
 

 

 

96 | P o l i t i k  I s l a m  V o l  3  N o . 2 ( 2 0 2 4 )  

Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

POLITIK IDENTITAS DI PANGGUNG DEMOKRASI: 

MELIHAT SIMBOL AGAMA MELALUI LENSA HABITUS 

DAN DRAMATURGI 

IDENTITY POLITICS ON THE DEMOCRATIC STAGE: 

LOOKING AT RELIGIOUS SYMBOLS THROUGH THE LENS 

OF HABITUS AND DRAMATURGY 

 

Muhammad Zidan Abadi1 

1Institut Agama Islam Negeri Kudus 

Email: Zidanmuhammadabadi@gmail.com  

 

Abstrak 

 
Artikel ini membahas permasalahan politik identitas berbasis agama di Indonesia, yang menjadi isu 

penting dalam konteks dinamika demokrasi modern. Fokus utama penelitian adalah bagaimana 

simbol-simbol agama digunakan dalam kampanye politik untuk menarik dukungan publik, serta 

dampaknya terhadap kohesi sosial dan kualitas demokrasi. Metode yang digunakan adalah 

pendekatan kualitatif dengan analisis literatur, mengadopsi teori habitus dari Pierre Bourdieu dan 

dramaturgi Erving Goffman untuk memahami interaksi antara simbol agama dan praktik politik. 

Hasil temuan menunjukkan bahwa meskipun politik identitas berbasis agama dapat meningkatkan 

partisipasi politik dan solidaritas kelompok, dampak negatifnya juga signifikan. Penggunaan simbol 

agama sering kali menciptakan polarisasi sosial dan diskriminasi, yang dapat merusak kohesi 

masyarakat. Sebagai contoh, dalam berbagai pemilu, simbol-simbol agama dimanfaatkan untuk 

membentuk citra politik yang mengarah pada pembagian masyarakat menjadi "kami" dan "mereka." 

Oleh karena itu, artikel ini merekomendasikan beberapa langkah strategis. Pertama, pentingnya 

pendidikan multikultural untuk meningkatkan pemahaman masyarakat tentang keberagaman. 

Kedua, perlu adanya regulasi yang ketat terhadap pemanfaatan simbol agama dalam politik untuk 

mencegah eksploitasi yang berlebihan. Ketiga, penguatan dialog antar-komunitas sangat diperlukan 

untuk membangun saling pengertian dan toleransi. Melalui pendekatan ini, diharapkan politik 

berbasis identitas dapat sejalan dengan nilai-nilai demokrasi yang inklusif dan berkeadilan, serta 

menjaga harmoni sosial dan integrasi nasional di tengah keberagaman masyarakat Indonesia. 

 

Kata Kunci : Politik Identitas, Simbol Agama, Demokrasi 

 

Abstract 

 
This article discusses the problem of religion-based identity politics in Indonesia, which has become 

an important issue in the context of modern democratic dynamics. The main focus of the research is 

how religious symbols are used in political campaigns to attract public support, as well as their 

impact on social cohesion and the quality of democracy. The method used is a qualitative approach 

with literature analysis, adopting Pierre Bourdieu's habitus theory and Erving Goffman's 

dramaturgy to understand the interaction between religious symbols and political practices. The 

findings show that while religion-based identity politics can increase political participation and 

group solidarity, its negative impacts are also significant. The use of religious symbols often creates 

social polarisation and discrimination, which can undermine community cohesion. For example, in 

many elections, religious symbols are utilised to shape political images that lead to the division of 

society into ‘us’ and ‘them’. Therefore, this article recommends several strategic measures. Firstly, 

the importance of multicultural education to improve people's understanding of diversity. Second, 

there needs to be strict regulation of the use of religious symbols in politics to prevent excessive 

mailto:Zidanmuhammadabadi@gmail.com


 

 

 

97 | P o l i t i k  I s l a m  V o l  3  N o . 2 ( 2 0 2 4 )  

Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

exploitation. Third, strengthening inter-community dialogue is needed to build mutual 

understanding and tolerance. Through this approach, it is hoped that identity-based politics can be 

in line with the values of inclusive and equitable democracy, as well as maintaining social harmony 

and national integration amid the diversity of Indonesian society.  

 

Keywords: Identity Politics, Religious Symbols, Democracy  

 

PENDAHULUAN 

Politik identitas di Indonesia menjadi salah satu fenomena penting dalam 

dinamika politik modern, terutama pada konteks pemilu dan perkembangan politik 

Islam. Simbol-simbol agama sering kali dimanfaatkan dalam kampanye politik 

untuk memperoleh legitimasi publik dan memobilisasi dukungan massa (Yunus et 

al., 2023). Fenomena ini tidak hanya menjadi bagian dari strategi politik, tetapi juga 

mencerminkan interaksi kompleks antara demokrasi dan politik Islam yang sering 

memicu konflik berbasis identitas sosial-politik (Khoirunnisa, 2023). 

Penggunaan simbol agama dalam kampanye politik di Indonesia telah menjadi 

strategi umum untuk menarik perhatian pemilih dan membentuk preferensi politik 

mereka. Fenomena ini terlihat jelas pada Pemilu 2019, ketika simbol agama secara 

aktif dimanfaatkan untuk meraih suara pemilih. Namun, pemanfaatan simbol 

agama tersebut tidak selalu merefleksikan religiusitas masyarakat secara utuh 

(Zaluchu et al., 2019). Sebaliknya, hal ini lebih sering menjadi strategi pragmatis 

yang dirancang untuk menguatkan politik identitas dan membangun loyalitas massa 

terhadap kelompok tertentu (Zaluchu et al., 2019). 

Politik identitas berbasis agama telah membawa dampak yang signifikan 

terhadap kualitas demokrasi di Indonesia. Polarisasi masyarakat akibat isu agama 

menjadi salah satu dampak yang paling mencolok, sebagaimana yang terjadi dalam 

Pemilihan Gubernur DKI Jakarta 2017 (Ubaid & Subandi, 2017). Dalam kasus 

tersebut, isu agama digunakan secara strategis untuk mereduksi elektabilitas 

kandidat tertentu, menciptakan ketegangan sosial, dan memecah belah masyarakat. 

Polarisasi ini menunjukkan bahwa politik identitas tidak hanya mengancam 

stabilitas sosial, tetapi juga mengganggu proses demokrasi yang sehat dengan 

mendorong konflik berbasis identitas (Romli, 2019). 



 

 

 

98 | P o l i t i k  I s l a m  V o l  3  N o . 2 ( 2 0 2 4 )  

Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

Elit agama memiliki peran strategis dalam memperkuat politik identitas di 

Indonesia. Sebagai figur dengan otoritas moral yang tinggi, mereka kerap kali 

menjadi penggerak utama dalam memobilisasi dukungan massa melalui simbol-

simbol agama. Di tingkat lokal maupun nasional, peran elit agama ini tidak hanya 

memperkuat legitimasi politik, tetapi juga berpotensi memperparah disintegrasi 

sosial-politik.(Azizah, 2023). Dengan demikian, keterlibatan mereka dalam politik 

identitas perlu dilihat secara kritis untuk mencegah dampak negatif terhadap 

keutuhan masyarakat. 

Fenomena politik identitas dapat dianalisis lebih mendalam dengan 

menggunakan pendekatan teori habitus dari Pierre Bourdieu dan dramaturgi Erving 

Goffman. Teori habitus menjelaskan bagaimana pola kebiasaan, pengalaman, dan 

praktik sosial seseorang membentuk tindakan politiknya, termasuk dalam 

membangun politik identitas berbasis agama (Mustikasari et al., 2023). Di sisi lain, 

dramaturgi Goffman membantu memahami bagaimana aktor politik memanfaatkan 

simbol agama sebagai "panggung" untuk membentuk citra diri yang diinginkan dan 

mendapatkan dukungan public (Wibowo & Soraya, 2023). Pendekatan ini 

memberikan kerangka analitis yang kuat untuk mengurai motif dan strategi di balik 

fenomena politik identitas. 

Penggunaan simbol agama dalam politik identitas di Indonesia adalah 

fenomena yang kompleks dengan dampak yang signifikan terhadap dinamika 

demokrasi. Meski mampu memobilisasi massa dan menciptakan loyalitas politik, 

fenomena ini juga menimbulkan tantangan serius, seperti polarisasi masyarakat dan 

konflik berbasis identitas. Pendekatan teori habitus Bourdieu dan dramaturgi 

Goffman memberikan wawasan yang berharga untuk memahami bagaimana simbol 

agama digunakan dalam politik identitas dan dampaknya terhadap demokrasi. 

Untuk itu, penelitian lebih lanjut diperlukan guna mengidentifikasi solusi dan 

langkah strategis yang dapat mendukung keberlanjutan demokrasi yang inklusif di 

Indonesia. 

 

 



 

 

 

99 | P o l i t i k  I s l a m  V o l  3  N o . 2 ( 2 0 2 4 )  

Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

METODE PENELITIAN 

 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi pustaka 

(library research) untuk menganalisis fenomena politik identitas dalam demokrasi 

Indonesia. Pendekatan ini dipilih karena sifatnya yang eksploratif dan mendalam, 

memungkinkan peneliti memahami interaksi simbol agama dalam panggung politik 

melalui perspektif teori habitus Pierre Bourdieu dan teori dramaturgi Erving 

Goffman. Penelitian ini berfokus pada interpretasi terhadap sumber-sumber 

sekunder guna menyoroti makna dan praktik penggunaan symbol agama oleh actor 

politik. Data yang digunakan bersumber dari berbagai literatur sekunder, seperti 

artikel jurnal ilmiah, buku-buku teori sosiologi politik, dan laporan media massa 

yang relevan. Data ini dikumpulkan melalui proses seleksi literatur yang spesifik 

terhadap tema politik identitas, simbol agama, dan praktik aktor politik dalam 

panggung demokrasi Indonesia.  

Analisis data dilakukan dengan memadukan teori habitus dan dramaturgi 

sebagai kerangka kerja utama. Teori habitus digunakan untuk memahami 

konstruksi nilai budaya dalam simbol agama yang muncul dari interaksi sosial aktor 

politik. Sementara itu, teori dramaturgi diaplikasikan untuk menganalisis 

bagaimana aktor politik memanfaatkan simbol agama dalam panggung depan (front 

stage) untuk membangun citra tertentu di hadapan khalayak, serta bagaimana 

praktik ini mungkin berbeda dengan tindakan mereka di belakang panggung (back 

stage). Data yang diperoleh dianalisis secara deskriptif-kualitatif, dengan fokus 

pada pola penggunaan simbol agama dan dampaknya terhadap konstruksi politik 

identitas dalam demokrasi Indonesia. Pendekatan ini memberikan landasan yang 

kuat untuk memahami peran simbol agama dalam strategi politik identitas, serta 

membuka ruang untuk mengkaji bagaimana konstruksi sosial dan praktik 

komunikasi politik memengaruhi dinamika demokrasi di Indonesia. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Penggunaan Simbol Agama dalam Politik Identitas 

Strategi Politik Simbolik di Indonesia Simbol agama menjadi alat strategis 

yang sering digunakan politisi Indonesia dalam kampanye politik. Strategi ini 



 

 

 

100 | P o l i t i k  I s l a m  V o l  3  N o . 2 ( 2 0 2 4 )  

Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

melibatkan retorika keagamaan, pemakaian atribut religius seperti baju khas agama 

tertentu, hingga penggunaan tempat ibadah untuk memperkuat citra religius. 

Contohnya, dalam Pemilu Presiden 2019 dan Pilkada DKI Jakarta 2017, simbol 

agama digunakan secara masif untuk memperkuat narasi keagamaan dan 

mendapatkan legitimasi politik. 

 Retorika Keagamaan dan Polarisasi Retorika berbasis agama sering kali 

digunakan untuk menciptakan narasi yang dapat memobilisasi massa. Dalam 

Pilkada DKI Jakarta 2017, isu SARA menjadi alat efektif untuk memengaruhi 

preferensi pemilih (Triantoro, 2019). Pada Pemilu Presiden 2019, pasangan calon 

menggunakan identitas keislaman untuk memperkuat daya tarik mereka kepada 

pemilih Muslim, yang diiringi dengan kampanye berbasis simbol dan jargon 

keagamaan.(Ronaldo & Darmaiza, 2021). Fenomena ini memperkuat politik 

identitas berbasis agama dan berujung pada polarisasi sosial yang mendalam.  

Pemanfaatan Pakaian Religius dan Tempat Ibadah Penggunaan pakaian 

religius, seperti baju koko dan kerudung, serta tempat ibadah sebagai lokasi 

kampanye juga menjadi bagian penting dari strategi politik identitas. Misalnya, 

dalam kampanye Pilpres 2019 di Palembang, simbol-simbol agama diguna kan 

untuk membingkai dukungan terhadap kandidat tertentu sebagai bentuk "jihad 

politik." Praktik ini menggabungkan elemen keagamaan dengan populisme untuk 

membangun legitimasi berbasis agama di mata pendukung (Rif’an, 2020).  

Dampak terhadap Demokrasi penggunaan simbol agama dalam politik 

identitas membawa dampak besar pada demokrasi Indonesia (Zaluchu et al., 2019). 

Demokrasi yang idealnya menjadi wadah kompetisi gagasan sering kali dirusak 

oleh narasi yang menggunakan agama sebagai alat pembenaran kepentingan politik. 

Polarisasi akibat populisme agama tidak hanya memperburuk hubungan 

antarkelompok, tetapi juga mengancam prinsip-prinsip multikulturalisme dan 

pluralisme yang menjadi dasar keberagaman Indonesia (Susanto, 2019).  

Pemerintah dan penyelenggara pemilu memegang peran penting dalam 

menjaga demokrasi dari dominasi politik identitas berbasis agama. Transparansi 

dan netralitas dalam pengawasan pemilu, serta peningkatan literasi politik 

masyarakat, menjadi langkah strategis untuk mengurangi dampak negatif politik 



 

 

 

101 | P o l i t i k  I s l a m  V o l  3  N o . 2 ( 2 0 2 4 )  

Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

identitas (Azizah, 2023). Selain itu, kerja sama lintas kelompok agama diperlukan 

untuk menanamkan kesadaran akan pentingnya menjaga keutuhan bangsa melalui 

pendekatan inklusif yang mengedepankan keberagaman.(Syafhendry & Utomo, 

2019). Penggunaan simbol agama dalam politik identitas memberikan keuntungan 

elektoral yang signifikan bagi aktor politik, namun sering kali dengan risiko tinggi 

terhadap kohesi sosial dan stabilitas demokrasi. Dalam jangka panjang, diperlukan 

regulasi dan edukasi politik untuk memastikan politik Indonesia tetap 

mengedepankan prinsip inklusivitas dan keberlanjutan demokrasi. 

Habitus dan Penggunaan Simbol Agama dalam Politik Indonesia 

Konsep habitus yang diperkenalkan oleh Pierre Bourdieu menjadi kerangka 

yang relevan untuk memahami fenomena penggunaan simbol agama dalam politik 

Indonesia. Habitus merujuk pada pola disposisi yang berkembang dari pengalaman 

sosial individu, yang secara tidak langsung membentuk cara mereka bertindak, 

berpikir, dan memahami dunia (Cockerham & Hinote, 2009). Habitus bukanlah 

sesuatu yang sepenuhnya deterministik, tetapi sangat dipengaruhi oleh struktur 

sosial tempat seseorang berada, seperti keluarga, pendidikan, agama, dan 

komunitas (Stuij, 2015). Dalam konteks politik, habitus menjelaskan bagaimana 

nilai-nilai dan norma yang terinternalisasi sejak dini menjadi landasan tindakan 

politisi dalam mengelola persepsi publik dan membangun legitimasi. 

Habitus seorang politisi Indonesia sering kali dipengaruhi oleh budaya religius 

yang dominan dalam masyarakat. Pola asuh dalam keluarga religius, pendidikan 

berbasis agama, atau komunitas yang sarat dengan nilai-nilai keagamaan 

membentuk disposisi para aktor politik untuk memahami bahwa agama memiliki 

daya tarik emosional yang kuat di masyarakat. Simbol-simbol agama seperti peci, 

sajadah, hingga retorika religius menjadi instrumen yang digunakan politisi untuk 

mengakses dan memobilisasi emosi kolektif, meskipun penggunaan tersebut 

terkadang jauh dari nilai religius yang substansial (Bourdieu et al., 1994). Misalnya, 

dalam praktik kampanye politik, seorang politisi yang berasal dari latar belakang 

religius menggunakan pengalaman sosial yang membentuk habitus mereka untuk 

merancang strategi politik. Mereka menciptakan narasi yang memanfaatkan simbol 



 

 

 

102 | P o l i t i k  I s l a m  V o l  3  N o . 2 ( 2 0 2 4 )  

Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

agama agar sesuai dengan ekspektasi masyarakat, bahkan ketika simbol tersebut 

hanya menjadi alat pragmatis tanpa makna spiritual yang mendalam. Penggunaan 

simbol agama dalam politik tersebut berfungsi sebagai berikut : 

1. Sebagai Alat Mobilisasi Massa: Simbol agama sering digunakan untuk 

menciptakan kedekatan emosional dengan pemilih, yang memungkinkan 

politisi memobilisasi dukungan massa secara efektif. Pola ini terlihat dalam 

berbagai momentum politik seperti pemilihan umum, di mana isu-isu 

keagamaan sengaja diangkat untuk mengarahkan preferensi politik pemilih. 

Fenomena ini menciptakan budaya permisivitas di masyarakat terhadap 

politisasi agama, yang berdampak pada meningkatnya polarisasi sosial-

politik (Zaluchu et al., 2019). 

2. Populisme Religius : Pascakejatuhan Orde Baru, simbol agama semakin 

menonjol dalam wacana publik, terutama dalam gerakan populis yang 

berorientasi pada penguatan identitas keagamaan. Populisme religius sering 

kali berorientasi pada eksklusivitas dan anti-pluralisme, sehingga 

menghambat proses konsolidasi demokrasi. Dalam hal ini, habitus religius 

yang dominan di masyarakat dimanfaatkan untuk memperkuat dukungan 

politik melalui narasi identitas (Wijanarko, 2021). 

3. Legitimasi Politik: Dalam lingkungan politik yang kompetitif, simbol 

agama digunakan untuk memperkuat legitimasi politik. Para elit sering 

memisahkan simbol tersebut dari nilai spiritualnya dan menjadikannya 

instrumen pragmatis untuk menarik simpati konstituen. Tindakan ini sering 

mengabaikan esensi religius simbol itu sendiri, menjadikannya semata alat 

manipulasi politik (Hasan, 2011). 

Dalam kerangka Bourdieu, penggunaan simbol agama dalam politik dapat 

dilihat sebagai bentuk adaptasi habitus terhadap medan (field) politik. Medan 

politik yang kompetitif mendorong para aktor untuk menyesuaikan strategi mereka 

dengan harapan dan norma yang berlaku di masyarakat (Cockerham & Hinote, 

2009). Simbol agama menjadi modal simbolik yang memiliki nilai tinggi dalam 

masyarakat Indonesia yang religius. Namun, habitus ini juga menunjukkan 

kontradiksi. Meskipun politisi menggunakan simbol agama untuk memenuhi 



 

 

 

103 | P o l i t i k  I s l a m  V o l  3  N o . 2 ( 2 0 2 4 )  

Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

harapan masyarakat, tindakan tersebut sering kali dilakukan tanpa 

mempertimbangkan nilai-nilai religius yang sesungguhnya. Dengan kata lain, 

simbol agama direduksi menjadi sekadar alat pragmatis dalam strategi politik. 

Penggunaan simbol agama dalam politik Indonesia mencerminkan hubungan 

erat antara habitus aktor politik dan ekspektasi sosial masyarakat. Meskipun 

memiliki makna mendalam, simbol agama sering kali disalahgunakan untuk tujuan 

pragmatis, menyebabkan polarisasi identitas, melemahkan demokrasi, dan memicu 

konflik sosial. Untuk mengatasi dampak negatif ini, diperlukan kesadaran kolektif 

dan upaya pengelolaan yang bijak agar simbol agama dapat digunakan secara 

konstruktif tanpa mengorbankan esensi spiritualnya. 

Dramaturgi Politik Identitas  

Teori dramaturgi Erving Goffman menawarkan perspektif unik untuk 

memahami bagaimana politik identitas, khususnya penggunaan simbol agama, 

dimainkan dalam ruang sosial. Dalam teori ini, kehidupan sosial diibaratkan 

sebagai panggung pertunjukan, di mana aktor (individu atau kelompok) berusaha 

mengelola kesan yang diterima audiens. Konsep utama teori ini adalah front stage 

(panggung depan) dan back stage (panggung belakang), yang mencerminkan dua 

sisi dari interaksi sosial (Scott, 2022). Dalam konteks politik Indonesia, teori ini 

relevan untuk menganalisis strategi pencitraan yang melibatkan simbol agama dan 

dampaknya pada demokrasi.  

1. Politik Identitas di Front Stage atau Strategi Pencitraan Publik Front stage 

adalah ruang di mana politisi menampilkan identitas yang ingin diterima oleh 

masyarakat (Scott, 2022). Dalam konteks politik identitas, penggunaan 

simbol agama menjadi bagian dari strategi pencitraan publik untuk mengelola 

persepsi audiens. Simbol-simbol seperti peci, sajadah, atau retorika religius 

diintegrasikan ke dalam penampilan mereka sebagai representasi komitmen 

terhadap nilai-nilai agama. Untuk menunjang citra tersebut di panggung 

diperlukan alat sebagai berikut :   

a) Manipulasi Simbolik: Politisi memahami kekuatan simbol agama untuk 

membangun koneksi emosional dengan masyarakat religius seperti 



 

 

 

104 | P o l i t i k  I s l a m  V o l  3  N o . 2 ( 2 0 2 4 )  

Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

Indonesia. Simbol ini digunakan untuk memenuhi ekspektasi audiens 

terhadap politisi sebagai figur yang religius dan dapat dipercaya. Seperti 

dalam sebuah drama, simbol agama (peci, sajadah, atau penggunaan 

ayat-ayat Al-Qur'an) menjadi bagian dari peralatan yang menciptakan 

kesan keagamaan (Sipa et al., 2021). Seperti yang terjadi pada pemilihan 

kepala daerah di Nusa Tenggara Barat (NTB) pada tahun 2008 dan 2013, 

simbol agama terbukti menjadi strategi yang efektif. Para kandidat yang 

secara konsisten menggunakan simbol-simbol agama dalam kampanye 

mereka berhasil memperoleh dukungan signifikan, sehingga 

memenangkan pemilu dengan persentase suara yang besar (Agus, 2017). 

Aksi Bela Islam Gerakan populis seperti Aksi Bela Islam memanfaatkan 

isu agama untuk memobilisasi massa secara luas dan memengaruhi 

dinamika politik, termasuk hasil pemilihan gubernur Jakarta. Strategi ini 

menunjukkan bagaimana isu agama dapat digunakan untuk menciptakan 

solidaritas kelompok yang kuat dan memengaruhi preferensi pemilih 

(Susanto, 2019).  

b) Peran Media Sosial di era digital: Media sosial menjadi front stage 

virtual, tempat politisi menampilkan unggahan yang memperkuat citra 

religius. Misalnya, foto doa bersama atau video kunjungan ke pesantren 

adalah bentuk skrip visual yang disiapkan untuk memperkuat narasi 

religius politisi. Konten ini memungkinkan politisi untuk menunjukkan 

komitmen mereka terhadap nilai agama tanpa harus berinteraksi 

langsung dengan audiens. Dalam media sosial, politisi mengelola kesan 

mereka secara terencana untuk memengaruhi persepsi publik secara 

emosional dan membangun kedekatan dengan nilai agama (Rustandi, 

2020).  

Pada Pilkada DKI Jakarta 2017, isu agama menjadi elemen sentral dalam 

kampanye. Kandidat tertentu menggunakan simbol agama untuk menarik 

simpati pemilih Muslim. Misalnya, Strategi Retorika Salah satu calon 

sering mengutip ayat-ayat Al-Qur'an dalam pidatonya untuk 

menunjukkan kedekatan dengan ajaran Islam. Selain itu symbol 



 

 

 

105 | P o l i t i k  I s l a m  V o l  3  N o . 2 ( 2 0 2 4 )  

Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

keagamaan seperti penampilan dengan peci, sarung, dan baju koko sering 

digunakan untuk memperkuat citra religius. Hasilnya, kampanye ini 

menciptakan persepsi bahwa kandidat tersebut adalah pilihan yang lebih 

sesuai secara keagamaan dibandingkan dengan kandidat lain yang 

dianggap kurang mewakili nilai-nilai Islam (Heryanto et al., 2018). 

Namun, penggunaan simbol ini juga memperdalam polarisasi sosial, 

karena kelompok masyarakat lain merasa teralienasi.  

Selain contoh yang ada pada Pilkada DKI Jakarta, penggunaan media 

sosial sebagai front stage juga dilakukan oleh tokoh-tokoh lokal maupun 

dunia, seperti Ganjar Pranowo memanfaatkan vlog di YouTube untuk 

membentuk citra religius, modern, dan dekat dengan masyarakat. 

Strategi ini dirancang untuk menarik perhatian pemilih muda, mengingat 

latar belakang partainya yang nasionalis. Pendekatan ini efektif dalam 

kampanye Pemilihan Gubernur Jawa Tengah 2018 untuk memperkuat 

kesan populis dan egaliter (Zulhazmi, 2020). Gabriela Firea Wali Kota 

Bucharest, Gabriela Firea, menggunakan platform Facebook untuk 

menyampaikan pesan-pesan bernuansa religius. Pesan ini berhasil 

menciptakan interaksi yang tinggi di media sosial, memperluas basis 

pengikutnya, dan memperkokoh dukungan dari pemilih setia (Dogaru-

Tulică, 2019). Paus Fransiskus Melalui akun Instagram resminya 

menunjukkan bagaimana organisasi keagamaan menggunakan media 

sosial untuk membangun daya tarik karismatik. Manajemen strategis 

yang dilakukan mencakup aspek jarak sosial, emosional, dan simbolis, 

yang memperkuat citra pemimpin institusi keagamaan ini(Golan & 

Martini, 2020).  

Justin Trudeau Perdana Menteri Kanada, memanfaatkan Instagram untuk 

menampilkan dirinya sebagai pemimpin yang ramah, tulus, dan dapat 

dipercaya. Unggahan yang mencakup kehidupan pribadinya dan nilai-

nilai partainya menciptakan kesan positif yang kuat di mata public 

(Lalancette & Raynauld, 2019). Dalam konteks Filipina, kepercayaan 

pada otoritas religius mampu meredam dampak informasi kritis di media 



 

 

 

106 | P o l i t i k  I s l a m  V o l  3  N o . 2 ( 2 0 2 4 )  

Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

sosial terhadap partisipasi dalam protes politik. Hal ini menunjukkan 

bahwa otoritas keagamaan dapat berfungsi sebagai penyeimbang dalam 

dinamika politik berbasis media sosial (Buckley et al., 2021). Media 

sosial memungkinkan politisi untuk mengelola kesan mereka secara 

terencana dan memengaruhi persepsi publik secara emosional. Dengan 

menampilkan konten religius, politisi dapat membangun kedekatan 

dengan nilai agama dan menarik simpati pemilih. Strategi ini efektif 

dalam berbagai konteks, baik di Indonesia, Rumania, maupun Kanada, 

menunjukkan pentingnya pengelolaan citra dalam politik modern. 

2. Politik Identitas di Back Stage atau realitas di balik simbol berbeda dengan 

front stage, back stage adalah ruang di mana politisi terbebas dari tekanan 

publik dan menunjukkan sisi autentik. Di sini, motivasi pragmatis sering kali 

lebih terlihat dibandingkan dengan komitmen spiritual (Sipa et al., 2021). 

Dalam banyak kasus, penggunaan simbol agama hanya menjadi alat politik 

tanpa merepresentasikan nilai spiritual yang sebenarnya seperti: 

a) Pragmatism versus Authenticity: Strategi politik identitas sering kali 

menunjukkan adanya jarak antara peran yang dimainkan di front stage 

dan keyakinan atau nilai yang dianut di back stage. Simbol agama 

digunakan untuk tujuan praktis seperti mendapatkan dukungan suara, 

terlepas dari sejauh mana politisi tersebut benar-benar menghayati nilai 

religius (Nashmi & Mehdi, 2022). 

b) Krisis Kepercayaan Publik : Ketidaksesuaian antara citra di front stage 

dan realitas di back stage menciptakan kesan manipulasi. Ketika 

masyarakat menyadari perbedaan antara citra publik yang ditampilkan 

dan realitas di balik layar, hal ini dapat memicu ketidakpercayaan publik 

terhadap politisi. Strategi dramaturgis yang tidak autentik berpotensi 

menciptakan kesan manipulasi dan oportunisme (Nashmi & Mehdi, 

2022). 

Simbol agama sering dimanfaatkan oleh politisi untuk menarik simpati 

pemilih dan menggalang dukungan massa. Di Indonesia, simbol-simbol ini 

digunakan sebagai alat politik untuk memengaruhi pilihan pemilih, meskipun tidak 



 

 

 

107 | P o l i t i k  I s l a m  V o l  3  N o . 2 ( 2 0 2 4 )  

Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

selalu mencerminkan tingkat religiusitas yang sebenarnya dari masyarakat 

(Zaluchu et al., 2019). Di Amerika Serikat, simbol agama telah lama menjadi 

elemen penting dalam kampanye presiden, sering kali digunakan untuk 

memanipulasi opini public (Donahue, 1975). Hal serupa juga terjadi di Kenya, di 

mana simbol agama menjadi bagian dari retorika politik untuk memengaruhi hasil 

pemilu (Wambua et al., 2023). Politisi yang menggunakan simbol agama dalam 

kampanye kerap menunjukkan ketidakkonsistenan antara citra religius yang 

ditampilkan dan kebijakan yang mereka usung. Di Indonesia, eksploitasi simbol 

agama dalam politik sering kali lebih berorientasi pada kepentingan elektoral 

daripada nilai-nilai agama itu sendiri (Zaluchu et al., 2019). Di Italia, politisi 

populis sayap kanan menggunakan simbol agama untuk menentang otoritas agama 

tradisional sekaligus mendorong agenda politik mereka yang bertentangan dengan 

nilai religius yang sebenarnya (Marchetti et al., 2022).  

Ketidaksesuaian antara penggunaan simbol agama dalam kampanye dan 

kebijakan yang tidak selaras dengan nilai religius dapat mengurangi kepercayaan 

publik terhadap institusi politik. Di Indonesia, populisme religius yang 

mengandalkan simbol agama dalam narasi politik telah mengancam sistem 

demokrasi dengan memperburuk polarisasi sosial (Wijanarko, 2021). Sementara 

itu, di Kenya, eksploitasi simbol agama dalam retorika politik menimbulkan 

kontroversi yang memengaruhi keputusan pemilih secara emosional, bukan 

rasional (Wambua et al., 2023). Pemanfaatan simbol agama dalam politik sering 

kali tidak sejalan dengan nilai dan gaya hidup para politisi yang menggunakannya, 

menciptakan kesan manipulasi yang berpotensi merusak kepercayaan publik. 

Fenomena ini tidak hanya terjadi di Indonesia, tetapi juga di berbagai negara seperti 

Amerika Serikat, Italia, dan Kenya, di mana simbol agama dijadikan instrumen 

politik alih-alih representasi nilai religius. Oleh karena itu, penting untuk 

mengkritisi retorika politik berbasis agama demi menjaga integritas dan 

kepercayaan dalam proses demokrasi. 

Dampak, Kontradiksi, dan Solusi Politik Identitas 



 

 

 

108 | P o l i t i k  I s l a m  V o l  3  N o . 2 ( 2 0 2 4 )  

Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

Politik identitas berbasis agama menjadi salah satu fenomena yang menonjol 

dalam lanskap demokrasi, terutama di negara dengan populasi religius yang besar 

seperti Indonesia. Meskipun strategi ini efektif dalam memenangkan dukungan 

politik, dampaknya sering kali menimbulkan kontradiksi yang kompleks. Berikut 

adalah analisis mendalam mengenai dampak dan kontradiksi yang dihasilkan oleh 

politik identitas berbasis agama.: 

1. Dampak Positif: Memobilisasi Partisipasi Politik  

Politik identitas berbasis agama memiliki kemampuan untuk memobilisasi 

masyarakat secara luas, terutama kelompok yang merasa terpinggirkan.  

a) Penguatan Solidaritas Kelompok: Strategi ini dapat memperkuat rasa 

solidaritas dalam komunitas berbasis agama, mendorong mereka untuk 

berpartisipasi lebih aktif dalam proses demokrasi (Zaluchu et al., 2019). 

Penelitian menunjukkan bahwa perasaan diskriminasi yang dirasakan 

oleh kelompok minoritas dapat meningkatkan solidaritas dalam 

kelompok tersebut, yang terlihat dari ekspresi identitas kolektif yang 

lebih kuat dan dukungan yang lebih besar terhadap partai politik dan 

kebijakan yang menguntungkan anggota kelompok mereka (Abdelhadi 

& O’Brien, 2020). Selain itu, kehadiran di tempat ibadah secara teratur 

juga dikaitkan dengan peningkatan partisipasi politik di kalangan 

minoritas etnis (Sobolewska et al., 2015).  

b) Representasi Aspirasi Agama: Dengan mengangkat isu-isu keagamaan, 

politik identitas sering kali menjadi saluran bagi kelompok tertentu untuk 

memperjuangkan nilai atau norma yang mereka yakini penting untuk 

diterapkan dalam kebijakan publik. Politik identitas sering kali menjadi 

saluran bagi kelompok tertentu untuk memperjuangkan nilai atau norma 

yang mereka yakini penting untuk diterapkan dalam kebijakan publik. 

Misalnya, perubahan dalam salience etnis dan agama di Afrika 

menunjukkan bahwa anggota kelompok yang dipengaruhi oleh konteks 

agama lebih cenderung memprioritaskan kebijakan perilaku dan moral 

(McCauley, 2014). Selain itu, gereja dan tempat ibadah memainkan 

peran penting dalam sosialisasi politik imigran, membantu mereka 



 

 

 

109 | P o l i t i k  I s l a m  V o l  3  N o . 2 ( 2 0 2 4 )  

Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

memahami dan berpartisipasi dalam masyarakat politik Amerika 

(Huckle & Silva, 2020).  

c) Legitimasi Politik: Pemimpin yang menggunakan simbol-simbol agama 

sering kali mendapatkan legitimasi moral di mata pendukungnya, karena 

dianggap selaras dengan nilai-nilai keagamaan yang mereka anut. 

Pemimpin yang menggunakan simbol-simbol agama sering kali 

mendapatkan legitimasi moral di mata pendukungnya. Penelitian 

menunjukkan bahwa pesan agama yang memberikan citra diri positif 

dapat memotivasi partisipasi politik, seperti yang terlihat dalam 

kampanye pesan teks politik di Nairobi, Kenya (McClendon & Riedl, 

2015). Selain itu, kehadiran anggota kelompok yang diuntungkan dalam 

protes dapat meningkatkan identifikasi politik di antara pengamat dari 

kelompok yang diuntungkan dan terpinggirkan, serta meningkatkan 

keyakinan bahwa solidaritas adalah perilaku normatif (Kutlaca et al., 

2021). 

2. Dampak Negatif: Fragmentasi Sosial  

Di sisi lain, politik identitas berbasis agama sering kali menimbulkan efek 

polarisasi yang mendalam di masyarakat.  

a) Polarisasi Sosial: Strategi ini cenderung membagi masyarakat menjadi 

"kami" dan "mereka," berdasarkan identitas agama tertentu. Hal ini dapat 

memicu konflik horizontal di antara kelompok agama yang berbeda atau 

bahkan di dalam satu agama yang sama (Hamdi, 2017).  Seperti Pilkada 

DKI Jakarta 2017 adalah contoh jelas dari polarisasi sosial berbasis 

agama. Kampanye politik saat itu menggunakan isu agama untuk 

menyerang salah satu kandidat, Basuki Tjahaja Purnama (Ahok), yang 

beragama non-Muslim. Isu ini memicu pembagian masyarakat menjadi 

dua kubu yang tajam: pendukung Ahok dan mereka yang menolaknya 

karena alasan agama. Polarisasi ini menghasilkan ketegangan sosial yang 

berlangsung lama bahkan setelah pilkada selesai, dengan meningkatnya 

diskriminasi dan segregasi sosial di antara kelompok-kelompok agama 

(Ubaid & Subandi, 2017). 



 

 

 

110 | P o l i t i k  I s l a m  V o l  3  N o . 2 ( 2 0 2 4 )  

Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

b) Diskriminasi dan Eksklusi: Kelompok minoritas sering kali menjadi 

korban diskriminasi, baik secara langsung melalui kebijakan yang 

eksklusif maupun secara tidak langsung melalui narasi yang membingkai 

mereka sebagai "lain" atau "tidak sepenuhnya diterima” (Purba & 

Widodo, 2021). Seperti kelompok minoritas agama seperti Ahmadiyah 

sering menjadi target diskriminasi dan kekerasan. Dalam beberapa kasus, 

isu politik identitas berbasis agama digunakan untuk meminggirkan 

kelompok ini secara politik dan sosial. Contohnya adalah pembatasan 

kegiatan ibadah mereka di beberapa daerah. Diskriminasi ini 

memperkuat narasi eksklusif yang mengalienasi kelompok minoritas dari 

kehidupan sosial dan politik utama, menciptakan ketidakadilan struktural 

di masyarakat (Barsihannor et al., 2023). 

c) Kerusakan Jangka Panjang pada Kohesi Sosial: Polarisasi ini sering kali 

memicu konflik horizontal dan vertikal. Ketika simbol agama digunakan 

sebagai alat legitimasi, ia dapat memprovokasi ketegangan antarindividu 

maupun kelompok berisiko menghancurkan modal sosial berupa 

kepercayaan dan toleransi, yang merupakan fondasi penting dalam 

masyarakat majemuk (Pradana et al., 2022). Seperti penggunaan simbol 

agama dalam pemilu NTB 2008 dan 2013 berhasil memenangkan suara 

mayoritas, tetapi di sisi lain memperkuat segregasi berbasis identitas 

agama. Kompetisi politik berbasis agama menciptakan ketegangan antar 

kelompok masyarakat di tingkat lokal. Dampak: Hubungan antar 

kelompok agama yang sebelumnya harmonis menjadi terganggu, dan 

ketegangan ini masih memengaruhi hubungan sosial hingga saat ini 

(Agus, 2017). 

 

 

3. Dampak pada Demokrasi  

Strategi politik identitas berbasis agama memiliki implikasi yang signifikan 

terhadap kualitas demokrasi (Wijanarko, 2021).  



 

 

 

111 | P o l i t i k  I s l a m  V o l  3  N o . 2 ( 2 0 2 4 )  

Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

a) Instrumentalisasi Agama: Ketika agama digunakan sebagai alat politik, 

nilai-nilai spiritual yang seharusnya bersifat universal sering kali 

dipolitisasi untuk tujuan pragmatis. Hal ini dapat merusak esensi agama 

itu sendiri (Kalyvas, 1998). 

b) Demokrasi Substantif yang Terpinggirkan: Fokus pada identitas agama 

sering kali mengalihkan perhatian dari isu-isu substantif seperti ekonomi, 

pendidikan, atau kesehatan. Akibatnya, perdebatan publik menjadi 

dangkal dan kurang produktif (Bloom & Arıkan, 2013).  

c) Erosi Pluralisme: Demokrasi yang sehat membutuhkan pengakuan 

terhadap keragaman. Namun, politik identitas berbasis agama cenderung 

menggerus nilai pluralisme dan mendorong homogenitas dalam politik 

(Bader, 2003). 

4. Kontradiksi dalam Politik Identitas Berbasis Agama  

Meski politik identitas berbasis agama menawarkan pengaruh besar dalam 

membentuk opini publik, ia juga membawa berbagai kontradiksi yang 

mempersulit implementasi nilai-nilai demokratis (Ronaldo & Darmaiza, 

2021):  

a) Agama sebagai Penyatu dan Pemecah: Di satu sisi, agama dapat 

menyatukan kelompok dengan identitas yang sama. Namun, di sisi lain, 

ia menjadi pemecah jika digunakan untuk membangun hierarki 

berdasarkan kepercayaan tertentu.  

b) Citra Religius vs. Kepentingan Pragmatis: Politisi yang menggunakan 

agama sebagai identitas sering kali memanipulasi simbol-simbol religius 

untuk kepentingan elektoral, sehingga keotentikan nilai religius mereka 

dipertanyakan.  

c) Meningkatkan Partisipasi, Mengorbankan Keadilan Sosial: Politik 

identitas berbasis agama memang dapat meningkatkan partisipasi politik 

kelompok mayoritas, tetapi sering kali mengabaikan hak dan kebutuhan 

kelompok minoritas, yang menciptakan ketimpangan sosial lebih lanjut.  

5. Dampak Jangka Panjang dan Solusi 



 

 

 

112 | P o l i t i k  I s l a m  V o l  3  N o . 2 ( 2 0 2 4 )  

Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

 Dalam jangka panjang, politik identitas berbasis agama dapat merusak 

integrasi nasional dan memperlemah tatanan demokrasi inklusif. Untuk 

mengurangi dampak buruknya, diperlukan langkah strategis, seperti:  

a) Pendidikan Multikultural: Pendidikan yang menekankan pentingnya 

keragaman dan toleransi dapat membantu membangun pemahaman 

bersama dan mengurangi sikap sektarian. Studi menunjukkan bahwa 

pendidikan yang terintegrasi secara agama memiliki manfaat jangka 

panjang dalam mempromosikan sikap yang kurang sektarian terhadap 

identitas nasional dan preferensi konstitusional. Pendidikan multikultural 

yang menggabungkan berbagai kelompok agama dapat menciptakan 

landasan bersama yang baru dalam politik, seperti yang terlihat dalam 

konteks Irlandia Utara (Hayes et al., 2007).  

b) Regulasi Pemanfaatan Simbol Agama dalam Politik: ntegrasi agama 

dalam kebijakan negara dalam masyarakat multikultural sering kali 

menimbulkan tantangan yang rumit dan kontroversial. Pemerintah harus 

menyeimbangkan antara menghormati kebebasan beragama dan menjaga 

pemisahan antara agama dan negara. Regulasi yang membatasi 

penggunaan agama untuk kepentingan politik pragmatis dapat membantu 

menjaga esensi agama sebagai nilai moral yang universal dan mencegah 

ketegangan sosial yang disebabkan oleh eksploitasi agama dalam politik 

(Annisa & Tabassum, 2023).  

c) Dialog Antar-Komunitas: Membangun ruang dialog yang inklusif sangat 

penting untuk mengatasi ketegangan yang muncul akibat politik 

identitas. Dialog antar-komunitas dapat membantu menciptakan 

pemahaman yang lebih baik antara kelompok-kelompok yang berbeda 

dan mempromosikan kohesi sosial 2 . Pendidikan juga memainkan peran 

penting dalam memfasilitasi dialog ini, dengan guru yang memahami 

perbedaan agama dan budaya dapat membantu siswa mengembangkan 

sikap yang lebih inklusif dan toleran (White, 2009). 

Politik identitas berbasis agama adalah pisau bermata dua dalam demokrasi. 

Di satu sisi, ia mampu memperkuat partisipasi politik dan solidaritas kelompok, 



 

 

 

113 | P o l i t i k  I s l a m  V o l  3  N o . 2 ( 2 0 2 4 )  

Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

namun di sisi lain, dapat menciptakan fragmentasi sosial, diskriminasi, dan 

merusak kohesi masyarakat. Oleh karena itu, pendekatan yang hati-hati dan 

strategis diperlukan untuk meminimalkan dampak negatifnya, seperti melalui 

pendidikan multikultural, regulasi pemanfaatan simbol agama dalam politik, dan 

penguatan dialog antar-komunitas. Dengan demikian, politik berbasis identitas 

dapat berjalan seiring dengan nilai-nilai demokrasi yang inklusif dan 

berkeadilan, menjaga harmoni sosial serta integrasi nasional di tengah 

keberagaman. 

SIMPULAN 

Politik identitas berbasis agama telah terbukti menjadi fenomena yang 

kompleks dan berpengaruh dalam konteks demokrasi di Indonesia. Meskipun 

strategi ini dapat memperkuat partisipasi politik dan solidaritas di kalangan 

kelompok tertentu, dampak negatifnya tidak dapat diabaikan. Penggunaan simbol-

simbol agama dalam kampanye politik sering kali berujung pada polarisasi sosial 

yang mendalam, yang membagi masyarakat menjadi kelompok "kami" dan 

"mereka." Hal ini berpotensi menimbulkan diskriminasi dan konflik 

antarkelompok, yang pada akhirnya dapat merusak kohesi sosial dan integritas 

nasional.  

Penting untuk menyadari bahwa politik identitas tidak hanya sekadar alat 

untuk mobilisasi, tetapi juga mencerminkan nilai-nilai dan norma yang 

terinternalisasi di masyarakat. Oleh karena itu, pendekatan yang hati-hati dan 

strategis diperlukan untuk meminimalkan dampak negatif dari fenomena ini. 

Rekomendasi yang diusulkan mencakup penguatan pendidikan multikultural yang 

dapat meningkatkan kesadaran masyarakat akan pentingnya keberagaman dan 

toleransi. Selain itu, regulasi yang ketat terhadap pemanfaatan simbol agama dalam 

politik perlu diterapkan untuk mencegah eksploitasi yang berlebihan dan 

manipulasi.  

Penguatan dialog antar-komunitas juga sangat diperlukan untuk membangun 

saling pengertian dan toleransi di antara berbagai kelompok. Dengan melaksanakan 

langkah-langkah tersebut, diharapkan politik berbasis identitas dapat berjalan 

seiring dengan prinsip-prinsip demokrasi yang inklusif dan berkeadilan. Hal ini 



 

 

 

114 | P o l i t i k  I s l a m  V o l  3  N o . 2 ( 2 0 2 4 )  

Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

akan membantu menjaga harmoni sosial dan integrasi nasional, menjadikan 

Indonesia sebagai negara yang mampu merayakan keberagaman tanpa 

mengorbankan nilai-nilai demokrasi. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdelhadi, E., & O’Brien, J. (2020). Perceived Group Deprivation and Intergroup 

Solidarity: Muslims’ Attitudes towards Other Minorities in the United States. 

Religions. https://doi.org/10.3390/rel11110604 

Agus, A. (2017). MENAKARKEKUATAN SIMBOL AGAMA DALAM 

KONTESTASI POLITIK LOKAL. 14. 

https://doi.org/10.20414/TASAMUH.V14I2.151 

Annisa, N. N., & Tabassum, N. (2023). Challenges of Multiculturalism: Integration 

of Religion in State Policy. Religion and Policy Journal. 

https://doi.org/10.15575/rpj.v1i1.433 

Azizah, N. (2023). Personification of Religious Elite, Political Behavior and 

Identity Politics: A Profile of Regional Elections in Indonesia. International 

Journal of Arts and Humanities Studies. 

https://doi.org/10.32996/ijahs.2023.3.1.4 

Bader, V. (2003). Religious Diversity And Democratic Institutional Pluralism. 

Political Theory, 31, 265–294. https://doi.org/10.1177/0090591702251012 

Barsihannor, B., Tahir, G., & Hasan, H. B. (2023). Minority Group in Urban 

Society Conflict and Threats To Religious Freedom a Case Study of Symbolic 

Violence Against Ahmadiyya in Urban Society. Akademika : Jurnal 

Pemikiran Islam, 28(2), 189. https://doi.org/10.32332/akademika.v28i2.7465 

Bloom, P. B.-N., & Arıkan, G. (2013). Priming Religious Belief and Religious 

Social Behavior Affects Support for Democracy. International Journal of 

Public Opinion Research, 25, 368–382. 

https://doi.org/10.1093/IJPOR/EDS030 

Bourdieu, P., Holmes, O. W., & Wacquant, L. J. D. (1994). An Invitation to 

Reflexive Sociology. The American Historical Review, 99(5), 1644. 

https://doi.org/10.2307/2168398 

Buckley, D., Gainous, J., & Wagner, K. (2021). Is religion the opiate of the digital 

masses? Religious authority, social media, and protest. Information, 

Communication & Society, 26, 682–698. 

https://doi.org/10.1080/1369118X.2021.1971279 

Cockerham, W. C., & Hinote, B. P. (2009). Quantifying habitus: Future directions. 

Quantifying Theory: Pierre Bourdieu, 201–210. https://doi.org/10.1007/978-

1-4020-9450-7_16 

Dogaru-Tulică, A.-L. (2019). How Do Women Politicians Display Their Online 

Faith in Social Media? Case study: The Mayor of Bucharest, Gabriela Firea. 

Journal of Media Research. https://doi.org/10.24193/jmr.33.6 

Donahue, B. (1975). The Political Use of Religions Symbols: A Case Study of the 

1972 Presidential Campaign. The Review of Politics, 37, 48–65. 



 

 

 

115 | P o l i t i k  I s l a m  V o l  3  N o . 2 ( 2 0 2 4 )  

Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

https://doi.org/10.1017/S0034670500025717 

Golan, O., & Martini, M. (2020). The Making of contemporary papacy: 

manufactured charisma and Instagram. Information, Communication & 

Society, 23, 1368–1385. https://doi.org/10.1080/1369118X.2019.1567803 

Hamdi, S. (2017). Conflicting Religious Identities: Blaspheming Islam and the 

Future of Democracy in Indonesia. Al-Albab, 6, 247–262. 

https://doi.org/10.24260/ALALBAB.V6I2.778 

Hasan, N. (2011). Islam in Provincial Indonesia: Middle Class, Lifestyle, and 

Democracy. Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 49, 119–157. 

https://doi.org/10.14421/AJIS.2011.491.119-157 

Hayes, B., McAllister, I., & Dowds, L. (2007). Integrated Education, Intergroup 

Relations, and Political Identities in Northern Ireland. Social Problems, 54, 

454–482. https://doi.org/10.1525/SP.2007.54.4.454 

Heryanto, G. G., Fahrudin, D., & Rusfian, E. (2018). The Symbolic Construction of 

Religious Issues in the 2017 Campaign and Propaganda in Jakarta Election. 

https://doi.org/10.5220/0009929414511457 

Huckle, K., & Silva, A. (2020). People of Color, People of Faith: The Effect of 

Social Capital and Religion on the Political Participation of Marginalized 

Communities. Religions. https://doi.org/10.3390/rel11050249 

Kalyvas, S. (1998). Democracy and Religious Politics. Comparative Political 

Studies, 31, 292–320. https://doi.org/10.1177/0010414098031003002 

Khoirunnisa, K. (2023). Pemilu Dan Politik Identitas: Dilema Antara Kebangsaan 

Dan Keagamaan. Jurnal Polinter : Kajian Politik Dan Hubungan 

Internasional, 9(1), 36–54. https://doi.org/10.52447/polinter.v9i1.6999 

Kutlaca, M., Radke, H., & Becker, J. (2021). The Impact of Including Advantaged 

Groups in Collective Action Against Social Inequality on Politicized 

Identification of Observers From Disadvantaged and Advantaged Groups. 

Political Psychology. https://doi.org/10.1111/POPS.12755 

Lalancette, M., & Raynauld, V. (2019). The Power of Political Image: Justin 

Trudeau, Instagram, and Celebrity Politics. American Behavioral Scientist, 63, 

888–924. https://doi.org/10.1177/0002764217744838 

Marchetti, R., Righetti, N., Pagiotti, S., & Stanziano, A. (2022). Right-Wing 

Populism and Political Instrumentalization of Religion. Journal of Religion in 

Europe. https://doi.org/10.1163/18748929-bja10052 

McCauley, J. (2014). The Political Mobilization of Ethnic and Religious Identities 

in Africa. American Political Science Review, 108, 801–816. 

https://doi.org/10.1017/S0003055414000410 

McClendon, G., & Riedl, R. (2015). Religion as a Stimulant of Political 

Participation: Experimental Evidence from Nairobi, Kenya. The Journal of 

Politics, 77, 1045–1057. https://doi.org/10.1086/682717 

Mustikasari, M., Arlin, A., & Kamaruddin, S. A. (2023). Pemikiran Pierre Bourdieu 

dalam Memahami Realitas Sosial. Kaganga:Jurnal Pendidikan Sejarah Dan 
Riset Sosial Humaniora, 6(1), 9–14. 

https://doi.org/10.31539/kaganga.v6i1.5089 

Nashmi, B. H., & Mehdi, W. S. (2022). A Pragmatic Study of Identity 

Representation in American Political Speeches. Journal of the College of 



 

 

 

116 | P o l i t i k  I s l a m  V o l  3  N o . 2 ( 2 0 2 4 )  

Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

Education for Women, 33(1), 16–32. 

https://doi.org/10.36231/coedw.v33i1.1560 

Pradana, M. Y. A., Parasmana, M., Fajrin, H., & Fadilah, M. F. (2022). Politisasi 

Agama dalam Ranah Konflik di Indonesia (Sebuah Tinjauan Kritis). 

SOSIORELIGIUS: JURNAL ILMIAH SOSIOLOGI AGAMA. 

https://doi.org/10.24252/sosioreligius.v7i1.30716 

Purba, J. L. P., & Widodo, P. (2021). Kajian Etis Penggunaan Isu Agama dalam 

Politik Polarisasi. THRONOS: Jurnal Teologi Kristen, 2(2), 75–90. 

https://doi.org/10.55884/thron.v2i2.23 

Rif’an, F. A. (2020). Politik Identitas dan Perilaku Pemilih pada Pilpres 2019: Studi 

di Kota Palembang Sumatera Selatan. JPW (Jurnal Politik Walisongo). 

https://doi.org/10.21580/JPW.V2I2.8499 

Romli, L. (2019). Political Identity and Challenges for Democracy Consolidation 

in Indonesia. Politik Indonesia: Indonesian Political Science Review. 

https://doi.org/10.15294/IPSR.V4I1.17214 

Ronaldo, R., & Darmaiza, D. (2021). Politisasi Agama dan Politik Kebencian pada 

Pemilu Presiden Indonesia 2019. Indonesian Journal of Religion and Society. 

https://doi.org/10.36256/IJRS.V3I1.150 

Rustandi, L. R. (2020). Disrupsi Nilai Keagamaan dalam Dakwah Virtual di Media 

Sosial Sebagai Komodifikasi Agama di Era Digital. SANGKéP: Jurnal Kajian 

Sosial Keagamaan, 3(1), 23–34. https://doi.org/10.20414/sangkep.v3i1.1036 

Scott, S. (2022). Dramaturgical Traditions. The Oxford Handbook of Symbolic 

Interaction. https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780190082161.013.6 

Sipa, A. M. D., Wadi, H., & Fahrurrazi, F. (2021). Religion and Politics: 

Symbolization of Religion in the contestation of legislative elections 2019. 

Kawanua International Journal of Multicultural Studies. 

https://doi.org/10.30984/kijms.v2i2.63 

Sobolewska, M., Fisher, S., Heath, A., & Sanders, D. (2015). Understanding the 

effects of religious attendance on political participation among ethnic 

minorities of different religions. European Journal of Political Research, 54, 

271–287. https://doi.org/10.1111/1475-6765.12081 

Stuij, M. (2015). Habitus and social class: a case study on socialisation into sports 

and exercise. Sport, Education and Society, 20(6), 780–798. 

https://doi.org/10.1080/13573322.2013.827568 

Susanto, N. (2019). Politicization of Religion and the Future of Democracy in 

Indonesia in Populism Theory. Journal for The Study of Religions and 

Ideologies, 18, 139–158. 

Syafhendry, & Utomo, S. (2019). 2019 Election and Strengthening Political 

Identity: The Importance of the Role of Nu & Muhammadiah in Maintaining 

Quality Democracy. Proceedings of the Second International Conference on 

Social, Economy, Education and Humanity. 

https://doi.org/10.5220/0009427104720476 
Triantoro, D. A. (2019). Praktik Politik Identitas dalam Akun Media Sosial Anies-

Sandi. Jurnal ILMU KOMUNIKASI. https://doi.org/10.24002/jik.v16i1.1495 

Ubaid, A. H., & Subandi, H. (2017). Political Polarization based on Religious 

Identities: Empirical Evidence from the 2017 Jakarta Gubernatorial. 8, 411–



 

 

 

117 | P o l i t i k  I s l a m  V o l  3  N o . 2 ( 2 0 2 4 )  

Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

441. https://doi.org/10.18196/JGP.2017.0054.411-441 

Wambua, B. M., Maurice, P. M., Wachira, A. N., Menecha, J. B., & Kabaji, E. 

(2023). The Exploitation of Religious Symbols in Political Rhetoric in Kenya: 

A Critical Perspective. The International Journal of Humanities &amp; Social 

Studies. https://doi.org/10.24940/theijhss/2023/v11/i7/hs2307-034 

White, K. (2009). Connecting religion and teacher identity: The unexplored 

relationship between teachers and religion in public schools. Teaching and 

Teacher Education, 25, 857–866. 

https://doi.org/10.1016/J.TATE.2009.01.004 

Wibowo, G., & Soraya, I. (2023). Dramaturgi Dalam Membentuk Persentasi Diri 

Presenter. Jurnal Komunikasi, 14(1), 59–72. 

https://doi.org/10.31294/jkom.v14i1.14650 

Wijanarko, R. (2021). Religious Populism and Public Sphere in Indonesia. 1–9. 

https://doi.org/10.12962/J24433527.V0I0.8547 

Yunus, F. M., Yasin, T. H., & Rijal, S. (2023). Politik Identitas dan Politisasi 

Agama dalam Konteks Pemilu di Indonesia. Jurnal Sosiologi Dialektika 

Sosial, 9(September), 121–137. 

Zaluchu, S. E., Karnadhi, S., Widjaja, F., & Siahaan, H. (2019). Legitimation of 

Religious Symbols in Politics: Descriptive Analysis of The Narration of 

Indonesian Election Campaign 2019. Proceedings of the International 

Conference of Democratisation in Southeast Asia (ICDeSA 2019). 

https://doi.org/10.2991/icdesa-19.2019.13 

Zulhazmi, A. Z. (2020). Displaying Religious Image on Youtube: Ganjar 

Pranowo’s Political Communication Strategy on Social Media. DINIKA : 

Academic Journal of Islamic Studies. 

https://doi.org/10.22515/DINIKA.V5I1.2601 

 

 

 

 

 


