Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

POLITIK IDENTITAS DI PANGGUNG DEMOKRASI:
MELIHAT SIMBOL AGAMA MELALUI LENSA HABITUS
DAN DRAMATURGI

IDENTITY POLITICS ON THE DEMOCRATIC STAGE:
LOOKING AT RELIGIOUS SYMBOLS THROUGH THE LENS
OF HABITUS AND DRAMATURGY

Muhammad Zidan Abadi!

Ynstitut Agama Islam Negeri Kudus
Email: Zidanmuhammadabadi@gmail.com

Abstrak

Artikel ini membahas permasalahan politik identitas berbasis agama di Indonesia, yang menjadi isu
penting dalam konteks dinamika demokrasi modern. Fokus utama penelitian adalah bagaimana
simbol-simbol agama digunakan dalam kampanye politik untuk menarik dukungan publik, serta
dampaknya terhadap kohesi sosial dan kualitas demokrasi. Metode yang digunakan adalah
pendekatan kualitatif dengan analisis literatur, mengadopsi teori habitus dari Pierre Bourdieu dan
dramaturgi Erving Goffman untuk memahami interaksi antara simbol agama dan praktik politik.
Hasil temuan menunjukkan bahwa meskipun politik identitas berbasis agama dapat meningkatkan
partisipasi politik dan solidaritas kelompok, dampak negatifnya juga signifikan. Penggunaan simbol
agama sering kali menciptakan polarisasi sosial dan diskriminasi, yang dapat merusak kohesi
masyarakat. Sebagai contoh, dalam berbagai pemilu, simbol-simbol agama dimanfaatkan untuk
membentuk citra politik yang mengarah pada pembagian masyarakat menjadi "kami" dan "mereka."
Oleh karena itu, artikel ini merekomendasikan beberapa langkah strategis. Pertama, pentingnya
pendidikan multikultural untuk meningkatkan pemahaman masyarakat tentang keberagaman.
Kedua, perlu adanya regulasi yang ketat terhadap pemanfaatan simbol agama dalam politik untuk
mencegah eksploitasi yang berlebihan. Ketiga, penguatan dialog antar-komunitas sangat diperlukan
untuk membangun saling pengertian dan toleransi. Melalui pendekatan ini, diharapkan politik
berbasis identitas dapat sejalan dengan nilai-nilai demokrasi yang inklusif dan berkeadilan, serta
menjaga harmoni sosial dan integrasi nasional di tengah keberagaman masyarakat Indonesia.

Kata Kunci : Politik Identitas, Simbol Agama, Demokrasi

Abstract

This article discusses the problem of religion-based identity politics in Indonesia, which has become
an important issue in the context of modern democratic dynamics. The main focus of the research is
how religious symbols are used in political campaigns to attract public support, as well as their
impact on social cohesion and the quality of democracy. The method used is a qualitative approach
with literature analysis, adopting Pierre Bourdieu's habitus theory and Erving Goffman's
dramaturgy to understand the interaction between religious symbols and political practices. The
findings show that while religion-based identity politics can increase political participation and
group solidarity, its negative impacts are also significant. The use of religious symbols often creates
social polarisation and discrimination, which can undermine community cohesion. For example, in
many elections, religious symbols are utilised to shape political images that lead to the division of
society into ‘us’ and ‘them’. Therefore, this article recommends several strategic measures. Firstly,
the importance of multicultural education to improve people's understanding of diversity. Second,
there needs to be strict regulation of the use of religious symbols in politics to prevent excessive

96| Politik Islam Vol 3 No.2(2024)


mailto:Zidanmuhammadabadi@gmail.com

Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

exploitation. Third, strengthening inter-community dialogue is needed to build mutual
understanding and tolerance. Through this approach, it is hoped that identity-based politics can be
in line with the values of inclusive and equitable democracy, as well as maintaining social harmony
and national integration amid the diversity of Indonesian society.

Keywords: Identity Politics, Religious Symbols, Democracy

PENDAHULUAN

Politik identitas di Indonesia menjadi salah satu fenomena penting dalam
dinamika politik modern, terutama pada konteks pemilu dan perkembangan politik
Islam. Simbol-simbol agama sering kali dimanfaatkan dalam kampanye politik
untuk memperoleh legitimasi publik dan memobilisasi dukungan massa (Yunus et
al., 2023). Fenomena ini tidak hanya menjadi bagian dari strategi politik, tetapi juga
mencerminkan interaksi kompleks antara demokrasi dan politik Islam yang sering
memicu konflik berbasis identitas sosial-politik (Khoirunnisa, 2023).

Penggunaan simbol agama dalam kampanye politik di Indonesia telah menjadi
strategi umum untuk menarik perhatian pemilih dan membentuk preferensi politik
mereka. Fenomena ini terlihat jelas pada Pemilu 2019, ketika simbol agama secara
aktif dimanfaatkan untuk meraih suara pemilih. Namun, pemanfaatan simbol
agama tersebut tidak selalu merefleksikan religiusitas masyarakat secara utuh
(Zaluchu et al., 2019). Sebaliknya, hal ini lebih sering menjadi strategi pragmatis
yang dirancang untuk menguatkan politik identitas dan membangun loyalitas massa
terhadap kelompok tertentu (Zaluchu et al., 2019).

Politik identitas berbasis agama telah membawa dampak yang signifikan
terhadap kualitas demokrasi di Indonesia. Polarisasi masyarakat akibat isu agama
menjadi salah satu dampak yang paling mencolok, sebagaimana yang terjadi dalam
Pemilihan Gubernur DKI Jakarta 2017 (Ubaid & Subandi, 2017). Dalam kasus
tersebut, isu agama digunakan secara strategis untuk mereduksi elektabilitas
kandidat tertentu, menciptakan ketegangan sosial, dan memecah belah masyarakat.
Polarisasi ini menunjukkan bahwa politik identitas tidak hanya mengancam
stabilitas sosial, tetapi juga mengganggu proses demokrasi yang sehat dengan
mendorong konflik berbasis identitas (Romli, 2019).

97| Politik Islam Vol 3 No.2(2024)



Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

Elit agama memiliki peran strategis dalam memperkuat politik identitas di
Indonesia. Sebagai figur dengan otoritas moral yang tinggi, mereka kerap kali
menjadi penggerak utama dalam memobilisasi dukungan massa melalui simbol-
simbol agama. Di tingkat lokal maupun nasional, peran elit agama ini tidak hanya
memperkuat legitimasi politik, tetapi juga berpotensi memperparah disintegrasi
sosial-politik.(Azizah, 2023). Dengan demikian, keterlibatan mereka dalam politik
identitas perlu dilihat secara kritis untuk mencegah dampak negatif terhadap
keutuhan masyarakat.

Fenomena politik identitas dapat dianalisis lebih mendalam dengan
menggunakan pendekatan teori habitus dari Pierre Bourdieu dan dramaturgi Erving
Goffman. Teori habitus menjelaskan bagaimana pola kebiasaan, pengalaman, dan
praktik sosial seseorang membentuk tindakan politiknya, termasuk dalam
membangun politik identitas berbasis agama (Mustikasari et al., 2023). Di sisi lain,
dramaturgi Goffman membantu memahami bagaimana aktor politik memanfaatkan
simbol agama sebagai "panggung" untuk membentuk citra diri yang diinginkan dan
mendapatkan dukungan public (Wibowo & Soraya, 2023). Pendekatan ini
memberikan kerangka analitis yang kuat untuk mengurai motif dan strategi di balik
fenomena politik identitas.

Penggunaan simbol agama dalam politik identitas di Indonesia adalah
fenomena yang kompleks dengan dampak yang signifikan terhadap dinamika
demokrasi. Meski mampu memobilisasi massa dan menciptakan loyalitas politik,
fenomena ini jJuga menimbulkan tantangan serius, seperti polarisasi masyarakat dan
konflik berbasis identitas. Pendekatan teori habitus Bourdieu dan dramaturgi
Goffman memberikan wawasan yang berharga untuk memahami bagaimana simbol
agama digunakan dalam politik identitas dan dampaknya terhadap demokrasi.
Untuk itu, penelitian lebih lanjut diperlukan guna mengidentifikasi solusi dan
langkah strategis yang dapat mendukung keberlanjutan demokrasi yang inklusif di

Indonesia.

98 |Politik Islam Vol 3 No.2(2024)



Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi pustaka
(library research) untuk menganalisis fenomena politik identitas dalam demokrasi
Indonesia. Pendekatan ini dipilih karena sifatnya yang eksploratif dan mendalam,
memungkinkan peneliti memahami interaksi simbol agama dalam panggung politik
melalui perspektif teori habitus Pierre Bourdieu dan teori dramaturgi Erving
Goffman. Penelitian ini berfokus pada interpretasi terhadap sumber-sumber
sekunder guna menyoroti makna dan praktik penggunaan symbol agama oleh actor
politik. Data yang digunakan bersumber dari berbagai literatur sekunder, seperti
artikel jurnal ilmiah, buku-buku teori sosiologi politik, dan laporan media massa
yang relevan. Data ini dikumpulkan melalui proses seleksi literatur yang spesifik
terhadap tema politik identitas, simbol agama, dan praktik aktor politik dalam
panggung demokrasi Indonesia.

Analisis data dilakukan dengan memadukan teori habitus dan dramaturgi
sebagai kerangka kerja utama. Teori habitus digunakan untuk memahami
konstruksi nilai budaya dalam simbol agama yang muncul dari interaksi sosial aktor
politik. Sementara itu, teori dramaturgi diaplikasikan untuk menganalisis
bagaimana aktor politik memanfaatkan simbol agama dalam panggung depan (front
stage) untuk membangun citra tertentu di hadapan khalayak, serta bagaimana
praktik ini mungkin berbeda dengan tindakan mereka di belakang panggung (back
stage). Data yang diperoleh dianalisis secara deskriptif-kualitatif, dengan fokus
pada pola penggunaan simbol agama dan dampaknya terhadap konstruksi politik
identitas dalam demokrasi Indonesia. Pendekatan ini memberikan landasan yang
kuat untuk memahami peran simbol agama dalam strategi politik identitas, serta
membuka ruang untuk mengkaji bagaimana konstruksi sosial dan praktik

komunikasi politik memengaruhi dinamika demokrasi di Indonesia.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Penggunaan Simbol Agama dalam Politik Identitas
Strategi Politik Simbolik di Indonesia Simbol agama menjadi alat strategis

yang sering digunakan politisi Indonesia dalam kampanye politik. Strategi ini

99| Politik Islam Vol 3 No0.2(2024)



Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

melibatkan retorika keagamaan, pemakaian atribut religius seperti baju khas agama
tertentu, hingga penggunaan tempat ibadah untuk memperkuat citra religius.
Contohnya, dalam Pemilu Presiden 2019 dan Pilkada DKI Jakarta 2017, simbol
agama digunakan secara masif untuk memperkuat narasi keagamaan dan
mendapatkan legitimasi politik.

Retorika Keagamaan dan Polarisasi Retorika berbasis agama sering kali
digunakan untuk menciptakan narasi yang dapat memobilisasi massa. Dalam
Pilkada DKI Jakarta 2017, isu SARA menjadi alat efektif untuk memengaruhi
preferensi pemilih (Triantoro, 2019). Pada Pemilu Presiden 2019, pasangan calon
menggunakan identitas keislaman untuk memperkuat daya tarik mereka kepada
pemilih Muslim, yang diiringi dengan kampanye berbasis simbol dan jargon
keagamaan.(Ronaldo & Darmaiza, 2021). Fenomena ini memperkuat politik
identitas berbasis agama dan berujung pada polarisasi sosial yang mendalam.

Pemanfaatan Pakaian Religius dan Tempat Ibadah Penggunaan pakaian
religius, seperti baju koko dan kerudung, serta tempat ibadah sebagai lokasi
kampanye juga menjadi bagian penting dari strategi politik identitas. Misalnya,
dalam kampanye Pilpres 2019 di Palembang, simbol-simbol agama diguna kan
untuk membingkai dukungan terhadap kandidat tertentu sebagai bentuk "jihad
politik." Praktik ini menggabungkan elemen keagamaan dengan populisme untuk
membangun legitimasi berbasis agama di mata pendukung (Rif’an, 2020).

Dampak terhadap Demokrasi penggunaan simbol agama dalam politik
identitas membawa dampak besar pada demokrasi Indonesia (Zaluchu et al., 2019).
Demokrasi yang idealnya menjadi wadah kompetisi gagasan sering kali dirusak
oleh narasi yang menggunakan agama sebagai alat pembenaran kepentingan politik.
Polarisasi akibat populisme agama tidak hanya memperburuk hubungan
antarkelompok, tetapi juga mengancam prinsip-prinsip multikulturalisme dan
pluralisme yang menjadi dasar keberagaman Indonesia (Susanto, 2019).

Pemerintah dan penyelenggara pemilu memegang peran penting dalam
menjaga demokrasi dari dominasi politik identitas berbasis agama. Transparansi
dan netralitas dalam pengawasan pemilu, serta peningkatan literasi politik
masyarakat, menjadi langkah strategis untuk mengurangi dampak negatif politik

100|Politik Islam Vol 3 No.2(2024)



Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

identitas (Azizah, 2023). Selain itu, kerja sama lintas kelompok agama diperlukan
untuk menanamkan kesadaran akan pentingnya menjaga keutuhan bangsa melalui
pendekatan inklusif yang mengedepankan keberagaman.(Syafhendry & Utomo,
2019). Penggunaan simbol agama dalam politik identitas memberikan keuntungan
elektoral yang signifikan bagi aktor politik, namun sering kali dengan risiko tinggi
terhadap kohesi sosial dan stabilitas demokrasi. Dalam jangka panjang, diperlukan
regulasi dan edukasi politik untuk memastikan politik Indonesia tetap
mengedepankan prinsip inklusivitas dan keberlanjutan demokrasi.

Habitus dan Penggunaan Simbol Agama dalam Politik Indonesia

Konsep habitus yang diperkenalkan oleh Pierre Bourdieu menjadi kerangka
yang relevan untuk memahami fenomena penggunaan simbol agama dalam politik
Indonesia. Habitus merujuk pada pola disposisi yang berkembang dari pengalaman
sosial individu, yang secara tidak langsung membentuk cara mereka bertindak,
berpikir, dan memahami dunia (Cockerham & Hinote, 2009). Habitus bukanlah
sesuatu yang sepenuhnya deterministik, tetapi sangat dipengaruhi oleh struktur
sosial tempat seseorang berada, seperti keluarga, pendidikan, agama, dan
komunitas (Stuij, 2015). Dalam konteks politik, habitus menjelaskan bagaimana
nilai-nilai dan norma yang terinternalisasi sejak dini menjadi landasan tindakan
politisi dalam mengelola persepsi publik dan membangun legitimasi.

Habitus seorang politisi Indonesia sering kali dipengaruhi oleh budaya religius
yang dominan dalam masyarakat. Pola asuh dalam keluarga religius, pendidikan
berbasis agama, atau komunitas yang sarat dengan nilai-nilai keagamaan
membentuk disposisi para aktor politik untuk memahami bahwa agama memiliki
daya tarik emosional yang kuat di masyarakat. Simbol-simbol agama seperti peci,
sajadah, hingga retorika religius menjadi instrumen yang digunakan politisi untuk
mengakses dan memobilisasi emosi kolektif, meskipun penggunaan tersebut
terkadang jauh dari nilai religius yang substansial (Bourdieu et al., 1994). Misalnya,
dalam praktik kampanye politik, seorang politisi yang berasal dari latar belakang
religius menggunakan pengalaman sosial yang membentuk habitus mereka untuk

merancang strategi politik. Mereka menciptakan narasi yang memanfaatkan simbol

101|Politik Islam Vol 3 No.2(2024)



Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

agama agar sesuai dengan ekspektasi masyarakat, bahkan ketika simbol tersebut
hanya menjadi alat pragmatis tanpa makna spiritual yang mendalam. Penggunaan
simbol agama dalam politik tersebut berfungsi sebagai berikut :

1. Sebagai Alat Mobilisasi Massa: Simbol agama sering digunakan untuk
menciptakan kedekatan emosional dengan pemilih, yang memungkinkan
politisi memobilisasi dukungan massa secara efektif. Pola ini terlihat dalam
berbagai momentum politik seperti pemilihan umum, di mana isu-isu
keagamaan sengaja diangkat untuk mengarahkan preferensi politik pemilih.
Fenomena ini menciptakan budaya permisivitas di masyarakat terhadap
politisasi agama, yang berdampak pada meningkatnya polarisasi sosial-
politik (Zaluchu et al., 2019).

2. Populisme Religius : Pascakejatuhan Orde Baru, simbol agama semakin
menonjol dalam wacana publik, terutama dalam gerakan populis yang
berorientasi pada penguatan identitas keagamaan. Populisme religius sering
kali berorientasi pada eksklusivitas dan anti-pluralisme, sehingga
menghambat proses konsolidasi demokrasi. Dalam hal ini, habitus religius
yang dominan di masyarakat dimanfaatkan untuk memperkuat dukungan
politik melalui narasi identitas (Wijanarko, 2021).

3. Legitimasi Politik: Dalam lingkungan politik yang kompetitif, simbol
agama digunakan untuk memperkuat legitimasi politik. Para elit sering
memisahkan simbol tersebut dari nilai spiritualnya dan menjadikannya
instrumen pragmatis untuk menarik simpati konstituen. Tindakan ini sering
mengabaikan esensi religius simbol itu sendiri, menjadikannya semata alat
manipulasi politik (Hasan, 2011).

Dalam kerangka Bourdieu, penggunaan simbol agama dalam politik dapat
dilihat sebagai bentuk adaptasi habitus terhadap medan (field) politik. Medan
politik yang kompetitif mendorong para aktor untuk menyesuaikan strategi mereka
dengan harapan dan norma yang berlaku di masyarakat (Cockerham & Hinote,
2009). Simbol agama menjadi modal simbolik yang memiliki nilai tinggi dalam
masyarakat Indonesia yang religius. Namun, habitus ini juga menunjukkan
kontradiksi. Meskipun politisi menggunakan simbol agama untuk memenuhi

102|Politik Islam Vol 3 No.2(2024)



Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

harapan masyarakat, tindakan tersebut sering kali dilakukan tanpa
mempertimbangkan nilai-nilai religius yang sesungguhnya. Dengan kata lain,
simbol agama direduksi menjadi sekadar alat pragmatis dalam strategi politik.

Penggunaan simbol agama dalam politik Indonesia mencerminkan hubungan
erat antara habitus aktor politik dan ekspektasi sosial masyarakat. Meskipun
memiliki makna mendalam, simbol agama sering kali disalahgunakan untuk tujuan
pragmatis, menyebabkan polarisasi identitas, melemahkan demokrasi, dan memicu
konflik sosial. Untuk mengatasi dampak negatif ini, diperlukan kesadaran kolektif
dan upaya pengelolaan yang bijak agar simbol agama dapat digunakan secara
konstruktif tanpa mengorbankan esensi spiritualnya.

Dramaturgi Politik Identitas

Teori dramaturgi Erving Goffman menawarkan perspektif unik untuk
memahami bagaimana politik identitas, khususnya penggunaan simbol agama,
dimainkan dalam ruang sosial. Dalam teori ini, kehidupan sosial diibaratkan
sebagai panggung pertunjukan, di mana aktor (individu atau kelompok) berusaha
mengelola kesan yang diterima audiens. Konsep utama teori ini adalah front stage
(panggung depan) dan back stage (panggung belakang), yang mencerminkan dua
sisi dari interaksi sosial (Scott, 2022). Dalam konteks politik Indonesia, teori ini
relevan untuk menganalisis strategi pencitraan yang melibatkan simbol agama dan
dampaknya pada demokrasi.

1. Politik Identitas di Front Stage atau Strategi Pencitraan Publik Front stage
adalah ruang di mana politisi menampilkan identitas yang ingin diterima oleh
masyarakat (Scott, 2022). Dalam konteks politik identitas, penggunaan
simbol agama menjadi bagian dari strategi pencitraan publik untuk mengelola
persepsi audiens. Simbol-simbol seperti peci, sajadah, atau retorika religius
diintegrasikan ke dalam penampilan mereka sebagai representasi komitmen
terhadap nilai-nilai agama. Untuk menunjang citra tersebut di panggung
diperlukan alat sebagai berikut :

a) Manipulasi Simbolik: Politisi memahami kekuatan simbol agama untuk
membangun koneksi emosional dengan masyarakat religius seperti

103|Politik Islam Vol 3 No.2(2024)



Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

Indonesia. Simbol ini digunakan untuk memenuhi ekspektasi audiens
terhadap politisi sebagai figur yang religius dan dapat dipercaya. Seperti
dalam sebuah drama, simbol agama (peci, sajadah, atau penggunaan
ayat-ayat Al-Qur'an) menjadi bagian dari peralatan yang menciptakan
kesan keagamaan (Sipa et al., 2021). Seperti yang terjadi pada pemilihan
kepala daerah di Nusa Tenggara Barat (NTB) pada tahun 2008 dan 2013,
simbol agama terbukti menjadi strategi yang efektif. Para kandidat yang
secara konsisten menggunakan simbol-simbol agama dalam kampanye
mereka Dberhasil memperoleh dukungan signifikan, sehingga
memenangkan pemilu dengan persentase suara yang besar (Agus, 2017).
Aksi Bela Islam Gerakan populis seperti Aksi Bela Islam memanfaatkan
isu agama untuk memobilisasi massa secara luas dan memengaruhi
dinamika politik, termasuk hasil pemilihan gubernur Jakarta. Strategi ini
menunjukkan bagaimana isu agama dapat digunakan untuk menciptakan
solidaritas kelompok yang kuat dan memengaruhi preferensi pemilih
(Susanto, 2019).

b) Peran Media Sosial di era digital: Media sosial menjadi front stage
virtual, tempat politisi menampilkan unggahan yang memperkuat citra
religius. Misalnya, foto doa bersama atau video kunjungan ke pesantren
adalah bentuk skrip visual yang disiapkan untuk memperkuat narasi
religius politisi. Konten ini memungkinkan politisi untuk menunjukkan
komitmen mereka terhadap nilai agama tanpa harus berinteraksi
langsung dengan audiens. Dalam media sosial, politisi mengelola kesan
mereka secara terencana untuk memengaruhi persepsi publik secara
emosional dan membangun kedekatan dengan nilai agama (Rustandi,
2020).

Pada Pilkada DK Jakarta 2017, isu agama menjadi elemen sentral dalam
kampanye. Kandidat tertentu menggunakan simbol agama untuk menarik
simpati pemilih Muslim. Misalnya, Strategi Retorika Salah satu calon
sering mengutip ayat-ayat Al-Quran dalam pidatonya untuk
menunjukkan kedekatan dengan ajaran Islam. Selain itu symbol

104|Politik Islam Vol 3 No.2(2024)



Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

keagamaan seperti penampilan dengan peci, sarung, dan baju koko sering
digunakan untuk memperkuat citra religius. Hasilnya, kampanye ini
menciptakan persepsi bahwa kandidat tersebut adalah pilihan yang lebih
sesuai secara keagamaan dibandingkan dengan kandidat lain yang
dianggap kurang mewakili nilai-nilai Islam (Heryanto et al., 2018).
Namun, penggunaan simbol ini juga memperdalam polarisasi sosial,
karena kelompok masyarakat lain merasa teralienasi.

Selain contoh yang ada pada Pilkada DKI Jakarta, penggunaan media
sosial sebagai front stage juga dilakukan oleh tokoh-tokoh lokal maupun
dunia, seperti Ganjar Pranowo memanfaatkan vlog di YouTube untuk
membentuk citra religius, modern, dan dekat dengan masyarakat.
Strategi ini dirancang untuk menarik perhatian pemilih muda, mengingat
latar belakang partainya yang nasionalis. Pendekatan ini efektif dalam
kampanye Pemilihan Gubernur Jawa Tengah 2018 untuk memperkuat
kesan populis dan egaliter (Zulhazmi, 2020). Gabriela Firea Wali Kota
Bucharest, Gabriela Firea, menggunakan platform Facebook untuk
menyampaikan pesan-pesan bernuansa religius. Pesan ini berhasil
menciptakan interaksi yang tinggi di media sosial, memperluas basis
pengikutnya, dan memperkokoh dukungan dari pemilih setia (Dogaru-
Tulica, 2019). Paus Fransiskus Melalui akun Instagram resminya
menunjukkan bagaimana organisasi keagamaan menggunakan media
sosial untuk membangun daya tarik karismatik. Manajemen strategis
yang dilakukan mencakup aspek jarak sosial, emosional, dan simbolis,
yang memperkuat citra pemimpin institusi keagamaan ini(Golan &
Martini, 2020).

Justin Trudeau Perdana Menteri Kanada, memanfaatkan Instagram untuk
menampilkan dirinya sebagai pemimpin yang ramah, tulus, dan dapat
dipercaya. Unggahan yang mencakup kehidupan pribadinya dan nilai-
nilai partainya menciptakan kesan positif yang kuat di mata public
(Lalancette & Raynauld, 2019). Dalam konteks Filipina, kepercayaan

pada otoritas religius mampu meredam dampak informasi kritis di media

105|Politik Islam Vol 3 No.2(2024)



Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

sosial terhadap partisipasi dalam protes politik. Hal ini menunjukkan
bahwa otoritas keagamaan dapat berfungsi sebagai penyeimbang dalam
dinamika politik berbasis media sosial (Buckley et al., 2021). Media
sosial memungkinkan politisi untuk mengelola kesan mereka secara
terencana dan memengaruhi persepsi publik secara emosional. Dengan
menampilkan konten religius, politisi dapat membangun kedekatan
dengan nilai agama dan menarik simpati pemilih. Strategi ini efektif
dalam berbagai konteks, baik di Indonesia, Rumania, maupun Kanada,
menunjukkan pentingnya pengelolaan citra dalam politik modern.

2. Politik Identitas di Back Stage atau realitas di balik simbol berbeda dengan
front stage, back stage adalah ruang di mana politisi terbebas dari tekanan
publik dan menunjukkan sisi autentik. Di sini, motivasi pragmatis sering kali
lebih terlihat dibandingkan dengan komitmen spiritual (Sipa et al., 2021).
Dalam banyak kasus, penggunaan simbol agama hanya menjadi alat politik
tanpa merepresentasikan nilai spiritual yang sebenarnya seperti:

a) Pragmatism versus Authenticity: Strategi politik identitas sering kali
menunjukkan adanya jarak antara peran yang dimainkan di front stage
dan keyakinan atau nilai yang dianut di back stage. Simbol agama
digunakan untuk tujuan praktis seperti mendapatkan dukungan suara,
terlepas dari sejauh mana politisi tersebut benar-benar menghayati nilai
religius (Nashmi & Mehdi, 2022).

b) Krisis Kepercayaan Publik : Ketidaksesuaian antara citra di front stage
dan realitas di back stage menciptakan kesan manipulasi. Ketika
masyarakat menyadari perbedaan antara citra publik yang ditampilkan
dan realitas di balik layar, hal ini dapat memicu ketidakpercayaan publik
terhadap politisi. Strategi dramaturgis yang tidak autentik berpotensi
menciptakan kesan manipulasi dan oportunisme (Nashmi & Mehdi,
2022).

Simbol agama sering dimanfaatkan oleh politisi untuk menarik simpati

pemilih dan menggalang dukungan massa. Di Indonesia, simbol-simbol ini
digunakan sebagai alat politik untuk memengaruhi pilihan pemilih, meskipun tidak

106 |Politik Islam Vol 3 No.2(2024)



Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

selalu mencerminkan tingkat religiusitas yang sebenarnya dari masyarakat
(Zaluchu et al., 2019). Di Amerika Serikat, simbol agama telah lama menjadi
elemen penting dalam kampanye presiden, sering kali digunakan untuk
memanipulasi opini public (Donahue, 1975). Hal serupa juga terjadi di Kenya, di
mana simbol agama menjadi bagian dari retorika politik untuk memengaruhi hasil
pemilu (Wambua et al., 2023). Politisi yang menggunakan simbol agama dalam
kampanye kerap menunjukkan ketidakkonsistenan antara citra religius yang
ditampilkan dan kebijakan yang mereka usung. Di Indonesia, eksploitasi simbol
agama dalam politik sering kali lebih berorientasi pada kepentingan elektoral
daripada nilai-nilai agama itu sendiri (Zaluchu et al., 2019). Di lItalia, politisi
populis sayap kanan menggunakan simbol agama untuk menentang otoritas agama
tradisional sekaligus mendorong agenda politik mereka yang bertentangan dengan
nilai religius yang sebenarnya (Marchetti et al., 2022).

Ketidaksesuaian antara penggunaan simbol agama dalam kampanye dan
kebijakan yang tidak selaras dengan nilai religius dapat mengurangi kepercayaan
publik terhadap institusi politik. Di Indonesia, populisme religius yang
mengandalkan simbol agama dalam narasi politik telah mengancam sistem
demokrasi dengan memperburuk polarisasi sosial (Wijanarko, 2021). Sementara
itu, di Kenya, eksploitasi simbol agama dalam retorika politik menimbulkan
kontroversi yang memengaruhi keputusan pemilih secara emosional, bukan
rasional (Wambua et al., 2023). Pemanfaatan simbol agama dalam politik sering
kali tidak sejalan dengan nilai dan gaya hidup para politisi yang menggunakannya,
menciptakan kesan manipulasi yang berpotensi merusak kepercayaan publik.
Fenomena ini tidak hanya terjadi di Indonesia, tetapi juga di berbagai negara seperti
Amerika Serikat, Italia, dan Kenya, di mana simbol agama dijadikan instrumen
politik alih-alih representasi nilai religius. Oleh karena itu, penting untuk
mengkritisi retorika politik berbasis agama demi menjaga integritas dan

kepercayaan dalam proses demokrasi.

Dampak, Kontradiksi, dan Solusi Politik Identitas

107 | Politik Islam Vol 3 No.2(2024)



Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

Politik identitas berbasis agama menjadi salah satu fenomena yang menonjol
dalam lanskap demokrasi, terutama di negara dengan populasi religius yang besar
seperti Indonesia. Meskipun strategi ini efektif dalam memenangkan dukungan
politik, dampaknya sering kali menimbulkan kontradiksi yang kompleks. Berikut
adalah analisis mendalam mengenai dampak dan kontradiksi yang dihasilkan oleh
politik identitas berbasis agama.:

1. Dampak Positif: Memobilisasi Partisipasi Politik

Politik identitas berbasis agama memiliki kemampuan untuk memobilisasi

masyarakat secara luas, terutama kelompok yang merasa terpinggirkan.

a) Penguatan Solidaritas Kelompok: Strategi ini dapat memperkuat rasa
solidaritas dalam komunitas berbasis agama, mendorong mereka untuk
berpartisipasi lebih aktif dalam proses demokrasi (Zaluchu et al., 2019).
Penelitian menunjukkan bahwa perasaan diskriminasi yang dirasakan
oleh kelompok minoritas dapat meningkatkan solidaritas dalam
kelompok tersebut, yang terlihat dari ekspresi identitas kolektif yang
lebih kuat dan dukungan yang lebih besar terhadap partai politik dan
kebijakan yang menguntungkan anggota kelompok mereka (Abdelhadi
& O’Brien, 2020). Selain itu, kehadiran di tempat ibadah secara teratur
juga dikaitkan dengan peningkatan partisipasi politik di kalangan
minoritas etnis (Sobolewska et al., 2015).

b) Representasi Aspirasi Agama: Dengan mengangkat isu-isu keagamaan,
politik identitas sering kali menjadi saluran bagi kelompok tertentu untuk
memperjuangkan nilai atau norma yang mereka yakini penting untuk
diterapkan dalam kebijakan publik. Politik identitas sering kali menjadi
saluran bagi kelompok tertentu untuk memperjuangkan nilai atau norma
yang mereka yakini penting untuk diterapkan dalam kebijakan publik.
Misalnya, perubahan dalam salience etnis dan agama di Afrika
menunjukkan bahwa anggota kelompok yang dipengaruhi oleh konteks
agama lebih cenderung memprioritaskan kebijakan perilaku dan moral
(McCauley, 2014). Selain itu, gereja dan tempat ibadah memainkan

peran penting dalam sosialisasi politik imigran, membantu mereka

108 | Politik Islam Vol 3 No.2(2024)



Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

memahami dan berpartisipasi dalam masyarakat politik Amerika
(Huckle & Silva, 2020).

c) Legitimasi Politik: Pemimpin yang menggunakan simbol-simbol agama
sering kali mendapatkan legitimasi moral di mata pendukungnya, karena
dianggap selaras dengan nilai-nilai keagamaan yang mereka anut.
Pemimpin yang menggunakan simbol-simbol agama sering Kkali
mendapatkan legitimasi moral di mata pendukungnya. Penelitian
menunjukkan bahwa pesan agama yang memberikan citra diri positif
dapat memotivasi partisipasi politik, seperti yang terlihat dalam
kampanye pesan teks politik di Nairobi, Kenya (McClendon & Riedl,
2015). Selain itu, kehadiran anggota kelompok yang diuntungkan dalam
protes dapat meningkatkan identifikasi politik di antara pengamat dari
kelompok yang diuntungkan dan terpinggirkan, serta meningkatkan
keyakinan bahwa solidaritas adalah perilaku normatif (Kutlaca et al.,
2021).

2. Dampak Negatif: Fragmentasi Sosial

Di sisi lain, politik identitas berbasis agama sering kali menimbulkan efek

polarisasi yang mendalam di masyarakat.

a) Polarisasi Sosial: Strategi ini cenderung membagi masyarakat menjadi
"kami" dan "mereka," berdasarkan identitas agama tertentu. Hal ini dapat
memicu konflik horizontal di antara kelompok agama yang berbeda atau
bahkan di dalam satu agama yang sama (Hamdi, 2017). Seperti Pilkada
DKI Jakarta 2017 adalah contoh jelas dari polarisasi sosial berbasis
agama. Kampanye politik saat itu menggunakan isu agama untuk
menyerang salah satu kandidat, Basuki Tjahaja Purnama (Ahok), yang
beragama non-Muslim. Isu ini memicu pembagian masyarakat menjadi
dua kubu yang tajam: pendukung Ahok dan mereka yang menolaknya
karena alasan agama. Polarisasi ini menghasilkan ketegangan sosial yang
berlangsung lama bahkan setelah pilkada selesai, dengan meningkatnya
diskriminasi dan segregasi sosial di antara kelompok-kelompok agama
(Ubaid & Subandi, 2017).

109|Politik Islam Vol 3 No.2(2024)



Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

b) Diskriminasi dan Eksklusi: Kelompok minoritas sering kali menjadi
korban diskriminasi, baik secara langsung melalui kebijakan yang
eksklusif maupun secara tidak langsung melalui narasi yang membingkai
mereka sebagai "lain" atau "tidak sepenuhnya diterima” (Purba &
Widodo, 2021). Seperti kelompok minoritas agama seperti Ahmadiyah
sering menjadi target diskriminasi dan kekerasan. Dalam beberapa kasus,
isu politik identitas berbasis agama digunakan untuk meminggirkan
kelompok ini secara politik dan sosial. Contohnya adalah pembatasan
kegiatan ibadah mereka di beberapa daerah. Diskriminasi ini
memperkuat narasi eksklusif yang mengalienasi kelompok minoritas dari
kehidupan sosial dan politik utama, menciptakan ketidakadilan struktural
di masyarakat (Barsihannor et al., 2023).

¢) Kerusakan Jangka Panjang pada Kohesi Sosial: Polarisasi ini sering kali
memicu konflik horizontal dan vertikal. Ketika simbol agama digunakan
sebagai alat legitimasi, ia dapat memprovokasi ketegangan antarindividu
maupun kelompok berisiko menghancurkan modal sosial berupa
kepercayaan dan toleransi, yang merupakan fondasi penting dalam
masyarakat majemuk (Pradana et al., 2022). Seperti penggunaan simbol
agama dalam pemilu NTB 2008 dan 2013 berhasil memenangkan suara
mayoritas, tetapi di sisi lain memperkuat segregasi berbasis identitas
agama. Kompetisi politik berbasis agama menciptakan ketegangan antar
kelompok masyarakat di tingkat lokal. Dampak: Hubungan antar
kelompok agama yang sebelumnya harmonis menjadi terganggu, dan
ketegangan ini masih memengaruhi hubungan sosial hingga saat ini
(Agus, 2017).

3. Dampak pada Demokrasi
Strategi politik identitas berbasis agama memiliki implikasi yang signifikan
terhadap kualitas demokrasi (Wijanarko, 2021).

110|Politik Islam Vol 3 No0.2(2024)



Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

a) Instrumentalisasi Agama: Ketika agama digunakan sebagai alat politik,
nilai-nilai spiritual yang seharusnya bersifat universal sering kali
dipolitisasi untuk tujuan pragmatis. Hal ini dapat merusak esensi agama
itu sendiri (Kalyvas, 1998).

b) Demokrasi Substantif yang Terpinggirkan: Fokus pada identitas agama
sering kali mengalihkan perhatian dari isu-isu substantif seperti ekonomi,
pendidikan, atau kesehatan. Akibatnya, perdebatan publik menjadi
dangkal dan kurang produktif (Bloom & Arikan, 2013).

c) Erosi Pluralisme: Demokrasi yang sehat membutuhkan pengakuan
terhadap keragaman. Namun, politik identitas berbasis agama cenderung
menggerus nilai pluralisme dan mendorong homogenitas dalam politik
(Bader, 2003).

4. Kontradiksi dalam Politik Identitas Berbasis Agama
Meski politik identitas berbasis agama menawarkan pengaruh besar dalam
membentuk opini publik, ia juga membawa berbagai kontradiksi yang
mempersulit implementasi nilai-nilai demokratis (Ronaldo & Darmaiza,
2021):

a) Agama sebagai Penyatu dan Pemecah: Di satu sisi, agama dapat
menyatukan kelompok dengan identitas yang sama. Namun, di sisi lain,
ia menjadi pemecah jika digunakan untuk membangun hierarki
berdasarkan kepercayaan tertentu.

b) Citra Religius vs. Kepentingan Pragmatis: Politisi yang menggunakan
agama sebagai identitas sering kali memanipulasi simbol-simbol religius
untuk kepentingan elektoral, sehingga keotentikan nilai religius mereka
dipertanyakan.

c) Meningkatkan Partisipasi, Mengorbankan Keadilan Sosial: Politik
identitas berbasis agama memang dapat meningkatkan partisipasi politik
kelompok mayoritas, tetapi sering kali mengabaikan hak dan kebutuhan
kelompok minoritas, yang menciptakan ketimpangan sosial lebih lanjut.

5. Dampak Jangka Panjang dan Solusi

111 | Politik Islam Vol 3 No0.2(2024)



Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

Dalam jangka panjang, politik identitas berbasis agama dapat merusak
integrasi nasional dan memperlemah tatanan demokrasi inklusif. Untuk
mengurangi dampak buruknya, diperlukan langkah strategis, seperti:

a) Pendidikan Multikultural: Pendidikan yang menekankan pentingnya
keragaman dan toleransi dapat membantu membangun pemahaman
bersama dan mengurangi sikap sektarian. Studi menunjukkan bahwa
pendidikan yang terintegrasi secara agama memiliki manfaat jangka
panjang dalam mempromosikan sikap yang kurang sektarian terhadap
identitas nasional dan preferensi konstitusional. Pendidikan multikultural
yang menggabungkan berbagai kelompok agama dapat menciptakan
landasan bersama yang baru dalam politik, seperti yang terlihat dalam
konteks Irlandia Utara (Hayes et al., 2007).

b) Regulasi Pemanfaatan Simbol Agama dalam Politik: ntegrasi agama
dalam kebijakan negara dalam masyarakat multikultural sering kali
menimbulkan tantangan yang rumit dan kontroversial. Pemerintah harus
menyeimbangkan antara menghormati kebebasan beragama dan menjaga
pemisahan antara agama dan negara. Regulasi yang membatasi
penggunaan agama untuk kepentingan politik pragmatis dapat membantu
menjaga esensi agama sebagai nilai moral yang universal dan mencegah
ketegangan sosial yang disebabkan oleh eksploitasi agama dalam politik
(Annisa & Tabassum, 2023).

c) Dialog Antar-Komunitas: Membangun ruang dialog yang inklusif sangat
penting untuk mengatasi ketegangan yang muncul akibat politik
identitas. Dialog antar-komunitas dapat membantu menciptakan
pemahaman yang lebih baik antara kelompok-kelompok yang berbeda
dan mempromosikan kohesi sosial 2 . Pendidikan juga memainkan peran
penting dalam memfasilitasi dialog ini, dengan guru yang memahami
perbedaan agama dan budaya dapat membantu siswa mengembangkan
sikap yang lebih inklusif dan toleran (White, 2009).

Politik identitas berbasis agama adalah pisau bermata dua dalam demokrasi.

Di satu sisi, ia mampu memperkuat partisipasi politik dan solidaritas kelompok,

112 | Politik Islam Vol 3 No0.2(2024)



Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

namun di sisi lain, dapat menciptakan fragmentasi sosial, diskriminasi, dan
merusak kohesi masyarakat. Oleh karena itu, pendekatan yang hati-hati dan
strategis diperlukan untuk meminimalkan dampak negatifnya, seperti melalui
pendidikan multikultural, regulasi pemanfaatan simbol agama dalam politik, dan
penguatan dialog antar-komunitas. Dengan demikian, politik berbasis identitas
dapat berjalan seiring dengan nilai-nilai demokrasi yang inklusif dan
berkeadilan, menjaga harmoni sosial serta integrasi nasional di tengah
keberagaman.

SIMPULAN

Politik identitas berbasis agama telah terbukti menjadi fenomena yang
kompleks dan berpengaruh dalam konteks demokrasi di Indonesia. Meskipun
strategi ini dapat memperkuat partisipasi politik dan solidaritas di kalangan
kelompok tertentu, dampak negatifnya tidak dapat diabaikan. Penggunaan simbol-
simbol agama dalam kampanye politik sering kali berujung pada polarisasi sosial
yang mendalam, yang membagi masyarakat menjadi kelompok "kami" dan
"mereka.” Hal ini berpotensi menimbulkan diskriminasi dan konflik
antarkelompok, yang pada akhirnya dapat merusak kohesi sosial dan integritas
nasional.

Penting untuk menyadari bahwa politik identitas tidak hanya sekadar alat
untuk mobilisasi, tetapi juga mencerminkan nilai-nilai dan norma yang
terinternalisasi di masyarakat. Oleh karena itu, pendekatan yang hati-hati dan
strategis diperlukan untuk meminimalkan dampak negatif dari fenomena ini.
Rekomendasi yang diusulkan mencakup penguatan pendidikan multikultural yang
dapat meningkatkan kesadaran masyarakat akan pentingnya keberagaman dan
toleransi. Selain itu, regulasi yang ketat terhadap pemanfaatan simbol agama dalam
politik perlu diterapkan untuk mencegah eksploitasi yang berlebihan dan
manipulasi.

Penguatan dialog antar-komunitas juga sangat diperlukan untuk membangun
saling pengertian dan toleransi di antara berbagai kelompok. Dengan melaksanakan
langkah-langkah tersebut, diharapkan politik berbasis identitas dapat berjalan
seiring dengan prinsip-prinsip demokrasi yang inklusif dan berkeadilan. Hal ini

113|Politik Islam Vol 3 No0.2(2024)



Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

akan membantu menjaga harmoni sosial dan integrasi nasional, menjadikan
Indonesia sebagai negara yang mampu merayakan keberagaman tanpa

mengorbankan nilai-nilai demokrasi.

DAFTAR PUSTAKA

Abdelhadi, E., & O’Brien, J. (2020). Perceived Group Deprivation and Intergroup
Solidarity: Muslims’ Attitudes towards Other Minorities in the United States.
Religions. https://doi.org/10.3390/rel11110604

Agus, A. (2017). MENAKARKEKUATAN SIMBOL AGAMA DALAM
KONTESTASI POLITIK LOKAL. 14.
https://doi.org/10.20414/TASAMUH.V1412.151

Annisa, N. N., & Tabassum, N. (2023). Challenges of Multiculturalism: Integration
of Religion in State Policy. Religion and Policy Journal.
https://doi.org/10.15575/rpj.v1i1.433

Azizah, N. (2023). Personification of Religious Elite, Political Behavior and
Identity Politics: A Profile of Regional Elections in Indonesia. International
Journal of Arts and Humanities Studies.
https://doi.org/10.32996/ijahs.2023.3.1.4

Bader, V. (2003). Religious Diversity And Democratic Institutional Pluralism.
Political Theory, 31, 265-294. https://doi.org/10.1177/0090591702251012

Barsihannor, B., Tahir, G., & Hasan, H. B. (2023). Minority Group in Urban
Society Conflict and Threats To Religious Freedom a Case Study of Symbolic
Violence Against Ahmadiyya in Urban Society. Akademika : Jurnal
Pemikiran Islam, 28(2), 189. https://doi.org/10.32332/akademika.v28i2.7465

Bloom, P. B.-N., & Arikan, G. (2013). Priming Religious Belief and Religious
Social Behavior Affects Support for Democracy. International Journal of
Public Opinion Research, 25, 368-382.
https://doi.org/10.1093/1JPOR/EDS030

Bourdieu, P., Holmes, O. W., & Wacquant, L. J. D. (1994). An Invitation to
Reflexive Sociology. The American Historical Review, 99(5), 1644.
https://doi.org/10.2307/2168398

Buckley, D., Gainous, J., & Wagner, K. (2021). Is religion the opiate of the digital
masses? Religious authority, social media, and protest. Information,
Communication & Society, 26, 682—-698.
https://doi.org/10.1080/1369118X.2021.1971279

Cockerham, W. C., & Hinote, B. P. (2009). Quantifying habitus: Future directions.
Quantifying Theory: Pierre Bourdieu, 201-210. https://doi.org/10.1007/978-
1-4020-9450-7_16

Dogaru-Tulica, A.-L. (2019). How Do Women Politicians Display Their Online
Faith in Social Media? Case study: The Mayor of Bucharest, Gabriela Firea.
Journal of Media Research. https://doi.org/10.24193/jmr.33.6

Donahue, B. (1975). The Political Use of Religions Symbols: A Case Study of the
1972 Presidential Campaign. The Review of Politics, 37, 48-65.

114 | Politik Islam Vol 3 No0.2(2024)



Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

https://doi.org/10.1017/S0034670500025717

Golan, O., & Martini, M. (2020). The Making of contemporary papacy:
manufactured charisma and Instagram. Information, Communication &
Society, 23, 1368-1385. https://doi.org/10.1080/1369118X.2019.1567803

Hamdi, S. (2017). Conflicting Religious Identities: Blaspheming Islam and the
Future of Democracy in Indonesia. Al-Albab, 6, 247-262.
https://doi.org/10.24260/ALALBAB.V612.778

Hasan, N. (2011). Islam in Provincial Indonesia: Middle Class, Lifestyle, and
Democracy. Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 49, 119-157.
https://doi.org/10.14421/AJIS.2011.491.119-157

Hayes, B., McAllister, 1., & Dowds, L. (2007). Integrated Education, Intergroup
Relations, and Political Identities in Northern Ireland. Social Problems, 54,
454-482. https://doi.org/10.1525/SP.2007.54.4.454

Heryanto, G. G., Fahrudin, D., & Rusfian, E. (2018). The Symbolic Construction of
Religious Issues in the 2017 Campaign and Propaganda in Jakarta Election.
https://doi.org/10.5220/0009929414511457

Huckle, K., & Silva, A. (2020). People of Color, People of Faith: The Effect of
Social Capital and Religion on the Political Participation of Marginalized
Communities. Religions. https://doi.org/10.3390/rel11050249

Kalyvas, S. (1998). Democracy and Religious Politics. Comparative Political
Studies, 31, 292-320. https://doi.org/10.1177/0010414098031003002

Khoirunnisa, K. (2023). Pemilu Dan Politik Identitas: Dilema Antara Kebangsaan
Dan Keagamaan. Jurnal Polinter: Kajian Politik Dan Hubungan
Internasional, 9(1), 36-54. https://doi.org/10.52447/polinter.v9i1.6999

Kutlaca, M., Radke, H., & Becker, J. (2021). The Impact of Including Advantaged
Groups in Collective Action Against Social Inequality on Politicized
Identification of Observers From Disadvantaged and Advantaged Groups.
Political Psychology. https://doi.org/10.1111/POPS.12755

Lalancette, M., & Raynauld, V. (2019). The Power of Political Image: Justin
Trudeau, Instagram, and Celebrity Politics. American Behavioral Scientist, 63,
888-924. https://doi.org/10.1177/0002764217744838

Marchetti, R., Righetti, N., Pagiotti, S., & Stanziano, A. (2022). Right-Wing
Populism and Political Instrumentalization of Religion. Journal of Religion in
Europe. https://doi.org/10.1163/18748929-bja10052

McCauley, J. (2014). The Political Mobilization of Ethnic and Religious Identities
in Africa. American Political Science Review, 108, 801-816.
https://doi.org/10.1017/S0003055414000410

McClendon, G., & Riedl, R. (2015). Religion as a Stimulant of Political
Participation: Experimental Evidence from Nairobi, Kenya. The Journal of
Politics, 77, 1045-1057. https://doi.org/10.1086/682717

Mustikasari, M., Arlin, A., & Kamaruddin, S. A. (2023). Pemikiran Pierre Bourdieu
dalam Memahami Realitas Sosial. Kaganga:Jurnal Pendidikan Sejarah Dan
Riset Sosial Humaniora, 6(1), 9-14.
https://doi.org/10.31539/kaganga.v6i1.5089

Nashmi, B. H., & Mehdi, W. S. (2022). A Pragmatic Study of Identity
Representation in American Political Speeches. Journal of the College of

115|Politik Islam Vol 3 No0.2(2024)



Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

Education for Women, 33(1), 16-32.
https://doi.org/10.36231/coedw.v33i1.1560

Pradana, M. Y. A., Parasmana, M., Fajrin, H., & Fadilah, M. F. (2022). Politisasi
Agama dalam Ranah Konflik di Indonesia (Sebuah Tinjauan Kiritis).
SOSIORELIGIUS: JURNAL ILMIAH SOSIOLOGI AGAMA.
https://doi.org/10.24252/sosioreligius.v7i1.30716

Purba, J. L. P., & Widodo, P. (2021). Kajian Etis Penggunaan Isu Agama dalam
Politik Polarisasi. THRONOS: Jurnal Teologi Kristen, 2(2), 75-90.
https://doi.org/10.55884/thron.v2i2.23

Rif’an, F. A. (2020). Politik Identitas dan Perilaku Pemilih pada Pilpres 2019: Studi
di Kota Palembang Sumatera Selatan. JPW (Jurnal Politik Walisongo).
https://doi.org/10.21580/JPW.V212.8499

Romli, L. (2019). Political Identity and Challenges for Democracy Consolidation
in Indonesia. Politik Indonesia: Indonesian Political Science Review.
https://doi.org/10.15294/IPSR.VV411.17214

Ronaldo, R., & Darmaiza, D. (2021). Politisasi Agama dan Politik Kebencian pada
Pemilu Presiden Indonesia 2019. Indonesian Journal of Religion and Society.
https://doi.org/10.36256/1JRS.V311.150

Rustandi, L. R. (2020). Disrupsi Nilai Keagamaan dalam Dakwah Virtual di Media
Sosial Sebagai Komodifikasi Agama di Era Digital. SANGKéP: Jurnal Kajian
Sosial Keagamaan, 3(1), 23-34. https://doi.org/10.20414/sangkep.v3i1.1036

Scott, S. (2022). Dramaturgical Traditions. The Oxford Handbook of Symbolic
Interaction. https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780190082161.013.6

Sipa, A. M. D., Wadi, H., & Fahrurrazi, F. (2021). Religion and Politics:
Symbolization of Religion in the contestation of legislative elections 20109.
Kawanua International Journal of Multicultural Studies.
https://doi.org/10.30984/kijms.v2i2.63

Sobolewska, M., Fisher, S., Heath, A., & Sanders, D. (2015). Understanding the
effects of religious attendance on political participation among ethnic
minorities of different religions. European Journal of Political Research, 54,
271-287. https://doi.org/10.1111/1475-6765.12081

Stuij, M. (2015). Habitus and social class: a case study on socialisation into sports
and exercise. Sport, Education and Society, 20(6), 780-798.
https://doi.org/10.1080/13573322.2013.827568

Susanto, N. (2019). Politicization of Religion and the Future of Democracy in
Indonesia in Populism Theory. Journal for The Study of Religions and
Ideologies, 18, 139-158.

Syafhendry, & Utomo, S. (2019). 2019 Election and Strengthening Political
Identity: The Importance of the Role of Nu & Muhammadiah in Maintaining
Quality Democracy. Proceedings of the Second International Conference on
Social, Economy, Education and Humanity.
https://doi.org/10.5220/0009427104720476

Triantoro, D. A. (2019). Praktik Politik Identitas dalam Akun Media Sosial Anies-
Sandi. Jurnal ILMU KOMUNIKASI. https://doi.org/10.24002/jik.v16i1.1495

Ubaid, A. H., & Subandi, H. (2017). Political Polarization based on Religious
Identities: Empirical Evidence from the 2017 Jakarta Gubernatorial. 8, 411—

116 |Politik Islam Vol 3 No0.2(2024)



Politik Islam Vol.3 No.2 ; Hal 96 - 117
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

441. https://doi.org/10.18196/JGP.2017.0054.411-441

Wambua, B. M., Maurice, P. M., Wachira, A. N., Menecha, J. B., & Kabaji, E.
(2023). The Exploitation of Religious Symbols in Political Rhetoric in Kenya:
A Critical Perspective. The International Journal of Humanities &amp; Social
Studies. https://doi.org/10.24940/theijhss/2023/v11/i7/hs2307-034

White, K. (2009). Connecting religion and teacher identity: The unexplored
relationship between teachers and religion in public schools. Teaching and
Teacher Education, 25, 857-866.
https://doi.org/10.1016/J. TATE.2009.01.004

Wibowo, G., & Soraya, I. (2023). Dramaturgi Dalam Membentuk Persentasi Diri
Presenter. Jurnal Komunikasi, 14(1), 59-72.
https://doi.org/10.31294/jkom.v14i1.14650

Wijanarko, R. (2021). Religious Populism and Public Sphere in Indonesia. 1-9.
https://doi.org/10.12962/J24433527.\/010.8547

Yunus, F. M., Yasin, T. H., & Rijal, S. (2023). Politik Identitas dan Politisasi
Agama dalam Konteks Pemilu di Indonesia. Jurnal Sosiologi Dialektika
Sosial, 9(September), 121-137.

Zaluchu, S. E., Karnadhi, S., Widjaja, F., & Siahaan, H. (2019). Legitimation of
Religious Symbols in Politics: Descriptive Analysis of The Narration of
Indonesian Election Campaign 2019. Proceedings of the International
Conference of Democratisation in Southeast Asia (ICDeSA 2019).
https://doi.org/10.2991/icdesa-19.2019.13

Zulhazmi, A. Z. (2020). Displaying Religious Image on Youtube: Ganjar
Pranowo’s Political Communication Strategy on Social Media. DINIKA :
Academic Journal of Islamic Studies.
https://doi.org/10.22515/DINIKA.V511.2601

117 | Politik Islam Vol 3 No0.2(2024)



