JURNAL ANALISIS GENDER DAN AGAMA

AGENDA : Analisis Gender dan Anak , Vol. 7 (2), 2026, (Desember)
ISSN Print: 2615-1502
Tersedia online di

https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/agenda

ISSN Online: 2723-3278

Konsep Tazkiyah al-Nafs sebagai Dasar Pendidikan Karakter
Peserta Didik: Studi Pemikiran Al-Muhasibi, Ibnu Athaillah, dan
Abdul Qadir Al-Jilani

Afrizal*

Universitas Muhamadiyah

Sumatera Barat, Indonesia

E-mail: afrizalbarulak123@gmail.com

Rusdy AM

Universitas Muhamadiyah
Sumatera Barat, Indonesia

Riki Saputra
Universitas Muhamadiyah
Sumatera Barat, Indonesia

Rina Yulitri

UIN Mahmud Yunus Batusangkar,
Sumatera Barat, Indonesia

E-mail: rinayulitri@uinmybatusangkar.ac.id

Abstract :

This study aims to analyze the concept of
tazkiyah al-nafs (purification of the soul) as the
foundation of Islamic character education
through the thoughts of three influential Sufi
figures: al-Muhasibi, Ibn Ataillah al-Sakandari
and Abdul Qadir al-Jilani. This research
employs a library research approach with
descriptive-comparative analysis, examining the
primary works of these figures as well as
interpretations by modern scholars. The findings
show that tazkiyah al-nafs in the perspective of
these three scholars occupies a fundamental
position in shaping Muslim morality and
personality. Al-Muhasibi emphasizes
introspection through muhasabah, Ibn Ataillah
emphasizes transcendental awareness of the
Divine Will, while Abdul Qadir al-Jilani
highlights the balance between spirituality and
social action. Together, their views form a
paradigm of character education oriented
toward  self-purification,  self-control, and
moral-spiritual empowerment. The implication
of this study indicates the need for reorienting
modern Islamic education toward a character
education model that places tazkiyah al-nafs as
its main foundation.

Keywords: Tazkiyah al-Nafs, Character Education, Sufism, Ibn ‘Atha’illah, Al-Muhasibi, Abdul Qadir al-Jilani

47

Agenda, Volume 7 Nomor 2, Desember 2025


http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1516671345&1&&
http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1593748599&1&&
mailto:afrizalbarulak123@gmail.com

INTRODUCTION
Pendidikan Islam
kontemporer menghadapi  tantangan  yang

serius, yaitu penurunan kualitas moral dan
lemahnya aspek spiritual siswa. Berbagai studi
menunjukkan bahwa pendidikan modern
cenderung lebih fokus pada pencapaian kognitif
dan  kompetensi  akademik, sementara
pembinaan hati dan pengendalian diri yang
merupakan inti dari kepribadian siswa sering
diabaikan. Al-Attas (1980) menekankan bahwa
tujuan pendidikan Islam bukan hanya untuk
menghasilkan individu yang cerdas, tetapi juga
untuk menghasilkan manusia yang baik, yaitu
membentuk individu yang beradab dan
berkarakter dengan jiwa yang bersih dan stabil.
Dalam hal ini,

konsep tazkiyah al-nafs

(penyucian jiwa) dalam tradisi tasawuf
memberikan solusi baik secara teoretis maupun
praktis untuk pengembangan karakter Islami.
Tazkiyah al-nafs secara konseptual
melibatkan proses penyucian hati dari sifat-sifat
buruk serta pengembangan sifat-sifat baik yang
membawa manusia lebih dekat kepada Allah.
Al-Ghazali  (1997) menekankan bahwa
"tazkiyat al-nafs hiya asl al-sa‘adah,” yang
berarti penyucian jiwa adalah fondasi dari
kebahagiaan sejati, dan ia melihat pendidikan
dari seluruh usaha

spiritual sebagai inti

48

perbaikan moral. Dari sudut pandang
psikologis, tasawuf menawarkan metode terapi
jiwa melalui muhasabah, mujahadah, dan
riyadhah al-nafs yang terbukti efektif dalam
membentuk disiplin moral dan kestabilan
emosional (At-Taftazani, 2010). Pendekatan ini
sangat sesuai dengan tuntutan pendidikan
modern yang mengharuskan adanya integrasi
antara aspek kognitif, afektif, dan spiritual.
Oleh karena itu, tazkiyah sebagai kerangka
teoritis dapat berfungsi sebagai paradigma
pendidikan karakter yang lebih komprehensif
dan memiliki landasan yang kuat dalam tradisi
keilmuan Islam.

Dalam tradisi tasawuf Islam, terdapat
tiga tokoh penting yaitu Al-Muhasibi, Ibnu
Athaillah as-Sakandari, dan Abdul Qadir al-
Jilani yang memberikan sumbangan besar
terhadap pengembangan

Al-Mubhasibi,

epistemologis

tazkiyah  al-nafs. melalui
karyanya yang berjudul al-Ria’ayah li Huquq
Allah, menekankan pentingnya muhasabah dan
kewaspadaan spiritual, seperti yang ia tuliskan:
“Man ‘arafa nafsahu ‘arafa Rabbahu’ artinya
barang siapa mengenali dirinya, ia mengenali
Tuhannya (Al-Muhasibi, 1983).

Ibnu Athaillah (2022) dalam al-Hikam
hikmah

ilahi

memberikan dasar

yang

menghubungkan kesadaran dengan
pengendalian ego. Ia menekankan bahwa amal

yang dilakukan dengan nafsu tidak akan

Agenda, Volume 7 Nomor 2, Desember 2025



meningkatkan derajat seseorang. Di sisi lain
Abdul Qadir al-Jilani (2021) menawarkan
model tazkiyah yang seimbang antara aspek
Dalam Futuh al-
"Jadilah

spiritual dan amal sosial.

Ghaib, 1ia menyatakan, engkau
bersama Allah tanpa makhluk, dan bersama
makhluk tanpa nafsu.” Pandangan dari ketiga
tokoh ini sangat relevan dalam merumuskan
pendidikan karakter Islami yang menyeluruh.
Walaupun konsep tazkiyah al-nafs telah
banyak diteliti, kajian yang menyeluruh yang
menggabungkan pemikiran tiga tokoh besar
dalam tasawuf secara bersamaan masih jarang
dijumpai dalam literatur pendidikan Islam.
Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis  konsep  tazkiyah  al-nafs
berdasarkan pemikiran ketiga tokoh tersebut,
mengeksplorasi relevansinya terhadap
pendidikan karakter Islami, serta menawarkan
kerangka teoretis yang dapat diterapkan dalam
konteks pendidikan Islam modern. Melalui
analisis komparatif ini, diharapkan dapat
muncul kerangka pendidikan karakter yang
berbasis

tazkiyah komprehensif,

yang
integratif, dan responsif terhadap tantangan

zaman.

METHOD

Penelitian ini menggunakan pendekatan

kualitatif =~ dengan metode  studi  studi

kepustakaan (library research), yaitu suatu

49

penelitian yang dilakukan dengan menganalisis

sumber-sumber  literatur relevan,

yang
termasuk karya-karya primer dari tokoh-tokoh
sekunder dari

tasawuf serta kajian para

akademisi modern. Prosedur penelitian
mencakup pengumpulan literatur, pembacaan
secara kritis, pencatatan tematik, analisis
makna ajaran tazkiyah al-nafs, dan sintesis
komparatif antara pemikiran ketiga tokoh
tersebut. Zed (2008) menyatakan bahwa
penelitian pustaka adalah proses pengolahan
berbagai informasi tertulis untuk menghasilkan
analisis ilmiah yang dapat
dipertanggungjawabkan.

Metode ini dipilih karena penelitian ini
berfokus pada gagasan, konsep spiritual, dan
teks klasik yang hanya dapat dianalisis melalui
studi dokumen dan literatur yang autentik.
Analisis data dilakukan dengan menggunakan
teknik deskriptif-komparatif, yaitu dengan
mendeskripsikan pemikiran masing-masing
tokoh dan kemudian membandingkannya untuk
menemukan kesamaan, perbedaan, serta
relevansi konseptual dalam konteks pendidikan
karakter Islami. Moleong (2019) menekankan
bahwa analisis deskriptif dalam penelitian
kualitatif bertujuan untuk "menghasilkan uraian
mendalam mengenai situasi atau proses yang
diteliti berdasarkan data yang ada." Metode
untuk  melihat

komparatif ~ digunakan

bagaimana setiap tokoh mengembangkan

Agenda, Volume 7 Nomor 2, Desember 2025



konsep tazkiyah al-nafs melalui berbagai corak

spiritualitas, kemudian mensintesiskannya
menjadi kerangka teoretis yang komprehensif.
Dengan pendekatan ini, penelitian dapat

mengungkap  pemikiran  sufistik  secara
sistematis dan relevan dengan kebutuhan

pendidikan Islam di era modern.

RESULT AND DISCUSSION

3.1 Konsep Tazkiyah al-Nafs Menurut Al-
Muhasibi

Al-Muhasibi dikenal sebagai pelopor
dalam disiplin penyucian jiwa melalui
pendekatan muhasabah (introspeksi) dan
muraqabah (kesadaran akan pengawasan
Allah). Dalam karyanya, al-Ria’ayah li Huquq
Allah, Al-Muhasibi menekankan bahwa
penyucian jiwa dimulai dari pengenalan diri.
Dia menegaskan bahwa barang siapa yang
mengenali dirinya, ia akan mengetahui
Tuhannya dan barang siapa yang meremehkan
dosa kecil, 1a telah membuka jalan bagi dosa
besar. (Al-Muhasibi, 1983). Pendekatan
sistematis yang ia gunakan membuat al-
Muhasibi dijuluki oleh al-Qusyairi sebagai
“Imam al-nafs wa ‘alim al-qulub” (pemimpin
jiwa dan ilmuwan hati), yang merupakan
pengakuan  atas  kontribusinya  dalam
membangun dasar tazkiyah yang berfokus pada
evaluasi moral dan kontrol diri (Al-Qusyairi,

2023).

50

Konsep tazkiyah al-nafs menurut al-

Muhasibi menekankan pentingnya
keseimbangan antara tindakan lahiriah dan
keikhlasan batin, serta kewaspadaan terhadap
dorongan nafsu. Margaret Smith (1973)
mengemukakan bahwa al-Muhasibi adalah
sosok yang merumuskan kerangka psikologi
spiritual Islam melalui analisis mendalam
mengenai karakter manusia.

Oleh karena itu, pemikiran tazkiyah al-
Muhasibi sangat relevan untuk pendidikan
karakter masa kini, karena mengajarkan nilai-
nilai kedisiplinan moral, kejujuran batin, dan
refleksi spiritual yang sejalan dengan prinsip
pembelajaran mandiri dalam psikologi modern.
Pendekatan ini dapat menjadi dasar dalam
membentuk karakter Islami yang menyentuh
aspek terdalam dari jiwa para peserta didik.

3.2 Konsep Tazkiyah al-Nafs Menurut Ibnu
Athaillah as-Sakandari

Ibnu Athaillah as-Sakandari adalah
sosok utama dalam tradisi Syadziliyah yang
mengintegrasikan antara aspek syariat dan
hakikat dalam proses penyucian jiwa. Dalam
karya besarnya, al-Hikam, ia menekankan
bahwa esensi tazkiyah terletak pada
pengendalian diri dan penyerahan total kepada
Allah. Selain itu, aspek penting lainnya dari
tazkiyah dalam pemikiran Ibnu Athaillah
keikhlasan

adalah penekanan pada serta

Agenda, Volume 7 Nomor 2, Desember 2025



kesadaran batin atau ma'rifah. (Ibnu ‘Athaillah,
2002).
Dengan demikian, menurut Ibnu
Athaillah, tazkiyah merupakan suatu proses
spiritual yang mengarahkan seorang hamba
untuk melepaskan ketergantungan pada nafsu
dan beralih kepada ketergantungan sepenuhnya
kepada Allah (tawakkul). Pandangan ini
menegaskan bahwa pembersihan jiwa tidak
diukur dari seberapa banyak ibadah lahiriah
yang dilakukan, melainkan dari kualitas batin
yang menyertainya. Schimmel (1975) menilai
bahwa ajaran Ibnu Athaillah menawarkan
sintesis etika tasawuf yang menyeimbangkan
refleksi batin dan keterlibatan sosial. Sementara
Chittick  (2000)

puncak

menyebut pemikirannya

sebagai sufisme  moral

yang
menempatkan kesadaran hati sebagai inti dari
transformasi spiritual. Oleh karena itu, tazkiyah

menurut Ibnu  Athaillah bukan hanya

individu, tetapi juga

berperan dalam pembentukan karakter yang

merupakan  proses

mempengaruhi perilaku sosial seorang Muslim.

Pemikiran Ibnu Athaillah sangat
relevan untuk pendidikan karakter Islami
modern karena ia menekankan pentingnya
penyucian jiwa yang harus tercermin dalam
stabilitas akhlak dan perilaku etis. Fokusnya
pada tawakkul, zuhud, ridha, dan ma'rifah
membentuk kerangka etika spiritual yang dapat

membimbing siswa untuk tidak hanya cerdas

51

secara intelektual, tetapi juga berkembang

secara emosional dan spiritual. Dengan

orientasi tersebut, tazkiyah menurut Ibnu
Athaillah dapat dijadikan dasar pedagogis
dalam membentuk pribadi muslim yang
berakhlak, rendah hati, dan memiliki kesadaran
yang sangat kuat.

3.3 Konsep Tazkiyah al-Nafs Menurut
Abdul Qadir Al-Jilani

Abdul Qadir al-Jilani merupakan salah
satu tokoh utama dalam tasawuf Sunni yang
menekankan pentingnya penyucian jiwa
melalui perpaduan antara ketaatan terhadap
syariat, praktik spiritual, dan amal sosial.
Dalam  karyanya, Futuh al-Ghaib, ia
menekankan bahwa esensi dari tazkiyah adalah
membebaskan diri dari pengaruh ego dan
menyerahkan diri sepenuhnya kepada Allah. Ia
menyatakan: "Jadilah engkau bersama Allah
tanpa makhluk, dan bersama makhluk tanpa
nafsu” (Al-Jilani, 2001).

Pernyataan ini mengungkapkan dua
aspek utama dalam penyucian jiwa menurut al-
Jilani yaitu orientasi batin yang mendalam
kepada Allah dan pengendalian hawa nafsu
dalam interaksi sosial. Menurutnya, tazkiyah
bukan hanya proses pribadi, melainkan
transformasi spiritual yang tercermin melalui
akhlak yang mulia di tengah masyarakat.

Dalam karyanya, al-Ghunyah li Thalib

Thariq al-Haqq, al-Jilani (1999) menekankan

Agenda, Volume 7 Nomor 2, Desember 2025



bahwa penyucian hati harus diwujudkan
melalui tindakan nyata dan pelayanan kepada
masyarakat. la menyatakan, "Iman seseorang
tidak akan

sempurna hingga ia dapat

memberikan manfaat bagi orang lain.”
Pendekatan ini membedakannya dari beberapa
sufi yang cenderung menjauh dari kehidupan
sosial. Schimmel (1975) menyebut al-Jilani
sebagai sufi yang menggabungkan kontemplasi
batin dengan reformasi sosial, sementara Nasr
(1987) melihatnya sebagai perwujudan tasawuf
ortodoks yang mengintegrasikan dimensi
teosentris dan humanistik dalam Islam.
Dengan demikian, gagasan tazkiyah al-
Jilani menekankan bahwa kemurnian spiritual
tidak dapat dipisahkan dari kontribusi nyata
kepada orang lain. Pemikiran al-Jilani sangat
relevan untuk pendidikan karakter Islami
karena ia mengajarkan bahwa tazkiyah harus
menghasilkan  sikap  keberanian  moral,
kejujuran, kesederhanaan, dan keteguhan dalam
berbuat baik. Konsep ini memberikan dasar etis
bahwa jiwa yang bersih adalah jiwa yang aktif
berperan dalam memajukan kebaikan sosial.
Dengan orientasi yang seimbang antara dimensi
spiritual dan sosial, tazkiyah menurut al-Jilani
dapat dijadikan sebagai model dalam
pembentukan karakter peserta didik yang tidak
hanya memiliki kedalaman spiritual, tetapi juga
komitmen yang kuat terhadap kesejahteraan

masyarakat.

52

3.4 Analisis Komparatif Ketiga Tokoh
Tasawuf

Secara komparatif, ketiga tokoh tasawuf
memiliki kesamaan dalam menegaskan bahwa
tazkiyah al-nafs adalah dasar utama dalam

pembentukan kepribadian seorang Muslim,

meskipun masing-masing menawarkan
pendekatan yang berbeda. Al-Muhasibi
menyoroti  dimensi  psikologis-introspektif
melalui  muhasabah  dan  muragabah.

Pendekatan ini menekankan penyucian hati
sebagai proses internal yang berfokus pada
moral, diri, dan

disiplin kewaspadaan

pengendalian  terhadap dorongan nafsu.
Sementara itu, Ibnu Athaillah menawarkan
pendekatan transendental yang menekankan
kesadaran akan kehendak Ilahi, ketulusan niat,
dan pembebasan diri dari ketergantungan pada
hal-hal duniawi. Dalam karyanya al-Hikam, ia
menegaskan bahwa amalan lahir tanpa
keikhlasan ibarat jasad tanpa ruh, sehingga
tazkiyah dipahami sebagai penyempurnaan
batin yang berorientasi pada ma'rifah dan
tawakkul.
Berbeda dengan dua tokoh sebelumnya,
Qadir

tazkiyah yang berfokus pada keseimbangan

Abdul al-Jilani mengembangkan

antara spiritualitas dan tanggung jawab sosial.

Ia menekankan bahwa penyucian jiwa

memerlukan kedekatan transendental serta

kematangan akhlak sosial. Sementara Al-

Agenda, Volume 7 Nomor 2, Desember 2025



Muhasibi lebih menekankan pada disiplin diri
dan Ibnu Athaillah pada pengembangan
lebih

mengedepankan manifestasi tazkiyah melalui

kesadaran ruhani, al-Jilani

amal kebajikan dan pelayanan kepada

masyarakat. Dengan demikian, ketiga tokoh ini
dalam

(al-
(Ibnu

menunjukkan kesinambungan

paradigma: dari internalisasi moral

Muhasibi), pendalaman spiritual
Athaillah), hingga aktualisasi sosial (al-Jilani).

Dari sudut pandang pendidikan karakter
Islami, penggabungan ketiga pendekatan
tersebut menciptakan kerangka konseptual

menyeluruh. Al-Mubhasibi

yang
memperkenalkan metodologi pengendalian diri
melalui muhasabah yang sangat relevan untuk
membentuk disiplin moral pada peserta didik.
Ibnu Athaillah memberikan dasar transendental
yang menekankan pentingnya niat dan
keikhlasan sebagai inti dari karakter spiritual.
Di sisi lain Abdul Qadir al-Jilani menambahkan
dimensi  praktik yang Dberfokus pada
pengembangan kematangan sosial dan akhlak

yang aplikatif. Dengan demikian, sintesis dari

ketiga tokoh ini menghasilkan model
pendidikan  karakter yang komprehensif
internal  (kesadaran  diri), transendental

(hubungan dengan Allah), dan sosial (tanggung
jawab terhadap masyarakat) yang sangat
dibutuhkan untuk menghadapi krisis moral dan

spiritual dalam pendidikan Islam saat ini.

53

CONLUSSION

Studi mengenai konsep tazkiyah al-nafs
dalam pemikiran Al-Muhasibi, Ibnu Athaillah
as-Sakandari, dan Abdul Qadir al-Jilani
menunjukkan bahwa penyucian jiwa adalah
esensi dari pembentukan karakter dalam tradisi
spiritual Islam. Ketiga tokoh ini secara
konsisten menegaskan bahwa keberhasilan
pendidikan tidak hanya diukur dari pencapaian
kognitif, tetapi juga dari kemampuan siswa
dalam mengendalikan nafsu, membersihkan
hati, dan mengembangkan kesadaran spiritual.
Al-Mubhasibi mengajarkan pentingnya
Ibnu

Athaillah menekankan keikhlasan, tawakkul,

muhasabah dan pengendalian diri,

dan kesadaran akan Tuhan, sedangkan al-Jilani
menyoroti pentingnya keseimbangan antara
dan sosial.

spiritualitas tanggung jawab

Ketiganya memberikan kontribusi  yang
signifikan terhadap konstruksi teoritis tazkiyah
sebagai dasar etika dan akhlak dalam kehidupan
seorang Muslim.

Melalui analisis perbandingan, dapat
dilihat bahwa konsep tazkiyah al-nafs memiliki
dimensi internal, transendental, dan sosial yang
Al-Muhasibi

saling melengkapi.

mengembangkan kerangka psikologis-
introspektif yang dapat menjadi dasar untuk
membentuk disiplin moral, Ibnu Athaillah
memperkuat aspek spiritual melalui pendidikan

hati yang mendalam dan al-Jilani menekankan

Agenda, Volume 7 Nomor 2, Desember 2025



orientasi tazkiyah pada amal kebajikan yang
nyata dan bermanfaat bagi masyarakat.
Pengintegrasian ketiga dimensi ini
menghasilkan model pendidikan karakter
Islami yang komprehensif, yaitu pendidikan
yang menyentuh aspek kesadaran diri,
kesadaran kepada Allah, dan komitmen sosial.

Dengan demikian, konsep tazkiyah al-
nafs yang diusung oleh ketiga tokoh sufi
tersebut dapat dijadikan landasan filosofis dan
pedagogis dalam pengembangan pendidikan
karakter di madrasah serta lembaga pendidikan
Islam modern. Penerapan nilai-nilai tazkiyah
seperti muhasabah, keikhlasan, tawakkul,
tanggung jawab, dan pelayanan sosial dapat
menjadi strategi yang efektif untuk membentuk
siswa yang yang unggul dalam bidang
akademik dan matang secara spiritual,
berakhlak baik, dan memiliki kesadaran sosial
yang tinggi. Artikel ini merekomendasikan
pentingnya integrasi ajaran tazkiyah ke dalam
kurikulum pendidikan Islam untuk memperkuat
karakter generasi muda yang beradab dan

berkepribadian mulia.

54
Agenda, Volume 7 Nomor 2, Desember 2025



REFERENCES

Al-Attas, S. M. N. (1980). The concept of
Islamic education. International Institute
of Islamic Thought and Civilization.

Al-Ghazali. (1997). Thya’ Ulum al-Din. Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyyah.

Al-Jilani, A. Q. (n.d.). AI-Ghunyah i Talib
Tariq al-Haqq. Dar al-Fikr.

Al-Jilani, A. Q. (n.d.). Futuh al-Ghaib. Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyyah

Al-Qusyairi, Abu al-Qasim. (2003). al-Risalah
al-Qusyairiyyah. Kairo: Dar al Ma“arif.

Al-Mubhasibi, H. (n.d.). A/-Ri‘ayah li Huquq
Allah. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

At-Taftazani, A. (2010). Tasawuf: Dari Sufisme
Klasik ke Neo-Sufisme. Pustaka Setia.

Chittick, W. C. (1989). Sufism: A short
introduction. Oneworld.

Chittick, W. C. (2000). The heart of Islamic
philosophy. Oxford University Press.

Ibnu ‘Athaillah al-Sakandary. (2002). a/-Hikam
al-‘Ata’iyyah. Kairo: Dar al-Ma‘arif.

Moleong, L. J. (2019). Metodologi penelitian
kualitatif  (Edisi  revisi).  Remaja
Rosdakarya.

Nasr, S. H. (1987). Knowledge and the sacred.
SUNY Press.

Rahman, F. (1982). Islam and modernity:
Transformation of an intellectual tradition.
University of Chicago Press.

Schimmel, A. (1975). Mystical dimensions of
Islam. University of North Carolina Press.

55

Smith, M. (1973). An introduction to the history
of mysticism in Islam. SMC Press.

Zed, M. (2008). Metode penelitian
kepustakaan. Yayasan Obor Indonesia.

Agenda, Volume 7 Nomor 2, Desember 2025



