
47 

Agenda, Volume 7 Nomor 2, Desember 2025 

  

 

AGENDA : Analisis Gender dan Anak  , Vol. 7 (2), 2026, (Desember) 

ISSN Print: 2615-1502                ISSN Online: 2723-3278 

Tersedia online di 

https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/agenda  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Konsep Tazkiyah al-Nafs sebagai Dasar Pendidikan Karakter 

Peserta Didik: Studi Pemikiran Al-Muhasibi, Ibnu Athaillah, dan 

Abdul Qadir Al-Jilani 

 
Afrizal* 

Universitas Muhamadiyah  

Sumatera Barat, Indonesia 

E-mail: afrizalbarulak123@gmail.com 

 

Rusdy AM 

Universitas Muhamadiyah  

Sumatera Barat, Indonesia 

 

Riki Saputra 

Universitas Muhamadiyah  

Sumatera Barat, Indonesia 

 

Rina Yulitri 

UIN Mahmud Yunus  Batusangkar,  

Sumatera Barat, Indonesia 

E-mail: rinayulitri@uinmybatusangkar.ac.id 

 

 

 

 

Abstract : 

 

This study aims to analyze the concept of 

tazkiyah al-nafs (purification of the soul) as the 

foundation of Islamic character education 

through the thoughts of three influential Sufi 

figures: al-Muhasibi, Ibn Ataillah al-Sakandari 

and Abdul Qadir al-Jilani. This research 

employs a library research approach with 

descriptive-comparative analysis, examining the 

primary works of these figures as well as 

interpretations by modern scholars. The findings 

show that tazkiyah al-nafs in the perspective of 

these three scholars occupies a fundamental 

position in shaping Muslim morality and 

personality. Al-Muhasibi emphasizes 

introspection through muhasabah, Ibn Ataillah 

emphasizes transcendental awareness of the 

Divine Will, while Abdul Qadir al-Jilani 

highlights the balance between spirituality and 

social action. Together, their views form a 

paradigm of character education oriented 

toward self-purification, self-control, and 

moral-spiritual empowerment. The implication 

of this study indicates the need for reorienting 

modern Islamic education toward a character 

education model that places tazkiyah al-nafs as 

its main foundation. 

 
 

Keywords: Tazkiyah al-Nafs, Character Education, Sufism, Ibn ‘Atha’illah, Al-Muhasibi, Abdul Qadir al-Jilani 

 

 

 

http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1516671345&1&&
http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1593748599&1&&
mailto:afrizalbarulak123@gmail.com


48 

Agenda, Volume 7 Nomor 2, Desember 2025 

 

 

 

INTRODUCTION 

 

Pendidikan Islam 

kontemporer menghadapi tantangan yang 

serius, yaitu penurunan kualitas moral dan 

lemahnya aspek spiritual siswa. Berbagai studi 

menunjukkan bahwa pendidikan modern 

cenderung lebih fokus pada pencapaian kognitif 

dan kompetensi akademik, sementara 

pembinaan hati dan pengendalian diri yang 

merupakan inti dari kepribadian siswa sering 

diabaikan. Al-Attas (1980) menekankan bahwa 

tujuan pendidikan Islam bukan hanya untuk 

menghasilkan individu yang cerdas, tetapi juga 

untuk menghasilkan manusia yang baik, yaitu 

membentuk individu yang beradab dan 

berkarakter dengan jiwa yang bersih dan stabil. 

Dalam hal ini, konsep tazkiyah al-nafs 

(penyucian jiwa) dalam tradisi tasawuf 

memberikan solusi baik secara teoretis maupun 

praktis untuk pengembangan karakter Islami.  

Tazkiyah al-nafs secara konseptual 

melibatkan proses penyucian hati dari sifat-sifat 

buruk serta pengembangan sifat-sifat baik yang 

membawa manusia lebih dekat kepada Allah. 

Al-Ghazali (1997) menekankan bahwa 

"tazkiyat al-nafs hiya asl al-sa‘adah," yang 

berarti penyucian jiwa adalah fondasi dari 

kebahagiaan sejati, dan ia melihat pendidikan 

spiritual sebagai inti dari seluruh usaha 

perbaikan moral. Dari sudut pandang 

psikologis, tasawuf menawarkan metode terapi 

jiwa melalui muhasabah, mujahadah, dan 

riyadhah al-nafs yang terbukti efektif dalam 

membentuk disiplin moral dan kestabilan 

emosional (At-Taftazani, 2010). Pendekatan ini 

sangat sesuai dengan tuntutan pendidikan 

modern yang mengharuskan adanya integrasi 

antara aspek kognitif, afektif, dan spiritual. 

Oleh karena itu, tazkiyah sebagai kerangka 

teoritis dapat berfungsi sebagai paradigma 

pendidikan karakter yang lebih komprehensif 

dan memiliki landasan yang kuat dalam tradisi 

keilmuan Islam. 

Dalam tradisi tasawuf Islam, terdapat 

tiga tokoh penting yaitu Al-Muhasibi, Ibnu 

Athaillah as-Sakandari, dan Abdul Qadir al-

Jilani yang memberikan sumbangan besar 

terhadap pengembangan epistemologis 

tazkiyah al-nafs. Al-Muhasibi, melalui 

karyanya yang berjudul al-Ria’ayah li Huquq 

Allah, menekankan pentingnya muhasabah dan 

kewaspadaan spiritual, seperti yang ia tuliskan: 

“Man ‘arafa nafsahu ‘arafa Rabbahu” artinya 

barang siapa mengenali dirinya, ia mengenali 

Tuhannya (Al-Muhasibi, 1983). 

 Ibnu Athaillah (2022) dalam al-Hikam 

memberikan dasar hikmah yang 

menghubungkan kesadaran ilahi dengan 

pengendalian ego. Ia menekankan bahwa amal 

yang dilakukan dengan nafsu tidak akan 



49 

Agenda, Volume 7 Nomor 2, Desember 2025 

meningkatkan derajat seseorang. Di sisi lain 

Abdul Qadir al-Jilani (2021) menawarkan 

model tazkiyah yang seimbang antara aspek 

spiritual dan amal sosial.  Dalam Futuh al-

Ghaib, ia menyatakan, "Jadilah engkau 

bersama Allah tanpa makhluk, dan bersama 

makhluk tanpa nafsu." Pandangan dari ketiga 

tokoh ini sangat relevan dalam merumuskan 

pendidikan karakter Islami yang menyeluruh. 

Walaupun konsep tazkiyah al-nafs telah 

banyak diteliti, kajian yang menyeluruh yang 

menggabungkan pemikiran tiga tokoh besar 

dalam tasawuf secara bersamaan masih jarang 

dijumpai dalam literatur pendidikan Islam. 

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk 

menganalisis konsep tazkiyah al-nafs 

berdasarkan pemikiran ketiga tokoh tersebut, 

mengeksplorasi relevansinya terhadap 

pendidikan karakter Islami, serta menawarkan 

kerangka teoretis yang dapat diterapkan dalam 

konteks pendidikan Islam modern. Melalui 

analisis komparatif ini, diharapkan dapat 

muncul kerangka pendidikan karakter yang 

berbasis tazkiyah yang komprehensif, 

integratif, dan responsif terhadap tantangan 

zaman. 

 

METHOD 

 

Penelitian ini menggunakan pendekatan 

kualitatif dengan metode studi studi 

kepustakaan (library research), yaitu suatu 

penelitian yang dilakukan dengan menganalisis 

sumber-sumber literatur yang relevan, 

termasuk karya-karya primer dari tokoh-tokoh 

tasawuf serta kajian sekunder dari para 

akademisi modern. Prosedur penelitian 

mencakup pengumpulan literatur, pembacaan 

secara kritis, pencatatan tematik, analisis 

makna ajaran tazkiyah al-nafs, dan sintesis 

komparatif antara pemikiran ketiga tokoh 

tersebut. Zed (2008) menyatakan bahwa 

penelitian pustaka adalah proses pengolahan 

berbagai informasi tertulis untuk menghasilkan 

analisis ilmiah yang dapat 

dipertanggungjawabkan.  

Metode ini dipilih karena penelitian ini 

berfokus pada gagasan, konsep spiritual, dan 

teks klasik yang hanya dapat dianalisis melalui 

studi dokumen dan literatur yang autentik. 

Analisis data dilakukan dengan menggunakan 

teknik deskriptif-komparatif, yaitu dengan 

mendeskripsikan pemikiran masing-masing 

tokoh dan kemudian membandingkannya untuk 

menemukan kesamaan, perbedaan, serta 

relevansi konseptual dalam konteks pendidikan 

karakter Islami. Moleong (2019) menekankan 

bahwa analisis deskriptif dalam penelitian 

kualitatif bertujuan untuk "menghasilkan uraian 

mendalam mengenai situasi atau proses yang 

diteliti berdasarkan data yang ada." Metode 

komparatif digunakan untuk melihat 

bagaimana setiap tokoh mengembangkan 



50 

Agenda, Volume 7 Nomor 2, Desember 2025 

konsep tazkiyah al-nafs melalui berbagai corak 

spiritualitas, kemudian mensintesiskannya 

menjadi kerangka teoretis yang komprehensif. 

Dengan pendekatan ini, penelitian dapat 

mengungkap pemikiran sufistik secara 

sistematis dan relevan dengan kebutuhan 

pendidikan Islam di era modern. 

 

RESULT AND DISCUSSION 
 

3.1 Konsep Tazkiyah al-Nafs Menurut Al-

Muhasibi 

Al-Muhasibi dikenal sebagai pelopor 

dalam disiplin penyucian jiwa melalui 

pendekatan muhasabah (introspeksi) dan 

muraqabah (kesadaran akan pengawasan 

Allah). Dalam karyanya, al-Ria’ayah li Huquq 

Allah, Al-Muhasibi menekankan bahwa 

penyucian jiwa dimulai dari pengenalan diri. 

Dia menegaskan bahwa barang siapa yang 

mengenali dirinya, ia akan mengetahui 

Tuhannya dan barang siapa yang meremehkan 

dosa kecil, ia telah membuka jalan bagi dosa 

besar. (Al-Muhasibi, 1983). Pendekatan 

sistematis yang ia gunakan membuat al-

Muhasibi dijuluki oleh al-Qusyairi sebagai 

“Imam al-nafs wa ‘alim al-qulub” (pemimpin 

jiwa dan ilmuwan hati), yang merupakan 

pengakuan atas kontribusinya dalam 

membangun dasar tazkiyah yang berfokus pada 

evaluasi moral dan kontrol diri (Al-Qusyairi, 

2023). 

Konsep tazkiyah al-nafs menurut al-

Muhasibi menekankan pentingnya 

keseimbangan antara tindakan lahiriah dan 

keikhlasan batin, serta kewaspadaan terhadap 

dorongan nafsu. Margaret Smith (1973) 

mengemukakan bahwa al-Muhasibi adalah 

sosok yang merumuskan kerangka psikologi 

spiritual Islam melalui analisis mendalam 

mengenai karakter manusia. 

Oleh karena itu, pemikiran tazkiyah al-

Muhasibi sangat relevan untuk pendidikan 

karakter masa kini, karena mengajarkan nilai-

nilai kedisiplinan moral, kejujuran batin, dan 

refleksi spiritual yang sejalan dengan prinsip 

pembelajaran mandiri dalam psikologi modern. 

Pendekatan ini dapat menjadi dasar dalam 

membentuk karakter Islami yang menyentuh 

aspek terdalam dari jiwa para peserta didik. 

3.2 Konsep Tazkiyah al-Nafs Menurut Ibnu 

Athaillah as-Sakandari 

Ibnu Athaillah as-Sakandari adalah 

sosok utama dalam tradisi Syadziliyah yang 

mengintegrasikan antara aspek syariat dan 

hakikat dalam proses penyucian jiwa. Dalam 

karya besarnya, al-Hikam, ia menekankan 

bahwa esensi tazkiyah terletak pada 

pengendalian diri dan penyerahan total kepada 

Allah. Selain itu, aspek penting lainnya dari 

tazkiyah dalam pemikiran Ibnu Athaillah 

adalah penekanan pada keikhlasan serta 



51 

Agenda, Volume 7 Nomor 2, Desember 2025 

kesadaran batin atau ma'rifah. (Ibnu ‘Athaillah, 

2002).  

Dengan demikian, menurut Ibnu 

Athaillah, tazkiyah merupakan suatu proses 

spiritual yang mengarahkan seorang hamba 

untuk melepaskan ketergantungan pada nafsu 

dan beralih kepada ketergantungan sepenuhnya 

kepada Allah (tawakkul). Pandangan ini 

menegaskan bahwa pembersihan jiwa tidak 

diukur dari seberapa banyak ibadah lahiriah 

yang dilakukan, melainkan dari kualitas batin 

yang menyertainya. Schimmel (1975) menilai 

bahwa ajaran Ibnu Athaillah menawarkan 

sintesis etika tasawuf yang menyeimbangkan 

refleksi batin dan keterlibatan sosial. Sementara 

Chittick (2000) menyebut pemikirannya 

sebagai puncak sufisme moral yang 

menempatkan kesadaran hati sebagai inti dari 

transformasi spiritual. Oleh karena itu, tazkiyah 

menurut Ibnu Athaillah bukan hanya 

merupakan proses individu, tetapi juga 

berperan dalam pembentukan karakter yang 

mempengaruhi perilaku sosial seorang Muslim. 

Pemikiran Ibnu Athaillah sangat 

relevan untuk pendidikan karakter Islami 

modern karena ia menekankan pentingnya 

penyucian jiwa yang harus tercermin dalam 

stabilitas akhlak dan perilaku etis. Fokusnya 

pada tawakkul, zuhud, ridha, dan ma'rifah 

membentuk kerangka etika spiritual yang dapat 

membimbing siswa untuk tidak hanya cerdas 

secara intelektual, tetapi juga berkembang 

secara emosional dan spiritual. Dengan 

orientasi tersebut, tazkiyah menurut Ibnu 

Athaillah dapat dijadikan dasar pedagogis 

dalam membentuk pribadi muslim yang 

berakhlak, rendah hati, dan memiliki kesadaran 

yang sangat kuat. 

3.3 Konsep Tazkiyah al-Nafs Menurut 

Abdul Qadir Al-Jilani 

Abdul Qadir al-Jilani merupakan salah 

satu tokoh utama dalam tasawuf Sunni yang 

menekankan pentingnya penyucian jiwa 

melalui perpaduan antara ketaatan terhadap 

syariat, praktik spiritual, dan amal sosial. 

Dalam karyanya, Futuh al-Ghaib, ia 

menekankan bahwa esensi dari tazkiyah adalah 

membebaskan diri dari pengaruh ego dan 

menyerahkan diri sepenuhnya kepada Allah. Ia 

menyatakan: "Jadilah engkau bersama Allah 

tanpa makhluk, dan bersama makhluk tanpa 

nafsu” (Al-Jilani, 2001). 

Pernyataan ini mengungkapkan dua 

aspek utama dalam penyucian jiwa menurut al-

Jilani yaitu orientasi batin yang mendalam 

kepada Allah dan pengendalian hawa nafsu 

dalam interaksi sosial. Menurutnya, tazkiyah 

bukan hanya proses pribadi, melainkan 

transformasi spiritual yang tercermin melalui 

akhlak yang mulia di tengah masyarakat. 

Dalam karyanya, al-Ghunyah li Thalib 

Thariq al-Haqq, al-Jilani (1999) menekankan 



52 

Agenda, Volume 7 Nomor 2, Desember 2025 

bahwa penyucian hati harus diwujudkan 

melalui tindakan nyata dan pelayanan kepada 

masyarakat. Ia menyatakan, "Iman seseorang 

tidak akan sempurna hingga ia dapat 

memberikan manfaat bagi orang lain." 

Pendekatan ini membedakannya dari beberapa 

sufi yang cenderung menjauh dari kehidupan 

sosial. Schimmel (1975) menyebut al-Jilani 

sebagai sufi yang menggabungkan kontemplasi 

batin dengan reformasi sosial, sementara Nasr 

(1987) melihatnya sebagai perwujudan tasawuf 

ortodoks yang mengintegrasikan dimensi 

teosentris dan humanistik dalam Islam.  

Dengan demikian, gagasan tazkiyah al-

Jilani menekankan bahwa kemurnian spiritual 

tidak dapat dipisahkan dari kontribusi nyata 

kepada orang lain. Pemikiran al-Jilani sangat 

relevan untuk pendidikan karakter Islami 

karena ia mengajarkan bahwa tazkiyah harus 

menghasilkan sikap keberanian moral, 

kejujuran, kesederhanaan, dan keteguhan dalam 

berbuat baik. Konsep ini memberikan dasar etis 

bahwa jiwa yang bersih adalah jiwa yang aktif 

berperan dalam memajukan kebaikan sosial. 

Dengan orientasi yang seimbang antara dimensi 

spiritual dan sosial, tazkiyah menurut al-Jilani 

dapat dijadikan sebagai model dalam 

pembentukan karakter peserta didik yang tidak 

hanya memiliki kedalaman spiritual, tetapi juga 

komitmen yang kuat terhadap kesejahteraan 

masyarakat. 

3.4 Analisis Komparatif Ketiga Tokoh 

Tasawuf   

Secara komparatif, ketiga tokoh tasawuf 

memiliki kesamaan dalam menegaskan bahwa 

tazkiyah al-nafs adalah dasar utama dalam 

pembentukan kepribadian seorang Muslim, 

meskipun masing-masing menawarkan 

pendekatan yang berbeda. Al-Muhasibi 

menyoroti dimensi psikologis-introspektif 

melalui muhasabah dan muraqabah. 

Pendekatan ini menekankan penyucian hati 

sebagai proses internal yang berfokus pada 

disiplin moral, kewaspadaan diri, dan 

pengendalian terhadap dorongan nafsu. 

Sementara itu, Ibnu Athaillah menawarkan 

pendekatan transendental yang menekankan 

kesadaran akan kehendak Ilahi, ketulusan niat, 

dan pembebasan diri dari ketergantungan pada 

hal-hal duniawi. Dalam karyanya al-Hikam, ia 

menegaskan bahwa amalan lahir tanpa 

keikhlasan ibarat jasad tanpa ruh, sehingga 

tazkiyah dipahami sebagai penyempurnaan 

batin yang berorientasi pada ma'rifah dan 

tawakkul. 

Berbeda dengan dua tokoh sebelumnya, 

Abdul Qadir al-Jilani mengembangkan 

tazkiyah yang berfokus pada keseimbangan 

antara spiritualitas dan tanggung jawab sosial. 

Ia menekankan bahwa penyucian jiwa 

memerlukan kedekatan transendental serta 

kematangan akhlak sosial. Sementara Al-



53 

Agenda, Volume 7 Nomor 2, Desember 2025 

Muhasibi lebih menekankan pada disiplin diri 

dan Ibnu Athaillah pada pengembangan 

kesadaran ruhani, al-Jilani lebih 

mengedepankan manifestasi tazkiyah melalui 

amal kebajikan dan pelayanan kepada 

masyarakat. Dengan demikian, ketiga tokoh ini 

menunjukkan kesinambungan dalam 

paradigma: dari internalisasi moral (al-

Muhasibi), pendalaman spiritual (Ibnu 

Athaillah), hingga aktualisasi sosial (al-Jilani). 

Dari sudut pandang pendidikan karakter 

Islami, penggabungan ketiga pendekatan 

tersebut menciptakan kerangka konseptual 

yang menyeluruh. Al-Muhasibi 

memperkenalkan metodologi pengendalian diri 

melalui muhasabah yang sangat relevan untuk 

membentuk disiplin moral pada peserta didik. 

Ibnu Athaillah memberikan dasar transendental 

yang menekankan pentingnya niat dan 

keikhlasan sebagai inti dari karakter spiritual. 

Di sisi lain Abdul Qadir al-Jilani menambahkan 

dimensi praktik yang berfokus pada 

pengembangan kematangan sosial dan akhlak 

yang aplikatif. Dengan demikian, sintesis dari 

ketiga tokoh ini menghasilkan model 

pendidikan karakter yang komprehensif 

internal (kesadaran diri), transendental 

(hubungan dengan Allah), dan sosial (tanggung 

jawab terhadap masyarakat) yang sangat 

dibutuhkan untuk menghadapi krisis moral dan 

spiritual dalam pendidikan Islam saat ini. 

CONLUSSION 

 

Studi mengenai konsep tazkiyah al-nafs 

dalam pemikiran Al-Muhasibi, Ibnu Athaillah 

as-Sakandari, dan Abdul Qadir al-Jilani 

menunjukkan bahwa penyucian jiwa adalah 

esensi dari pembentukan karakter dalam tradisi 

spiritual Islam. Ketiga tokoh ini secara 

konsisten menegaskan bahwa keberhasilan 

pendidikan tidak hanya diukur dari pencapaian 

kognitif, tetapi juga dari kemampuan siswa 

dalam mengendalikan nafsu, membersihkan 

hati, dan mengembangkan kesadaran spiritual. 

Al-Muhasibi mengajarkan pentingnya 

muhasabah dan pengendalian diri, Ibnu 

Athaillah menekankan keikhlasan, tawakkul, 

dan kesadaran akan Tuhan, sedangkan al-Jilani 

menyoroti pentingnya keseimbangan antara 

spiritualitas dan tanggung jawab sosial. 

Ketiganya memberikan kontribusi yang 

signifikan terhadap konstruksi teoritis tazkiyah 

sebagai dasar etika dan akhlak dalam kehidupan 

seorang Muslim. 

Melalui analisis perbandingan, dapat 

dilihat bahwa konsep tazkiyah al-nafs memiliki 

dimensi internal, transendental, dan sosial yang 

saling melengkapi. Al-Muhasibi 

mengembangkan kerangka psikologis-

introspektif yang dapat menjadi dasar untuk 

membentuk disiplin moral, Ibnu Athaillah 

memperkuat aspek spiritual melalui pendidikan 

hati yang mendalam dan al-Jilani menekankan 



54 

Agenda, Volume 7 Nomor 2, Desember 2025 

orientasi tazkiyah pada amal kebajikan yang 

nyata dan bermanfaat bagi masyarakat. 

Pengintegrasian ketiga dimensi ini 

menghasilkan model pendidikan karakter 

Islami yang komprehensif, yaitu pendidikan 

yang menyentuh aspek kesadaran diri, 

kesadaran kepada Allah, dan komitmen sosial. 

Dengan demikian, konsep tazkiyah al-

nafs yang diusung oleh ketiga tokoh sufi 

tersebut dapat dijadikan landasan filosofis dan 

pedagogis dalam pengembangan pendidikan 

karakter di madrasah serta lembaga pendidikan 

Islam modern. Penerapan nilai-nilai tazkiyah 

seperti muhasabah, keikhlasan, tawakkul, 

tanggung jawab, dan pelayanan sosial dapat 

menjadi strategi yang efektif untuk membentuk 

siswa yang yang unggul dalam bidang 

akademik dan matang secara spiritual, 

berakhlak baik, dan memiliki kesadaran sosial 

yang tinggi. Artikel ini merekomendasikan 

pentingnya integrasi ajaran tazkiyah ke dalam 

kurikulum pendidikan Islam untuk memperkuat 

karakter generasi muda yang beradab dan 

berkepribadian mulia. 

 

 

  



55 

Agenda, Volume 7 Nomor 2, Desember 2025 

REFERENCES 

Al-Attas, S. M. N. (1980). The concept of 

Islamic education. International Institute 

of Islamic Thought and Civilization. 

 

Al-Ghazali. (1997). Ihya’ Ulum al-Din. Dar al-

Kutub al-‘Ilmiyyah. 

 

Al-Jilani, A. Q. (n.d.). Al-Ghunyah li Talib 

Tariq al-Haqq. Dar al-Fikr. 

 

Al-Jilani, A. Q. (n.d.). Futuh al-Ghaib. Dar al-

Kutub al-‘Ilmiyyah 

 

Al-Qusyairi, Abu al-Qasim. (2003). al-Risalah 

al-Qusyairiyyah. Kairo: Dar al Ma‘arif. 

 

Al-Muhasibi, H. (n.d.). Al-Ri‘ayah li Huquq 

Allah. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

 

At-Taftazani, A. (2010). Tasawuf: Dari Sufisme 

Klasik ke Neo-Sufisme. Pustaka Setia. 

 

Chittick, W. C. (1989). Sufism: A short 

introduction. Oneworld. 

 

Chittick, W. C. (2000). The heart of Islamic 

philosophy. Oxford University Press. 

 

Ibnu ‘Athaillah al-Sakandary. (2002). al-Ḥikam 

al-‘Aṭā’iyyah. Kairo: Dar al-Ma‘ārif. 

 

Moleong, L. J. (2019). Metodologi penelitian 

kualitatif (Edisi revisi). Remaja 

Rosdakarya. 

 

Nasr, S. H. (1987). Knowledge and the sacred. 

SUNY Press. 

 

Rahman, F. (1982). Islam and modernity: 

Transformation of an intellectual tradition. 

University of Chicago Press. 

 

Schimmel, A. (1975). Mystical dimensions of 

Islam. University of North Carolina Press. 

 

Smith, M. (1973). An introduction to the history 

of mysticism in Islam. SMC Press. 

 

Zed, M. (2008). Metode penelitian 

kepustakaan. Yayasan Obor Indonesia. 
 

 


