
263 

 

 

Haditsa Qur’ani, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650   

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2024   

at-Tarbiyah al-Mustamirrah: Jurnal Pendidikan Islam  
Pengelola: Jurusan Pendidikan Agama Islam Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan 

Penerbit: Universitas Islam Negeri Mahmud Yunus Batusangkar 
Website: https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/at-tarbiyah  

Email: at-tarbiyah@uinmybatusangkar.ac.id  

P-ISSN: 2775-7099       ; E-ISSN: 2775-7498 

 

Filsafat Pendidikan dan Teori Pendidikan  

Perspektif Ali Ahmad Madkur 

Haditsa Qur’ani Nurhakim*) 

Universitas Islam Bandung, Jawa Barat, Indonesia 

haditsa.qurani@unisba.ac.id  

 

Izzudin Musthafa 

UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Jawa Barat, Indonesia 

izzudin@uinsgd.ac.id  

 

*)Corresponding Author 

 

Received: 08-11-2024 Revised: 04-11-2024 Approved: 30-11-2024 

 

Abstrak 

Penelitian ini menelaah pemikiran Ali Ahmad Madkur dalam kitab Manhaj Al-Tarbiyah 

Fii Al-Tashawwur Al-Islami berkenaan dengan Filsafat Pendidikan dan Teori 

Pendidikan. Dalam kajian ini, kami mendalami analisis mendalam atas tulisan dan 

pemikirannya, dengan fokus pada konsep-konsep filosofis yang dianggapnya 

kontroversial. Sikap Madkur yang tampaknya antipati terhadap filsafat pendidikan Islam 

diuraikan, dengan menekankan potensi penyimpangan nilai-nilai Islam murni melalui 

penerapan konsep-konsep filosofis. Jenis penelitian ini termasuk dalam penelitian 

kualitatif, menggunakan metode studi pustaka (library research) dengan teknik studi 

dokumentasi. Artikel ini menggunakan metode analisis kritis untuk menjelaskan 

pandangan Ali Ahmad Madkur tentang filsafat pendidikan dan teori pendidikan Islam. 

Metode penelitian meliputi telaah pustaka dan analisis teks-teks utama Madkur. Kami 

juga mempertimbangkan konsekuensi praktis dari pandangan Madkur tentang 

penerapan pendidikan Islam. Hasil dari penelitian ini menyediakan ruang untuk 

memahami berbagai perspektif dan mendorong pertimbangan mendalam mengenai 

integrasi nilai-nilai Islam dalam pendapat Ali Ahmad Madkur dengan kebutuhan 

pendidikan kontemporer yang semakin berkembang seiring dengan perkembangan 

zaman. 

 

Kata Kunci: Filsafat Pendidikan, Teori Pendidikan, Kitab, Islam, Syariat. 

 

Abstract 

This study examines Ali Ahmad Madkur's thoughts in the book Manhaj Al-Tarbiyah Fii 

Al-Tashawwur Al-Islami regarding the Philosophy of Education and Educational 

Theory. In this study, we conduct an in-depth analysis of his writings and thoughts, 

https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/at-tarbiyah
mailto:at-tarbiyah@uinmybatusangkar.ac.id
http://u.lipi.go.id/1613005006
http://u.lipi.go.id/1612950541
mailto:haditsa.qurani@unisba.ac.id
mailto:izzudin@uinsgd.ac.id


264 

 

 

Haditsa Qur’ani, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650   

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2024   

focusing on philosophical concepts that he considers controversial. Madkur's seemingly 

antipathetic attitude towards Islamic educational philosophy is described, emphasizing 

the potential for deviation of pure Islamic values through the application of 

philosophical concepts. This type of research is included in qualitative research, using 

a library research method with a documentation study technique. This article uses a 

critical analysis method to explain Ali Ahmad Madkur's views on the philosophy of 

education and Islamic educational theory. The research method includes a literature 

review and analysis of Madkur's main texts. We also consider the practical 

consequences of Madkur's views on the application of Islamic education. The results of 

this study provide space to understand various perspectives and encourage in-depth 

consideration of the integration of Islamic values in Ali Ahmad Madkur's opinions with 

the needs of contemporary education that are increasingly developing along with the 

times. 

 

Keywords: Philosophy of Education, Educational Theory, Book, Islam, Shari'a. 

 

PENDAHULUAN  

Pendidikan Islam merupakan ranah yang terus mengalami perkembangan dan 

transformasi seiring dengan dinamika zaman. Dalam menghadapi berbagai tantangan 

kontemporer, pemikiran-pemikiran yang mendasari filsafat pendidikan Islam menjadi 

sangat penting untuk dikaji dan diperbarui (Nurhakim et al., 2021). Salah satu tokoh 

yang memberikan kontribusi besar dalam konteks ini adalah Ali Ahmad Madkur, 

seorang pemikir Islam kontemporer yang dikenal dengan pemikirannya yang kritis dan 

progresif. Oleh karena itu, artikel ini bertujuan untuk melakukan analisis kritis terhadap 

pemikiran filsafat pendidikan dan teori pendidikan Islam dari sudut pandang Madkur.  

Pendidikan Islam merupakan suatu ranah yang terus mengalami perkembangan 

dan transformasi seiring dengan dinamika zaman. Dalam menghadapi berbagai 

tantangan kontemporer, ide-ide yang mendasari filsafat Islam, pendidikan sangat 

penting untuk ditinjau dan diperbarui. Salah satu tokoh yang yang memberikan 

kontribusi besar dalam konteks ini adalah Ali Ahmad Madkur, seorang kontemporer 

pemikir Islam yang dikenal karena pemikirannya yang kritis dan progresif. 

Dari pemikiran Madkur diharapkan dapat ditemukan solusi dan rekomendasi 

yang dapat meningkatkan kualitas pendidikan Islam di era modern ini. karya tulis yang 

relevan dengan topik penelitian. Analisis data dilakukan melalui Pemikir Islam yang 

dikenal karena pemikirannya yang kritis dan progresif. Pemikiran Madkur dalam filsafat 

pendidikan Islam menawarkan perspektif yang segar dan perspektif yang relevan dalam 

menghadapi kompleksitas dunia modern. Karya-karyanya tidak hanya membahas aspek 



265 

 

 

Haditsa Qur’ani, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650   

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2024   

teoritis tetapi juga memberikan arahan praktis implementasinya dalam sistem 

pendidikan Islam. Oleh karena itu, artikel ini bertujuan untuk melakukan analisis kritis 

terhadap pemikiran filsafat pendidikan Islam dari sudut pandang Madkur. 

Dalam penelitian ini, konteks umum pemikiran Madkur, latar belakang 

pemikirannya, dan latar belakang pendidikannya. Pentingnya pemikiran filsafat 

pendidikan Islam dan konseptualisasinya. Kerangka kerja yang menjadi dasar penelitian 

ini akan disajikan. Pemahaman tentang kontribusi Madkur dalam mengatasi 

permasalahan Pendidikan Islam kontemporer diharapkan dapat memberikan kontribusi 

yang berharga bagi pengembangan lebih lanjut dalam bidang ini. 

Pendidikan Islam, mempunyai prinsip tersendiri dalam pengembangan teori dan 

konsep pendidikan. Landasan filosofis dalam prinsip tersebut menjadi instrument 

terpenting dalam mengubungkan sisi filosofis dengan sisiempirik pada konteks ilmu 

pendidikan perspektif Islam yang kemudian dijadikan dasar dalam kerangka 

pengembangan dan peningatan kualitas pendidikan Islam secara teoritis dan secara 

praktis (Rohiman, 2022). Terdapat perbedaan penekanan dalam perumusan dan 

pengembangan kurikulum dalam lembaga pendidikan, diantaranya terdapat konsep 

kurikululm yang berfokus pada isi kurikulum dengan analisis pengetahuan baru, konsep 

situasi yang berfokus pada lingkungan belajar, dan konsep organisasi yang berfokus 

pada struktur belajar. Perbedaan sudut pandang tersebut akan sangat mempengaruhi 

langkah-langkah kedepannya. (Muttaqin, 2020). Oleh karenanya, landasan kurikulum 

sangat perlu dikedepankan, karena dasar kurikulum adalah hal terpenting yang 

mempengaruhi input, proses, dan output kurikulum. Dasar kurikulum yang berbeda 

akan menghasilkan pengembangan kurikulum yang berbeda dan menghasilkan output 

yang berbeda juga (Zhang, 2023). 

Berdasarkan penjelasan tersebut, maka penelitian ini berupaya hadir 

menguraikan filsafat pendidikan dan teori pendidikan dalam perspektif Pendidikan 

Islam, dengan menganalisis pemikiran Ali Ahmad Madkur dalam kitab Manhaj Al-

Tarbiyah Fi Al-Tashawwur Al-Islami. Dengan merinci konsep-konsep Madkur, 

penelitian ini berupaya untuk membuka wawasan baru tentang bagaimana filsafat 

pendidikan dan teori pendidikan Islam dapat diimplementasikan secara lebih efektif dan 

relevan dalam menghadapi perubahan zaman. Oleh karena itu, melalui analisis kritis 



266 

 

 

Haditsa Qur’ani, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650   

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2024   

terhadap pemikiran Madkur, diharapkan dapat ditemukan solusi dan rekomendasi yang 

dapat meningkatkan kualitas pendidikan Islam di era modern ini. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan metode studi 

kepustakaan (library research) dan menggunakan teknik studi dokumentasi. Metode 

penelitian studi pustaka adalah metode yang menjadikan bahan pustaka sebagai sumber 

utama dalam penelitian (Sugiono, 2017). Adapun studi dokumentasi merupakan upaya 

yang dilakukan untuk menggali data dari berbagai literatur yang terkait dengan topik 

penelitian. Sumber data dalam penelitian ini menggunakan sumber data primer dari 

naskah kitab manhaj at-tarbiyyah fi at-tashawur al- islamy dalam bab Filsafat 

Pendidikan dan Teori Pendidikan karya Ali Ahmad Madkur. Selain menggunakan data 

primer, penelitian ini juga menggunakan data sekunder dari berbagai hasil kajian 

literatur yang berkaitan juga relevan dengan topik penelitian. Analisis data dalam 

penelitian ini adalah dengan menggunakan analisis isi (content analysis) dengan 

mengumpulkan data dari literatur utama dari manhaj al tarbiyah fi al-tashawwur al- 

Islamy, serta didukung oleh berbagai literatur yang berkaitan dengannya sebagai sumber 

sekunder. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Filsafat Pendidikan dan Teori Pendidikan Menurut Ali Ahmad Madkur 

Dalam kitabnya Manhaj At-Tarbiyah Fi At-Tashawwur Al-Islami, Ali Madkur 

menyebutkan Filsafat adalah istilah yang berasal dari bahasa Yunani yang terdiri dari 

dua kata: "Philo," yang berarti cinta, dan "Sophia," yang berarti kebijaksanaan. Jadi, 

filsafat adalah cinta kepada kebijaksanaan atau kasih terhadap kebijaksanaan. Meskipun 

konsep ini menarik pada pandangan pertama, para filsuf dan pemikir telah berbeda 

pendapat dan bahkan bertentangan dalam apa yang dimaksud dengan cinta terhadap 

kebijaksanaan. Perbedaan dan pertentangan ini masih ada sejak istilah ini muncul 

hingga hari ini. Beberapa orang berpendapat bahwa filsafat adalah ilmu tentang 

kebenaran segala sesuatu dan berusaha melakukan apa yang lebih baik, sementara yang 

lain berpendapat bahwa filsafat adalah konsep yang menyeluruh untuk alam semesta 

beserta semua yang ada di dalamnya, termasuk benda mati, hewan, dan tumbuhan. 



267 

 

 

Haditsa Qur’ani, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650   

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2024   

Filsafat dalam pendidikan mempunyai berbagai aliran yaitu realisme, 

pragmatisme, dan idealisme. Bila disamakan dengan filsafat umum, maka ditemukan 

bahwa aliran-aliran Filsafat pendidikan dan filsafat umum adalah sama. Jadi, ada 

perbedaan filsafat umum, dan filsafat pendidikannya sendiri. seperti ada filsafat 

pragmatisme umum, ada pula filsafat pragmatisme pendidikan (Madkur, 2002). 

Pada sub bab tulisannya, Ali Ahmad Madkur membahas tentang filsuf yang 

mencoba memunculkan konsep teori pendidikan Islam. Pendapatnya adalah sebagai 

berikut: 

Sebagaimana ada yang berpendapat tentang pentingnya merealisasikan filsafat 

pendidikan Islam, ada pula yang berpendapat bahwa menciptakan teori-teori pendidikan 

Islam itu penting. Meskipun orientasi keislaman saya jelas, saya tidak belum mampu 

lepas dari tekanan sisa-sisa budaya dari sumber-sumber asing yang mengaburkan rasa 

keislaman saya, mengaburkan persepsi saya, dan membuat saya kehilangan visi yang 

jelas. Dengan pertolongan Tuhan, gambaran itu menjadi jelas, atau setidaknya begitulah 

yang saya bayangkan. Ada yang mencoba membangun teori pendidikan Islam yang 

mirip dengan teori Barat, tetapi berbeda dengan teori yang sudah baku dan tidak dapat 

ditolak. Beberapa ulama terkemuka percaya bahwa teori ini didasarkan pada hikmah, 

yaitu seperangkat prinsip yang saling terkait yang dibawa Islam untuk membimbing 

praktik pendidikan (Madkur, 2002). 

 

Teori pendidikan Islam dicari oleh para pemikir Islam dengan mengacu pada: 

setidaknya ada empat hal yaitu Al Quran dan Sunnah, literatur masa lalu, dan kajian 

ilmiah. pemikir sebelumnya, dan data empiris dari penelitian ilmiah (Khodijah et al., 

2023). Pertama, Al-Quran dan Sunnah merupakan sumber utama dan paling utama 

landasan fundamental dalam merumuskan teori pendidikan Islam (Khaeroni, 2017). Al-

Quran memberikan petunjuk tentang etika, moral, dan spiritual. nilai-nilai yang harus 

diajarkan, sedangkan Sunnah Nabi memberikan contoh praktis bagaimana ajaran ini 

dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari (Anasiatul et al., 2022). Kedua, karya 

sastra masa lalu yang meliputi karya klasik para ulama dan cendekiawan muslim 

terdahulu mengandung ilmu dan hikmah yang sangat bermanfaat telah melewati ujian 

waktu dan memberikan wawasan berharga tentang bagaimana pendidikan dapat dan 

harus dilaksanakan dalam kerangka Islam (Al Areqi, 2016). Ketiga, kajian ilmiah para 

pemikir terdahulu seperti Al-Ghazali, Ibnu Sina, dan Ibnu Khaldun telah memberikan 

kontribusi yang signifikan dalam bidang pendidikan dengan memadukan ilmu 

pengetahuan dan ajaran agama.  



268 

 

 

Haditsa Qur’ani, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650   

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2024   

Kajian terhadap karya-karya mereka membantu memperkaya teori pendidikan 

Islam secara mendalam dan komprehensif perspektif (Hassan, 2016). Keempat, data 

empiris dari penelitian ilmiah juga penting dalam pengembangan teori pendidikan 

Islam. Penelitian empiris memberikan bukti konkrit tentang efektivitas metode 

pengajaran, anak pengembangan, dan berbagai aspek pendidikan lainnya. Data ini 

membantu memastikan bahwa teori-teori pendidikan yang dikembangkan tidak hanya 

sesuai dengan ajaran Islam ajaran tetapi juga efektif dan relevan dalam konteks modern. 

Adapun filsafat pendidikan, secara singkat, adalah penerapan praktis dari filsafat 

umum dalam bidang pendidikan. Dari sudut pandang ini, salah satu tugas filsuf 

pendidikan adalah menerapkan prinsip-prinsip filsafat idealisme, realisme, 

pragmatisme, atau filsafat lainnya pada pendidikan. Oleh karena itu, jika kita melihat 

pada nama-nama aliran filsafat pendidikan, kita akan menemukan bahwa aliran-aliran 

tersebut adalah aliran-aliran pemikiran yang sama yang dibahas oleh para filsuf. Ada 

filsafat idealisme umum, dan ada juga filsafat idealisme dalam pendidikan. Ada filsafat 

pragmatisme umum, dan ada juga filsafat pragmatisme dalam pendidikan. Ada juga 

pandangan Islam umum tentang ketuhanan, alam semesta, manusia, dan kehidupan, 

serta ada filsafat pendidikan yang lahir darinya (Setiawan et al., 2024). 

Konsep teori pendidikan 

Teori, dalam maknanya yang umum seperti yang dikenal di Barat, adalah 

penjelasan tentang beberapa hal di masa lalu, masa kini, atau masa depan berdasarkan 

keyakinan yang tetap atau asumsi. Dalam pengertian yang lebih tepat, teori adalah 

upaya untuk menjelaskan sejumlah hipotesis atau hukum alam dengan menempatkannya 

dalam kerangka intelektual umum. Teori pendidikan adalah kumpulan prinsip-prinsip 

yang saling terkait yang mengarahkan proses pendidikan dan mengatur praktik-praktik 

pengajaran. 

Jika teori ilmiah bersifat deskriptif dan penjelasan, maka fungsi teori pendidikan  

seperti yang dikatakan oleh Paul Hirst adalah diagnosis dan penyembuhan. Jika teori 

ilmiah mencoba menggambarkan dan menjelaskan apa yang ada, teori pendidikan 

menggambarkan dan menentukan apa yang seharusnya dilakukan terhadap generasi 

muda, serta mengarahkan dan membimbing praktik-praktik pendidikan. 

Dari sudut pandang ini, Paul Hirst dan para pendidik Barat lainnya yang 

menolak membangun teori pendidikan berdasarkan model ilmiah menyerukan agar 



269 

 

 

Haditsa Qur’ani, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650   

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2024   

filsafat memainkan peran utama dalam membangun teori pendidikan, karena filsafat 

memberikan nilai-nilai yang ingin mereka tanamkan dalam generasi muda. 

Ketergantungan Teori pada Filsafat 

Moore menjelaskan hubungan antara filsafat dan teori pendidikan dengan 

mengibaratkan proses pendidikan sebagai bangunan yang terdiri dari beberapa lantai. 

Mengacu pada Moore (1974), Ali Ahmad Madkur menyamakan hubungan antara 

filsafat dan teori pendidikan ke sebuah gedung yang memiliki tiga lantai. Di lantai 

pertama terdapat berbagai macam kegiatan belajar mengajar yang praktik nyata 

pendidikan sehari-hari. Lantai dua diisi dengan materi pendidikan teori yang berfungsi 

sebagai pengatur dan perencana kegiatan yang ada di bawahnya, memberikan suatu 

kerangka kerja dan pedoman untuk pelaksanaan kegiatan pendidikan. lantai ketiga, 

filsafat pendidikan hadir sebagai analis dan pembatas apa yang terjadi di dua lantai 

bawahnya, memastikan bahwa semua kegiatan dan teori diterapkan sesuai dengan 

prinsip dan nilai dasar (Madkur, 2002). 

Dengan demikian, semua metode pendidikan Barat bergantung pada teori-teori 

yang mengarahkannya dan menentukan perilakunya, serta setiap teori bergantung pada 

satu atau lebih filsafat yang darinya teori tersebut mengambil prinsip-prinsip dan 

konsep-konsepnya. Jadi, apakah metode pendidikan Islam memerlukan teori yang 

mengarahkannya dan filsafat untuk mengambil prinsip-prinsip dan konsep-konsepnya. 

Upaya Membangun Filsafat untuk Pendidikan Islam 

Menurut Madkur tidaklah perlu untuk menghadapi berbagai filsafat Barat yang 

berbeda-beda dan bertentangan dengan "filsafat Islam", dan tidak perlu pula 

menghadapi teori-teori mereka yang tidak memiliki kesatuan dengan teori-teori Islam. 

Tidak semua hal ini diperlukan karena alasan sederhana, yaitu bahwa kita memiliki 

syariat yang bersumber dari Tuhan, yang sempurna dan menyeluruh, berupa Kitab Allah 

dan Sunnah Rasul-Nya. Sedangkan mereka telah memutuskan semua hubungan dengan 

agama, sehingga mereka tidak memiliki apa pun selain "filsafat" dan "teori". Apa yang 

berlaku bagi mereka, tidak berlaku bagi kita. Syariat Islam cukup bagi umat Muslim, 

sehingga mereka tidak perlu bergantung pada filsafat yang merupakan hasil karya 

manusia. Filsafat hanya dicari oleh non-Muslim karena mereka tidak memiliki syariat 

yang berlaku bagi mereka. 



270 

 

 

Haditsa Qur’ani, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650   

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2024   

Dalam hal ini, Ibn Abd al-Barr dalam bukunya “Jami' Bayan al-'Ilm wa Fadlihi” 

mengatakan bahwa para ahli filsafat telah membagi ilmu menjadi ilmu yang tertinggi, 

ilmu yang menengah, dan ilmu yang terendah. Mereka menjadikan filsafat sebagai ilmu 

tertinggi, karena ilmu ini menurut mereka berkaitan dengan hal-hal yang sebenarnya 

sudah cukup dijelaskan dalam kitab-kitab Allah yang berbicara tentang kebenaran dan 

diturunkan dengan kejujuran, serta hal-hal yang benar dari para nabi. 

Namun, tampaknya ada sebagian dari mereka yang berpikir dalam kerangka 

Islam, tetapi terjebak dalam sistem Barat, yang bersikeras bahwa kita juga harus 

memiliki "filsafat" seperti yang mereka miliki, dan harus memiliki "teori" seperti yang 

mereka miliki. 

Meskipun kita tahu bahwa generasi pertama umat ini, yaitu generasi yang luar 

biasa dan unik, generasi Qur'ani, tidak mengetahui apa pun selain Al-Qur'an dan Sunnah 

Rasulullah SAW. Mereka tidak mengenal filsafat apa pun, dan tidak dibesarkan melalui 

teori apa pun. Namun, mereka berhasil memimpin umat yang mendominasi dunia. Umat 

yang Allah gambarkan dalam firman-Nya: "Kalian adalah umat terbaik yang dilahirkan 

untuk manusia" [Ali Imran: 110]. Meskipun kita membaca ayat: "Sesungguhnya Al-

Qur'an ini memberikan petunjuk kepada jalan yang paling lurus" [Al-Isra: 9]. 

Campuran dalam sumber yang murni semakin bertambah dari abad ke abad, 

akibat pengaruh permusuhan baik dari luar maupun dalam. Hingga datanglah 

Muhammad Ali di Mesir pada awal abad ke-19 Masehi, yang mulai secara perlahan-

lahan memisahkan sumber yang murni itu dari jalan kehidupan, digantikan oleh arus 

asing yang mengintai. Dan sekarang, ketika kita berkata bahwa untuk mengembalikan 

identitas asli kita, kita harus kembali lagi ke sumber yang murni, yaitu Kitab Allah dan 

Sunnah Rasul-Nya, kita menemukan bahwa ada orang yang menanggapi kita dengan 

berkata: "Bahkan ketika kita kembali ke Kitab Allah, kita tetap memerlukan untuk 

menyusun darinya sebuah 'filsafat'." 

Upaya Membangun Teori Pendidikan Islam 

Sebagaimana ada yang melihat pentingnya menciptakan "filsafat pendidikan 

Islam", ada juga yang melihat perlunya membangun teori pendidikan Islam. Saya 

termasuk dalam kelompok yang kedua. Meskipun saya memiliki kecenderungan Islam 

yang jelas, saya belum sepenuhnya bebas dari tekanan sisa-sisa budaya yang berasal 

dari sumber asing, yang mengaburkan persepsi Islam saya, memperburam pemahaman 



271 

 

 

Haditsa Qur’ani, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650   

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2024   

saya, dan menghalangi saya dari pandangan yang jelas. Dengan pertolongan Allah, 

gambaran itu menjadi jelas, atau setidaknya begitulah yang saya bayangkan. 

Saya katakan: Ada yang mencoba membangun teori pendidikan Islam yang 

menyerupai "teori" Barat, tetapi berbeda dari teori tersebut karena teori ini dianggap 

tetap dan tidak dapat ditolak. Saya tidak tahu bagaimana mungkin sebuah teori menjadi 

teori sekaligus tidak dapat ditolak?! Beberapa saudara terhormat berpendapat bahwa 

teori ini dibangun di atas hikmah, yang merupakan kumpulan prinsip-prinsip terkait 

yang diajarkan oleh Islam untuk mengarahkan praktik-praktik pendidikan. 

Teori pendidikan Islam menurut pandangan mereka terdiri dari sumber-sumber 

berikut:1) Al-Qur'an dan Sunnah, dari mana teori pendidikan mengambil serangkaian 

prinsip-prinsip pengarah. Ini bukanlah hipotesis yang dapat dibuktikan melalui 

eksperimen, dan karena itu, tidak dapat ditolak. 2) Kajian-kajian sejarah dan pendidikan 

dari para ulama Muslim. 3) Studi tentang tokoh-tokoh Islam terkemuka di bidang 

pendidikan seperti Ibn Khaldun, Al-Ghazali, Ibn Taimiyah, Ibn Qayyim, Ibn Jamaah, 

dan lainnya. 4) Temuan-temuan penelitian ilmiah yang valid, yang menjelaskan sifat 

manusia, cara belajarnya, serta semua pengalaman manusia yang tidak bertentangan 

dengan aqidah Islam. 

Upaya ini memiliki beberapa catatan penting: 

Pertama: Terjadinya pencampuran sumber kembali. Teori yang diusulkan ini 

telah mencampurkan antara sumber yang murni dan asli, yaitu Al-Qur’an dan Sunnah, 

dengan sumber-sumber lain seperti sejarah dan pendapat ulama, serta lainnya, yang 

berarti mencampurkan antara wahyu dan ijtihad atau pengalaman. 

Disini perlu dijelaskan bahwa ketika kita berbicara tentang Al-Qur'an dan 

Sunnah, kita sedang berbicara tentang prinsip-prinsip ilahi yang tidak dapat dimasuki 

kebatilan dari depan atau belakang. Itu tentu saja bukan "teori," yaitu, tidak mewakili 

pandangan manusia yang bisa benar atau salah, baik atau sesat, jujur atau dusta, dan 

sebagainya. Para pendukung upaya ini menyadari masalah ini, sehingga mereka 

menegaskan bahwa prinsip-prinsip yang diambil dari Al-Qur'an dan Sunnah dalam 

membangun teori ini bukanlah hipotesis yang dapat diterima atau ditolak, melainkan 

prinsip-prinsip yang tetap. Bagaimana bisa prinsip-prinsip tetap yang bersumber dari 

wahyu ilahi dianggap sebagai teori pada saat yang sama. 



272 

 

 

Haditsa Qur’ani, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650   

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2024   

Kedua: Tidak bisa dianggap bahwa studi sejarah dan pendidikan para ulama 

Muslim adalah sumber yang wajib secara mutlak dalam mengarahkan pemikiran 

pendidikan Islam dan praktik pendidikan Islam. Kita hanya memanfaatkan pemikiran 

ini atau sebagian dari pemikiran yang cocok untuk zaman kita; karena pemikiran ini 

merupakan hasil ijtihad dari para pemikir luar biasa tersebut dan pengalaman mereka di 

zamannya, yang mungkin cocok untuk kita atau mungkin tidak. Tidak boleh 

menyamakan pemikiran ini dengan Al-Qur’an dan Sunnah dan menempatkannya pada 

tingkat yang sama dalam hal pengajaran dan bimbingan. 

Ketiga: Tidak bisa dianggap bahwa pendapat tokoh-tokoh Islam adalah panduan 

pendidikan yang mutlak. Pendapat-pendapat mereka hanyalah hasil ijtihad dalam 

memahami prinsip-prinsip dan penerapannya, dan tempat yang tepat untuk itu adalah 

dalam kurikulum pendidikan Islam, metode, dan teknik pengajarannya, bukan dalam 

prinsip-prinsip yang mengarahkan pemahaman. 

Keempat: Ya, kita harus memanfaatkan hasil penelitian dan studi ilmiah di mana 

pun itu berada, karena hikmah adalah milik orang beriman yang hilang. Namun, kita 

memanfaatkannya dalam praktik, dan tidak menganggapnya sebagai prinsip-prinsip atau 

panduan dalam perilaku pendidikan, karena tugas ini hanya milik syariat Islam (Al-

Qur’an dan Sunnah). Sebelumnya, kita telah melihat bagaimana konsep sifat manusia, 

konsep manusia, konsep jiwa, dan konsep psikologi dalam Islam berbeda dengan semua 

filsafat Barat (Najili et al., 2022). 

Ustadz Sayyid Qutb berkata: "Para pengikut agama ini harus memahami dengan 

baik bahwa sebagaimana agama ini merupakan agama ilahi, maka metodenya dalam 

amal juga merupakan metode ilahi yang sesuai dengan hakikatnya, dan tidak mungkin 

memisahkan hakikat agama ini dari metodenya dalam amal." Allah Ta’ala berfirman 

tentang metode yang digunakan ketika Al-Qur'an diturunkan di Mekkah: "Dan (Al-

Qur'an) itu telah Kami turunkan secara bertahap agar kamu membacakannya perlahan-

lahan kepada manusia, dan Kami menurunkannya bagian demi bagian" [Al-Isra: 106]. 

Maka, penurunan secara bertahap dan berangsur-angsur ini dimaksudkan agar setiap 

ayat, atau kelompok ayat, dapat diterjemahkan menjadi kenyataan hidup yang bergerak, 

bukan menjadi sekadar "teori." Oleh karena itu, merupakan kesalahan dan bahaya jika 

syariat hanya dibentuk menjadi "teori" untuk kajian mental dan pengetahuan budaya 

semata. 



273 

 

 

Haditsa Qur’ani, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650   

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2024   

Sifat agama ini harus kita pahami dan tidak mencoba mengubahnya demi 

keinginan yang cepat kalah di hadapan berbagai teori manusia. Dengan sifat inilah, 

agama ini membentuk umat Muslim pertama kali, dan dengan sifat ini pula, umat 

Muslim akan dibentuk setiap kali umat ini ingin dihadirkan kembali ke dunia seperti 

ketika Allah pertama kali mengeluarkannya. Kita harus menyadari kesalahan dan 

bahaya dari usaha mengubah akidah Islam yang seharusnya diwujudkan dalam 

kenyataan hidup yang berkembang, bergerak, dan dalam persekutuan organik yang 

dinamis, menjadi sekadar "teori" untuk studi dan pengetahuan budaya hanya karena kita 

ingin menghadapi teori-teori manusia yang lemah dengan teori Islam (Nurmela et al., 

2023). 

Islam datang untuk mengubah realitas akidah yang berlaku, realitas kehidupan 

yang berlaku, dan realitas metode berpikir yang berlaku. Oleh karena itu, tidak boleh 

bagi umat Islam untuk melakukan hal sebaliknya dengan mengubah metode Islam 

dalam berpikir dan beramal agar sesuai dengan metode-metode sekuler yang berlaku 

dalam bentuk "filsafat" atau "teori." 

Kemunduran umat Islam terjadi ketika mereka berpaling dari jalan Allah, karena 

pencampuran sumber-sumber dan mata air. Mereka telah mencampurkan mata air ilahi 

yang murni dengan mata air manusia yang palsu. Mereka telah menundukkan Islam 

pada metode berpikir manusia, seolah-olah metode ilahi lebih rendah daripada metode 

manusia. Seolah-olah kita ingin mengangkat metode Allah dalam pemahaman dan 

gerakan agar setara dengan metode para hamba (Nurlaela, 2022). 

Sesungguhnya, memisahkan antara prinsip-prinsip pendidikan Islam dan praktik 

nyata dari prinsip-prinsip ini adalah pengenceran terhadap prinsip-prinsip tersebut... 

yang mungkin sampai pada batas mengabaikannya. 

Metode pendidikan Islam, sebagaimana metode Islam secara umum, secara 

alamiah tidak suka diwujudkan hanya dalam bentuk pemahaman mental atau 

pengetahuan; karena hal ini bertentangan dengan hakikat dan tujuannya. Prinsip-prinsip 

ini harus diwujudkan dalam diri manusia, dalam organisasi yang hidup, dan dalam 

gerakan nyata. Setiap pertumbuhan teoritis yang mendahului pertumbuhan gerakan 

nyata, tetapi tidak terwujud darinya, adalah kesalahan dan bahaya juga. 

Ibnul Qayyim berkata dalam kitab "I'lam al-Muwaqqi'in" di bawah judul: "Tidak 

ada kebutuhan manusia setelah Rasulullah dan agamanya," karena beliau telah datang 



274 

 

 

Haditsa Qur’ani, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650   

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2024   

kepada mereka membawa kebaikan dunia dan akhirat, dan Allah tidak membuat mereka 

membutuhkan siapa pun selain beliau. Sebagaimana Allah memberi taufik kepada para 

sahabat Nabi yang merasa cukup dengan apa yang beliau bawa, dan mereka tidak 

membutuhkan apa pun selainnya. Mereka membuka hati dan negeri dengan ajarannya, 

dan mereka berkata: "Ini adalah perjanjian Nabi kami kepada kami, dan ini adalah 

perjanjian kami kepada kalian." Umar -radhiyallahu 'anhu- biasa melarang pembicaraan 

tentang Rasulullah karena khawatir manusia akan sibuk dengannya dari Al-Qur'an 

(Rofiani, 2021).  

Biografi Ali Ahmad Madkur  

Setiap pemikiran dan karya, tentu tidak terlepas dari latar belakang penulisya, 

maka dari itu, dalam pembahasan ini terlebih dahulu akan dibahas mengenai biografi 

Ahmad Ali Madkur. Ahmad Ali Madkur, lahir di Kairo, Mesir. Merupakan ahli dalam 

bidang pendidikan Islam, khususnya dalam bidang pengembangan kurikulurm. Gelar 

sarjananya diraih di Universitas Al-Azhar, Mesir. Beliau menjadi Dekan di Fakultas 

Tarbiyah Universitas Sultan Qobus Oman pada tahun 2001. Ali Ahmad Madkur 

merupakan Guru Besar di bidang pengembangan kurikulum yang aktif memberikan 

seminar serta ceramah di berbaai negara khususnya di Timur Tengah (Huda, 2021). 

Selain aktif menjadi pemateri dalam berbagai acara dan seminar tingkat Internasional, 

Ali Ahmad Madkur juga aktif dan produktif dalam menulis, khususnya bidang 

pendidikan dan Bahasa Arab (Supriani et al., 2021). Dalam menuangkan gagasannya, 

Ali Ahmad Madkur dengan tegas menggunakan sumber ajaran pokok Islam yaitu Al-

Qur’an. Hal tersebut menguatkan landasan atau dasar acuan kurikulum dalam 

Pendidikan Islam. 

Filsafat Pendidikan dan Teori Pendidikan 

Jika mengacu pada pendapat ulama, ada banyak pendapat tentang kedudukan 

filsafat (Masang, 2020). Berikut ini beberapa pokok bahasan filsafat serta pandangan 

yang umum diungkapkan tentang filsafat: 

1.Penerimaan Penuh: Beberapa cendekiawan Islam, seperti Al-Farabi, Ibnu Sina 

(Avicenna), dan Ibnu Rushd (Averroes), menganjurkan penyelidikan filosofis dan 

menganggapnya sebagai alat untuk mencapai pemahaman yang lebih dalam tentang 

realitas. Mereka melihat filsafat sebagai sarana untuk menjelaskan aspek-aspek 



275 

 

 

Haditsa Qur’ani, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650   

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2024   

kebenaran tertentu yang mungkin tidak dapat dicapai melalui metode ilmiah atau agama 

(Zubaedi, 2012). 

2.Penerimaan Terbatas: Sebagian ulama lebih berhati-hati terhadap filsafat dan 

menganggapnya bermanfaat selama tidak bertentangan dengan ajaran Islam. Mereka 

mungkin menerima konsep-konsep filsafat yang sesuai dengan ajaran agama dan 

menolak apa pun yang dianggap bertentangan. 

3.Penolakan Total: Sebagian ulama, khususnya dalam tradisi Salafi atau mereka yang 

menganut pemahaman teks-teks agama secara harfiah, mungkin menolak filsafat karena 

dianggap tidak perlu atau bahkan merusak keyakinan agama. Mereka berpendapat 

bahwa sumber utama ilmu pengetahuan dan hikmah harus berasal dari Al-Qur'an dan 

Hadits (Syam, 2017). 

4.Sintesis: Beberapa tokoh seperti Al-Ghazali mencoba melakukan sintesis antara 

filsafat dan teologi Islam. Al-Ghazali, misalnya, menulis karya-karya seperti Tahafut al 

Falasifah, yang mengkritik argumen-argumen filosofis Aristoteles, tetapi pada saat 

yang sama ia juga mengakui nilai filsafat dalam pencarian pengetahuan. 

Mengacu pada keempat divisi di atas, dapat diidentifikasi bahwa Ali Ahmad 

Madkur dalam hal ini dapat dimasukkan ke dalam kelompok yang menolak sepenuhnya. 

Namun, jika ditelusuri lebih lanjut, pendapatnya tersebut sebenarnya bukan sepenuhnya 

pendapat pribadi, tetapi juga mengutip dari sumber-sumber yang dalam hal pemikiran 

Islam memang sesuai dengan pendapatnya. Salah satu contoh kesamaan pemikiran Ali 

Ahmad Madkur dengan pemikiran para filsuf lainnya. Ulama dapat melihat pernyataan 

beliau yang dikutip dari tulisan Sayid Quthb: 

“Pendidikan Islam pada dasarnya merupakan proses transformasi positif. Dalam konteks 

sejarah, transformasi ini dianggap sebagai implementasi rencana Tuhan yang telah 

dimulai sejak masa Nabi Muhammad. Pendidikan Islam yang hakikatnya terkait dengan 

perubahan positif, sering diidentikkan dengan kegiatan dakwah. Dakwah dimaknai 

sebagai upaya penyampaian ajaran Islam. Sejak wahyu pertama diterima, khususnya 

melalui program Iqra’ (membaca), pendidikan Islam secara praktis telah muncul, 

berkembang, dan menjadi bagian yang tidak terpisahkan dari kehidupan umat Islam 

(Quthb, 2005).” 

 

Kutipan di atas hanyalah salah satu contoh dari Ali Ahmad Madkur pendapat 

yang sama dengan para ulama Muslim fundamentalis. Jika dia merujuk pada pendapat 

Sayid Quthb, maka dia memiliki linearitas pendapat dengan pendapat Muslim. Para 

pemikir Ikhwanul Muslimin seperti Hasan al-Banna dan para pemikir muslim lainnya 



276 

 

 

Haditsa Qur’ani, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650   

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2024   

seperti Syekh Yusuf al-Qardhawi. Atas dasar ini, wajar saja jika pendapatnya terkesan 

antipati terhadap munculnya filsafat pendidikan Islam dan segala isinya perangkat. 

Filsafat dan Teori Pendidikan Islam dalam subbab tulisannya, Ali Ahmad 

Madkur membahas tentang para filsuf yang mencoba memunculkan konsep teori 

pendidikan Islam. Pendapatnya adalah sebagai berikut: Sebagaimana ada yang 

berpendapat tentang pentingnya merealisasikan filsafat pendidikan Islam, ada pula yang 

menganggap penting untuk menciptakan teori-teori pendidikan Islam. Meskipun 

orientasi keislaman saya jelas, saya belum mampu melepaskan diri dari tekanan sisa-

sisa budaya dari sumber-sumber asing yang mengaburkan rasa keislaman saya, 

mengaburkan persepsi saya, dan membuat saya kehilangan visi yang jelas. Dengan 

pertolongan Allah, gambaran itu menjadi jelas, atau setidaknya begitulah yang saya 

bayangkan. Ada yang mencoba membangun teori pendidikan Islam yang mirip dengan 

teori Barat, tetapi berbeda dengan teori yang sudah baku dan tidak dapat dibantah. 

Sebagian ulama terkemuka meyakini bahwa teori ini berlandaskan pada hikmah, yaitu 

seperangkat prinsip yang saling terkait yang dibawa Islam untuk membimbing praktik 

pendidikan (Setiawan et al., 2024) 

Sebagaimana ada yang melihat pentingnya menciptakan "filsafat pendidikan 

Islam", ada juga yang melihat perlunya membangun teori pendidikan Islam. Ali Ahmad 

Madkur termasuk dalam kelompok yang kedua. Meskipun Madkur memiliki 

kecenderungan Islam yang jelas, belum sepenuhnya bebas dari tekanan sisa-sisa budaya 

yang berasal dari sumber asing, yang mengaburkan persepsi Islam saya, memperburam 

pemahaman saya, dan menghalangi saya dari pandangan yang jelas. Dengan 

pertolongan .Allah, gambaran itu menjadi jelas, atau setidaknya begitulah yang saya 

bayangkan (Nurmela et al., 2023). 

Ali Ahmad Madkur mengatakan: Ada yang mencoba membangun teori 

pendidikan Islam yang menyerupai "teori" Barat, tetapi berbeda dari teori tersebut 

karena teori ini dianggap tetap dan tidak dapat ditolak. Saya tidak tahu bagaimana 

mungkin sebuah teori menjadi teori sekaligus tidak dapat ditolak. Beberapa saudara 

terhormat berpendapat bahwa teori ini dibangun di atas hikmah, yang merupakan 

kumpulan prinsip-prinsip terkait yang diajarkan oleh Islam untuk mengarahkan praktik-

praktik pendidikan. 

 



277 

 

 

Haditsa Qur’ani, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650   

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2024   

KESIMPULAN  

Kesimpulan dari penelitian ini adalah umat Islam harus kembali ke sumber yang 

murni dan sejati, sumber yang dijamin kebenarannya dan tidak tercampur sedikit pun, 

sumber dari mana umat Islam pertama kali dididik dan dibesarkan. Kita harus kembali 

ke sana untuk mengambil darinya pandangan kita tentang metode pendidikan Islam, 

serta metode politik, ekonomi, sosial, dan semua aspek lain dalam kehidupan. Kita 

harus kembali langsung ke sana tanpa perantara dari filsafat atau teori. Sehingga filsafat 

pendidikan dan teori pendidikan Islam perspektif Ali Ahmad Madkur tidak perlu 

membawanya dari pemikiran barat.  

Dalam perspektif Madkur, tampaknya ada penekanan kuat pada keaslian dan 

kemurnian nilai-nilai Islam. Ketidaksetujuannya dengan filsafat pendidikan mungkin 

mencerminkan keyakinannya bahwa metode-metode ini dapat memengaruhi hakikat 

ajaran Islam. Antipati Madkur terhadap filsafat pendidikan dapat berdampak pada 

praktik pendidikan Islam. Penolakannya terhadap aspek filsafat dapat mencerminkan 

keinginan untuk menjaga keaslian dan kesucian ajaran Islam dalam konteks pendidikan. 

Meskipun ada perbedaan pendapat tentang filsafat, penting untuk tetap membuka ruang 

bagi dialog yang konstruktif. Hal ini memungkinkan untuk memahami berbagai sudut 

pandang dan menciptakan panggung bagi pemikiran baru yang dapat memperkaya 

pemahaman kolektif kita tentang pendidikan Islam. 

 

DAFTAR PUSTAKA  

Al Areqi, R. M. M. (2016). Rise of Islamic Literature between Fact and Fiction. Journal 

of Language Teaching & Research, 7(4). 

Anasiatul, A. A., Kumala, I. Z., & Yanti, R. (2022). Urgensi Kemukjizatan al-Quran di 

masa Moden. Advances in Humanities and Contemporary Studies, 3(1), 55–62. 

Hassan, M. M. (2016). Islamic literature: definition, nature and scope. 

Huda, M. (2021). Tahapan perkembangan dan pembelajaran sebagai landasan konsep 

life long education: sebuah pemikiran Ali Ahmad Madkur. Tarbawi: Jurnal 

Pendidikan Islam, 18(1). 

Khaeroni, C. (2017). SEJARAH AL-QUR’AN (Uraian Analitis, Kronologis, dan 

Naratif tentang Sejarah Kodifikasi Al-Qur’an). HISTORIA: Jurnal Program 

Studi Pendidikan Sejarah, 5(2), 195–206. 

Khodijah, S., Maragustam, M., Sutrisno, S., & Sukiman, S. (2023). Teori Pendidikan 
Islam Menurut M. Quraish Shihab dalam Mengatasi Masalah Dekadensi Moral 

pada Anak. Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan Dan Kemasyarakatan, 17(3), 

1593–1608. 

Madkur, A. A. (2002). Manhaj Al-Tarbiyah fi At-Tashawwur Al-Islami. Dar Al-Fikr 

Al-Araby. 



278 

 

 

Haditsa Qur’ani, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650   

Volume 5 Nomor 2 Tahun 2024   

Masang, A. (2020). Kedudukan Filsafat Dalam Islam. PILAR, 11(1). 

Najili, H., Supriyadi, A., & Mustafa, I. (2022). Teori Belajar dalam Alam Pikir Ali 

Ahmad Madkur. JIIP-Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, 5(1), 310–317. 

Nurhakim, H. Q., Yahya, W., & Rasyid, A. M. (2021). TAHFIDZUL QUR’AN 

LEARNING MANAGEMENT AT PPI 153 AL-FIRDAUS. Ta’dib: Jurnal 

Pendidikan Islam, 10(2), 275–284. 

Nurlaela, N. (2022). Konsep Masyarakat Islami Dan Karakteristiknya Menurut Ali 

Ahmad Madkur. Al-Afkar, Journal For Islamic Studies, 176–189. 

Nurmela, S., Asyari, H., Musthafa, I., & Ruhendi, A. (2023). Dasar Kurikulum 

Pendidikan dalam Perspektif Islam Studi Pustaka Pembahasan Asas Al-Minhaj 

At-Tarbiyah Fi At-Tashawwur Al-Islami dalam Kitab Minhaj At-Tarbiyah Fi 

At-Tashawwur Al-Islami Karya Ali Ahmad Madkur. Journal of Mandalika 

Social Science, 1(1), 29–42. 

Rofiani, R. (2021). Konsep Budaya Dalam Pandangan Islam Sebagai Sistem Nilai 

Budaya Global (Analisis terhadap terhadap pemikiran Ali Ahmad Madkur). At-

Tajdid: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam, 5, 62. 

Rohiman, R. (2022). Derivasi Prinsip Konseptual Teori Pendidikan Islam. Edukasi 

Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 11(01). 

Setiawan, A., Musthafa, I., & Hambali, A. (2024). Philosophy of Islamic Education 

from the Perspective of Ali Ahmad Madkur: A Critical Analysis. Indonesian 

Journal of Interdisciplinary Islamic Studies (IJIIS). 

Sugiono. (2017). Metode Penelitian Pendidikan, Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, Dan 

R&D. 

Supriani, Y., Leo, K., & Musthafa, I. (2021). Kajian Deskriptif Kurikulum Islam 

Menurut Ali Ahmad Madkur. JIIP-Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, 4(7), 698–

706. 

Syam, M. B. (2017). Perbedaan Pendapat Ulama Tentang Urgensi Filsafat Dalam Islam. 

Aqidah-Ta: Jurnal Ilmu Aqidah, 3(2). 

Zhang, X. (2023). Construction and Implementation of Curriculum Knowledge Bases 

by Integrating New Educational Resources. International Journal of Emerging 

Technologies in Learning (IJET), 18(20), 137–150. 

Zubaedi, Z. (2012). Isu-isu Baru dalam Diskursus Filsafat Pendidikan Islam dan Kapita 

Selekta Pendidiokan Islam (Vol. 1, Issue 1). Pustaka Pelajar. 

 

 

 


