Haditsa Qur’ani, dkk | 263
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650

at-Tarbiyah al-Mustamirrah: Jurnal Pendidikan Islam
Pengelola: Jurusan Pendidikan Agama Islam Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan
Penerbit: Universitas Islam Negeri Mahmud Yunus Batusangkar
Website: https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/at-tarbiyah
Email: at-tarbiyah@uinmybatusangkar.ac.id
P-ISSN: 2775-7099 ; E-ISSN: 2775-7498

Filsafat Pendidikan dan Teori Pendidikan

Perspektif Ali Ahmad Madkur

Haditsa Qur’ani Nurhakim¥)
Universitas Islam Bandung, Jawa Barat, Indonesia
haditsa.qurani@unisba.ac.id

Izzudin Musthafa
UIN Sunan Gunung Djati Bandung, Jawa Barat, Indonesia
izzudin@uinsgd.ac.id

*)Corresponding Author

| Received: 08-11-2024 | Revised: 04-11-2024 | Approved: 30-11-2024

Abstrak

Penelitian ini menelaah pemikiran Ali Ahmad Madkur dalam kitab Manhaj Al-Tarbiyah
Fii Al-Tashawwur Al-Islami berkenaan dengan Filsafat Pendidikan dan Teori
Pendidikan. Dalam kajian ini, kami mendalami analisis mendalam atas tulisan dan
pemikirannya, dengan fokus pada konsep-konsep filosofis yang dianggapnya
kontroversial. Sikap Madkur yang tampaknya antipati terhadap filsafat pendidikan Islam
diuraikan, dengan menekankan potensi penyimpangan nilai-nilai Islam murni melalui
penerapan konsep-konsep filosofis. Jenis penelitian ini termasuk dalam penelitian
kualitatif, menggunakan metode studi pustaka (library research) dengan teknik studi
dokumentasi. Artikel ini menggunakan metode analisis kritis untuk menjelaskan
pandangan Ali Ahmad Madkur tentang filsafat pendidikan dan teori pendidikan Islam.
Metode penelitian meliputi telaah pustaka dan analisis teks-teks utama Madkur. Kami
juga mempertimbangkan konsekuensi praktis dari pandangan Madkur tentang
penerapan pendidikan Islam. Hasil dari penelitian ini menyediakan ruang untuk
memahami berbagai perspektif dan mendorong pertimbangan mendalam mengenai
integrasi nilai-nilai Islam dalam pendapat Ali Ahmad Madkur dengan kebutuhan
pendidikan kontemporer yang semakin berkembang seiring dengan perkembangan
zaman.

Kata Kunci: Filsafat Pendidikan, Teori Pendidikan, Kitab, Islam, Syariat.

Abstract

This study examines Ali Ahmad Madkur's thoughts in the book Manhaj Al-Tarbiyah Fii
Al-Tashawwur Al-Islami regarding the Philosophy of Education and Educational
Theory. In this study, we conduct an in-depth analysis of his writings and thoughts,


https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/at-tarbiyah
mailto:at-tarbiyah@uinmybatusangkar.ac.id
http://u.lipi.go.id/1613005006
http://u.lipi.go.id/1612950541
mailto:haditsa.qurani@unisba.ac.id
mailto:izzudin@uinsgd.ac.id

Haditsa Qur’ani, dkk | 264
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650

focusing on philosophical concepts that he considers controversial. Madkur's seemingly
antipathetic attitude towards Islamic educational philosophy is described, emphasizing
the potential for deviation of pure Islamic values through the application of
philosophical concepts. This type of research is included in qualitative research, using
a library research method with a documentation study technique. This article uses a
critical analysis method to explain Ali Ahmad Madkur's views on the philosophy of
education and Islamic educational theory. The research method includes a literature
review and analysis of Madkur's main texts. We also consider the practical
consequences of Madkur's views on the application of Islamic education. The results of
this study provide space to understand various perspectives and encourage in-depth
consideration of the integration of Islamic values in Ali Ahmad Madkur's opinions with
the needs of contemporary education that are increasingly developing along with the
times.

Keywords: Philosophy of Education, Educational Theory, Book, Islam, Shari‘a.

PENDAHULUAN

Pendidikan Islam merupakan ranah yang terus mengalami perkembangan dan
transformasi seiring dengan dinamika zaman. Dalam menghadapi berbagai tantangan
kontemporer, pemikiran-pemikiran yang mendasari filsafat pendidikan Islam menjadi
sangat penting untuk dikaji dan diperbarui (Nurhakim et al., 2021). Salah satu tokoh
yang memberikan kontribusi besar dalam konteks ini adalah Ali Ahmad Madkur,
seorang pemikir Islam kontemporer yang dikenal dengan pemikirannya yang kritis dan
progresif. Oleh karena itu, artikel ini bertujuan untuk melakukan analisis kritis terhadap
pemikiran filsafat pendidikan dan teori pendidikan Islam dari sudut pandang Madkur.

Pendidikan Islam merupakan suatu ranah yang terus mengalami perkembangan
dan transformasi seiring dengan dinamika zaman. Dalam menghadapi berbagai
tantangan kontemporer, ide-ide yang mendasari filsafat Islam, pendidikan sangat
penting untuk ditinjau dan diperbarui. Salah satu tokoh yang yang memberikan
kontribusi besar dalam konteks ini adalah Ali Ahmad Madkur, seorang kontemporer
pemikir Islam yang dikenal karena pemikirannya yang kritis dan progresif.

Dari pemikiran Madkur diharapkan dapat ditemukan solusi dan rekomendasi
yang dapat meningkatkan kualitas pendidikan Islam di era modern ini. karya tulis yang
relevan dengan topik penelitian. Analisis data dilakukan melalui Pemikir Islam yang
dikenal karena pemikirannya yang kritis dan progresif. Pemikiran Madkur dalam filsafat
pendidikan Islam menawarkan perspektif yang segar dan perspektif yang relevan dalam

menghadapi kompleksitas dunia modern. Karya-karyanya tidak hanya membahas aspek



Haditsa Qur’ani, dkk | 265
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650

teoritis tetapi juga memberikan arahan praktis implementasinya dalam sistem
pendidikan Islam. Oleh karena itu, artikel ini bertujuan untuk melakukan analisis kritis
terhadap pemikiran filsafat pendidikan Islam dari sudut pandang Madkur.

Dalam penelitian ini, konteks umum pemikiran Madkur, latar belakang
pemikirannya, dan latar belakang pendidikannya. Pentingnya pemikiran filsafat
pendidikan Islam dan konseptualisasinya. Kerangka kerja yang menjadi dasar penelitian
ini akan disajikan. Pemahaman tentang kontribusi Madkur dalam mengatasi
permasalahan Pendidikan Islam kontemporer diharapkan dapat memberikan kontribusi
yang berharga bagi pengembangan lebih lanjut dalam bidang ini.

Pendidikan Islam, mempunyai prinsip tersendiri dalam pengembangan teori dan
konsep pendidikan. Landasan filosofis dalam prinsip tersebut menjadi instrument
terpenting dalam mengubungkan sisi filosofis dengan sisiempirik pada konteks ilmu
pendidikan perspektif Islam yang kemudian dijadikan dasar dalam kerangka
pengembangan dan peningatan kualitas pendidikan Islam secara teoritis dan secara
praktis (Rohiman, 2022). Terdapat perbedaan penekanan dalam perumusan dan
pengembangan kurikulum dalam lembaga pendidikan, diantaranya terdapat konsep
kurikululm yang berfokus pada isi kurikulum dengan analisis pengetahuan baru, konsep
situasi yang berfokus pada lingkungan belajar, dan konsep organisasi yang berfokus
pada struktur belajar. Perbedaan sudut pandang tersebut akan sangat mempengaruhi
langkah-langkah kedepannya. (Muttagin, 2020). Oleh karenanya, landasan kurikulum
sangat perlu dikedepankan, karena dasar kurikulum adalah hal terpenting yang
mempengaruhi input, proses, dan output kurikulum. Dasar kurikulum yang berbeda
akan menghasilkan pengembangan kurikulum yang berbeda dan menghasilkan output
yang berbeda juga (Zhang, 2023).

Berdasarkan penjelasan tersebut, maka penelitian ini berupaya hadir
menguraikan filsafat pendidikan dan teori pendidikan dalam perspektif Pendidikan
Islam, dengan menganalisis pemikiran Ali Ahmad Madkur dalam kitab Manhaj Al-
Tarbiyah Fi Al-Tashawwur Al-Islami. Dengan merinci konsep-konsep Madkur,
penelitian ini berupaya untuk membuka wawasan baru tentang bagaimana filsafat
pendidikan dan teori pendidikan Islam dapat diimplementasikan secara lebih efektif dan

relevan dalam menghadapi perubahan zaman. Oleh karena itu, melalui analisis kritis



Haditsa Qur’ani, dkk | 266
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650

terhadap pemikiran Madkur, diharapkan dapat ditemukan solusi dan rekomendasi yang

dapat meningkatkan kualitas pendidikan Islam di era modern ini.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan metode studi
kepustakaan (library research) dan menggunakan teknik studi dokumentasi. Metode
penelitian studi pustaka adalah metode yang menjadikan bahan pustaka sebagai sumber
utama dalam penelitian (Sugiono, 2017). Adapun studi dokumentasi merupakan upaya
yang dilakukan untuk menggali data dari berbagai literatur yang terkait dengan topik
penelitian. Sumber data dalam penelitian ini menggunakan sumber data primer dari
naskah kitab manhaj at-tarbiyyah fi at-tashawur al- islamy dalam bab Filsafat
Pendidikan dan Teori Pendidikan karya Ali Ahmad Madkur. Selain menggunakan data
primer, penelitian ini juga menggunakan data sekunder dari berbagai hasil kajian
literatur yang berkaitan juga relevan dengan topik penelitian. Analisis data dalam
penelitian ini adalah dengan menggunakan analisis isi (content analysis) dengan
mengumpulkan data dari literatur utama dari manhaj al tarbiyah fi al-tashawwur al-
Islamy, serta didukung oleh berbagai literatur yang berkaitan dengannya sebagai sumber
sekunder.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Filsafat Pendidikan dan Teori Pendidikan Menurut Ali Ahmad Madkur

Dalam kitabnya Manhaj At-Tarbiyah Fi At-Tashawwur Al-Islami, Ali Madkur
menyebutkan Filsafat adalah istilah yang berasal dari bahasa Yunani yang terdiri dari
dua kata: "Philo," yang berarti cinta, dan "Sophia," yang berarti kebijaksanaan. Jadi,
filsafat adalah cinta kepada kebijaksanaan atau kasih terhadap kebijaksanaan. Meskipun
konsep ini menarik pada pandangan pertama, para filsuf dan pemikir telah berbeda
pendapat dan bahkan bertentangan dalam apa yang dimaksud dengan cinta terhadap
kebijaksanaan. Perbedaan dan pertentangan ini masih ada sejak istilah ini muncul
hingga hari ini. Beberapa orang berpendapat bahwa filsafat adalah ilmu tentang
kebenaran segala sesuatu dan berusaha melakukan apa yang lebih baik, sementara yang
lain berpendapat bahwa filsafat adalah konsep yang menyeluruh untuk alam semesta
beserta semua yang ada di dalamnya, termasuk benda mati, hewan, dan tumbuhan.



Haditsa Qur’ani, dkk | 267
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650

Filsafat dalam pendidikan mempunyai berbagai aliran yaitu realisme,
pragmatisme, dan idealisme. Bila disamakan dengan filsafat umum, maka ditemukan
bahwa aliran-aliran Filsafat pendidikan dan filsafat umum adalah sama. Jadi, ada
perbedaan filsafat umum, dan filsafat pendidikannya sendiri. seperti ada filsafat
pragmatisme umum, ada pula filsafat pragmatisme pendidikan (Madkur, 2002).

Pada sub bab tulisannya, Ali Ahmad Madkur membahas tentang filsuf yang
mencoba memunculkan konsep teori pendidikan Islam. Pendapatnya adalah sebagai
berikut:

Sebagaimana ada yang berpendapat tentang pentingnya merealisasikan filsafat
pendidikan Islam, ada pula yang berpendapat bahwa menciptakan teori-teori pendidikan
Islam itu penting. Meskipun orientasi keislaman saya jelas, saya tidak belum mampu
lepas dari tekanan sisa-sisa budaya dari sumber-sumber asing yang mengaburkan rasa
keislaman saya, mengaburkan persepsi saya, dan membuat saya kehilangan visi yang
jelas. Dengan pertolongan Tuhan, gambaran itu menjadi jelas, atau setidaknya begitulah
yang saya bayangkan. Ada yang mencoba membangun teori pendidikan Islam yang
mirip dengan teori Barat, tetapi berbeda dengan teori yang sudah baku dan tidak dapat
ditolak. Beberapa ulama terkemuka percaya bahwa teori ini didasarkan pada hikmah,
yaitu seperangkat prinsip yang saling terkait yang dibawa Islam untuk membimbing
praktik pendidikan (Madkur, 2002).

Teori pendidikan Islam dicari oleh para pemikir Islam dengan mengacu pada:
setidaknya ada empat hal yaitu Al Quran dan Sunnah, literatur masa lalu, dan kajian
ilmiah. pemikir sebelumnya, dan data empiris dari penelitian ilmiah (Khodijah et al.,
2023). Pertama, Al-Quran dan Sunnah merupakan sumber utama dan paling utama
landasan fundamental dalam merumuskan teori pendidikan Islam (Khaeroni, 2017). Al-
Quran memberikan petunjuk tentang etika, moral, dan spiritual. nilai-nilai yang harus
diajarkan, sedangkan Sunnah Nabi memberikan contoh praktis bagaimana ajaran ini
dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari (Anasiatul et al., 2022). Kedua, karya
sastra masa lalu yang meliputi karya klasik para ulama dan cendekiawan muslim
terdahulu mengandung ilmu dan hikmah yang sangat bermanfaat telah melewati ujian
waktu dan memberikan wawasan berharga tentang bagaimana pendidikan dapat dan
harus dilaksanakan dalam kerangka Islam (Al Areqi, 2016). Ketiga, kajian ilmiah para
pemikir terdahulu seperti Al-Ghazali, Ibnu Sina, dan Ibnu Khaldun telah memberikan
kontribusi yang signifikan dalam bidang pendidikan dengan memadukan ilmu

pengetahuan dan ajaran agama.



Haditsa Qur’ani, dkk | 268
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650

Kajian terhadap karya-karya mereka membantu memperkaya teori pendidikan
Islam secara mendalam dan komprehensif perspektif (Hassan, 2016). Keempat, data
empiris dari penelitian ilmiah juga penting dalam pengembangan teori pendidikan
Islam. Penelitian empiris memberikan bukti konkrit tentang efektivitas metode
pengajaran, anak pengembangan, dan berbagai aspek pendidikan lainnya. Data ini
membantu memastikan bahwa teori-teori pendidikan yang dikembangkan tidak hanya
sesuai dengan ajaran Islam ajaran tetapi juga efektif dan relevan dalam konteks modern.

Adapun filsafat pendidikan, secara singkat, adalah penerapan praktis dari filsafat
umum dalam bidang pendidikan. Dari sudut pandang ini, salah satu tugas filsuf
pendidikan adalah menerapkan prinsip-prinsip  filsafat idealisme, realisme,
pragmatisme, atau filsafat lainnya pada pendidikan. Oleh karena itu, jika kita melihat
pada nama-nama aliran filsafat pendidikan, kita akan menemukan bahwa aliran-aliran
tersebut adalah aliran-aliran pemikiran yang sama yang dibahas oleh para filsuf. Ada
filsafat idealisme umum, dan ada juga filsafat idealisme dalam pendidikan. Ada filsafat
pragmatisme umum, dan ada juga filsafat pragmatisme dalam pendidikan. Ada juga
pandangan Islam umum tentang ketuhanan, alam semesta, manusia, dan kehidupan,
serta ada filsafat pendidikan yang lahir darinya (Setiawan et al., 2024).

Konsep teori pendidikan

Teori, dalam maknanya yang umum seperti yang dikenal di Barat, adalah
penjelasan tentang beberapa hal di masa lalu, masa kini, atau masa depan berdasarkan
keyakinan yang tetap atau asumsi. Dalam pengertian yang lebih tepat, teori adalah
upaya untuk menjelaskan sejumlah hipotesis atau hukum alam dengan menempatkannya
dalam kerangka intelektual umum. Teori pendidikan adalah kumpulan prinsip-prinsip
yang saling terkait yang mengarahkan proses pendidikan dan mengatur praktik-praktik
pengajaran.

Jika teori ilmiah bersifat deskriptif dan penjelasan, maka fungsi teori pendidikan
seperti yang dikatakan oleh Paul Hirst adalah diagnosis dan penyembuhan. Jika teori
ilmiah mencoba menggambarkan dan menjelaskan apa yang ada, teori pendidikan
menggambarkan dan menentukan apa yang seharusnya dilakukan terhadap generasi
muda, serta mengarahkan dan membimbing praktik-praktik pendidikan.

Dari sudut pandang ini, Paul Hirst dan para pendidik Barat lainnya yang

menolak membangun teori pendidikan berdasarkan model ilmiah menyerukan agar



Haditsa Qur’ani, dkk | 269
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650

filsafat memainkan peran utama dalam membangun teori pendidikan, karena filsafat
memberikan nilai-nilai yang ingin mereka tanamkan dalam generasi muda.
Ketergantungan Teori pada Filsafat

Moore menjelaskan hubungan antara filsafat dan teori pendidikan dengan
mengibaratkan proses pendidikan sebagai bangunan yang terdiri dari beberapa lantai.
Mengacu pada Moore (1974), Ali Ahmad Madkur menyamakan hubungan antara
filsafat dan teori pendidikan ke sebuah gedung yang memiliki tiga lantai. Di lantai
pertama terdapat berbagai macam kegiatan belajar mengajar yang praktik nyata
pendidikan sehari-hari. Lantai dua diisi dengan materi pendidikan teori yang berfungsi
sebagai pengatur dan perencana kegiatan yang ada di bawahnya, memberikan suatu
kerangka kerja dan pedoman untuk pelaksanaan kegiatan pendidikan. lantai ketiga,
filsafat pendidikan hadir sebagai analis dan pembatas apa yang terjadi di dua lantai
bawahnya, memastikan bahwa semua kegiatan dan teori diterapkan sesuai dengan
prinsip dan nilai dasar (Madkur, 2002).

Dengan demikian, semua metode pendidikan Barat bergantung pada teori-teori
yang mengarahkannya dan menentukan perilakunya, serta setiap teori bergantung pada
satu atau lebih filsafat yang darinya teori tersebut mengambil prinsip-prinsip dan
konsep-konsepnya. Jadi, apakah metode pendidikan Islam memerlukan teori yang
mengarahkannya dan filsafat untuk mengambil prinsip-prinsip dan konsep-konsepnya.
Upaya Membangun Filsafat untuk Pendidikan Islam

Menurut Madkur tidaklah perlu untuk menghadapi berbagai filsafat Barat yang
berbeda-beda dan bertentangan dengan "filsafat Islam”, dan tidak perlu pula
menghadapi teori-teori mereka yang tidak memiliki kesatuan dengan teori-teori Islam.
Tidak semua hal ini diperlukan karena alasan sederhana, yaitu bahwa kita memiliki
syariat yang bersumber dari Tuhan, yang sempurna dan menyeluruh, berupa Kitab Allah
dan Sunnah Rasul-Nya. Sedangkan mereka telah memutuskan semua hubungan dengan
agama, sehingga mereka tidak memiliki apa pun selain "filsafat" dan "teori". Apa yang
berlaku bagi mereka, tidak berlaku bagi kita. Syariat Islam cukup bagi umat Muslim,
sehingga mereka tidak perlu bergantung pada filsafat yang merupakan hasil karya
manusia. Filsafat hanya dicari oleh non-Muslim karena mereka tidak memiliki syariat

yang berlaku bagi mereka.



Haditsa Qur’ani, dkk | 270
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650

Dalam hal ini, Ibn Abd al-Barr dalam bukunya “Jami' Bayan al-Tlm wa Fadlihi”
mengatakan bahwa para ahli filsafat telah membagi ilmu menjadi ilmu yang tertinggi,
ilmu yang menengah, dan ilmu yang terendah. Mereka menjadikan filsafat sebagai ilmu
tertinggi, karena ilmu ini menurut mereka berkaitan dengan hal-hal yang sebenarnya
sudah cukup dijelaskan dalam kitab-kitab Allah yang berbicara tentang kebenaran dan
diturunkan dengan kejujuran, serta hal-hal yang benar dari para nabi.

Namun, tampaknya ada sebagian dari mereka yang berpikir dalam kerangka
Islam, tetapi terjebak dalam sistem Barat, yang bersikeras bahwa kita juga harus
memiliki "filsafat" seperti yang mereka miliki, dan harus memiliki "teori" seperti yang
mereka miliki.

Meskipun kita tahu bahwa generasi pertama umat ini, yaitu generasi yang luar
biasa dan unik, generasi Qur'ani, tidak mengetahui apa pun selain Al-Qur'an dan Sunnah
Rasulullah SAW. Mereka tidak mengenal filsafat apa pun, dan tidak dibesarkan melalui
teori apa pun. Namun, mereka berhasil memimpin umat yang mendominasi dunia. Umat
yang Allah gambarkan dalam firman-Nya: "Kalian adalah umat terbaik yang dilahirkan
untuk manusia” [Ali Imran: 110]. Meskipun kita membaca ayat: "Sesungguhnya Al-
Qur'an ini memberikan petunjuk kepada jalan yang paling lurus™ [Al-Isra: 9].

Campuran dalam sumber yang murni semakin bertambah dari abad ke abad,
akibat pengaruh permusuhan baik dari luar maupun dalam. Hingga datanglah
Muhammad Ali di Mesir pada awal abad ke-19 Masehi, yang mulai secara perlahan-
lahan memisahkan sumber yang murni itu dari jalan kehidupan, digantikan oleh arus
asing yang mengintai. Dan sekarang, ketika kita berkata bahwa untuk mengembalikan
identitas asli kita, kita harus kembali lagi ke sumber yang murni, yaitu Kitab Allah dan
Sunnah Rasul-Nya, kita menemukan bahwa ada orang yang menanggapi Kita dengan
berkata: "Bahkan ketika kita kembali ke Kitab Allah, kita tetap memerlukan untuk
menyusun darinya sebuah ‘filsafat'."”

Upaya Membangun Teori Pendidikan Islam

Sebagaimana ada yang melihat pentingnya menciptakan "filsafat pendidikan
Islam”, ada juga yang melihat perlunya membangun teori pendidikan Islam. Saya
termasuk dalam kelompok yang kedua. Meskipun saya memiliki kecenderungan Islam
yang jelas, saya belum sepenuhnya bebas dari tekanan sisa-sisa budaya yang berasal

dari sumber asing, yang mengaburkan persepsi Islam saya, memperburam pemahaman



Haditsa Qur’ani, dkk | 271
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650

saya, dan menghalangi saya dari pandangan yang jelas. Dengan pertolongan Allah,
gambaran itu menjadi jelas, atau setidaknya begitulah yang saya bayangkan.

Saya katakan: Ada yang mencoba membangun teori pendidikan Islam yang
menyerupai "teori" Barat, tetapi berbeda dari teori tersebut karena teori ini dianggap
tetap dan tidak dapat ditolak. Saya tidak tahu bagaimana mungkin sebuah teori menjadi
teori sekaligus tidak dapat ditolak?! Beberapa saudara terhormat berpendapat bahwa
teori ini dibangun di atas hikmah, yang merupakan kumpulan prinsip-prinsip terkait
yang diajarkan oleh Islam untuk mengarahkan praktik-praktik pendidikan.

Teori pendidikan Islam menurut pandangan mereka terdiri dari sumber-sumber
berikut:1) Al-Qur'an dan Sunnah, dari mana teori pendidikan mengambil serangkaian
prinsip-prinsip pengarah. Ini bukanlah hipotesis yang dapat dibuktikan melalui
eksperimen, dan karena itu, tidak dapat ditolak. 2) Kajian-kajian sejarah dan pendidikan
dari para ulama Muslim. 3) Studi tentang tokoh-tokoh Islam terkemuka di bidang
pendidikan seperti Ibn Khaldun, Al-Ghazali, Ibn Taimiyah, Ibn Qayyim, Ibn Jamaah,
dan lainnya. 4) Temuan-temuan penelitian ilmiah yang valid, yang menjelaskan sifat
manusia, cara belajarnya, serta semua pengalaman manusia yang tidak bertentangan
dengan agidah Islam.

Upaya ini memiliki beberapa catatan penting:

Pertama: Terjadinya pencampuran sumber kembali. Teori yang diusulkan ini
telah mencampurkan antara sumber yang murni dan asli, yaitu Al-Qur’an dan Sunnah,
dengan sumber-sumber lain seperti sejarah dan pendapat ulama, serta lainnya, yang
berarti mencampurkan antara wahyu dan ijtihad atau pengalaman.

Disini perlu dijelaskan bahwa ketika kita berbicara tentang Al-Qur'an dan
Sunnah, Kita sedang berbicara tentang prinsip-prinsip ilahi yang tidak dapat dimasuki
kebatilan dari depan atau belakang. Itu tentu saja bukan "teori,” yaitu, tidak mewakili
pandangan manusia yang bisa benar atau salah, baik atau sesat, jujur atau dusta, dan
sebagainya. Para pendukung upaya ini menyadari masalah ini, sehingga mereka
menegaskan bahwa prinsip-prinsip yang diambil dari Al-Qur'an dan Sunnah dalam
membangun teori ini bukanlah hipotesis yang dapat diterima atau ditolak, melainkan
prinsip-prinsip yang tetap. Bagaimana bisa prinsip-prinsip tetap yang bersumber dari

wahyu ilahi dianggap sebagai teori pada saat yang sama.



Haditsa Qur’ani, dkk | 272
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650

Kedua: Tidak bisa dianggap bahwa studi sejarah dan pendidikan para ulama
Muslim adalah sumber yang wajib secara mutlak dalam mengarahkan pemikiran
pendidikan Islam dan praktik pendidikan Islam. Kita hanya memanfaatkan pemikiran
ini atau sebagian dari pemikiran yang cocok untuk zaman kita; karena pemikiran ini
merupakan hasil ijtihad dari para pemikir luar biasa tersebut dan pengalaman mereka di
zamannya, yang mungkin cocok untuk kita atau mungkin tidak. Tidak boleh
menyamakan pemikiran ini dengan Al-Qur’an dan Sunnah dan menempatkannya pada
tingkat yang sama dalam hal pengajaran dan bimbingan.

Ketiga: Tidak bisa dianggap bahwa pendapat tokoh-tokoh Islam adalah panduan
pendidikan yang mutlak. Pendapat-pendapat mereka hanyalah hasil ijtihad dalam
memahami prinsip-prinsip dan penerapannya, dan tempat yang tepat untuk itu adalah
dalam kurikulum pendidikan Islam, metode, dan teknik pengajarannya, bukan dalam
prinsip-prinsip yang mengarahkan pemahaman.

Keempat: Ya, kita harus memanfaatkan hasil penelitian dan studi ilmiah di mana
pun itu berada, karena hikmah adalah milik orang beriman yang hilang. Namun, kita
memanfaatkannya dalam praktik, dan tidak menganggapnya sebagai prinsip-prinsip atau
panduan dalam perilaku pendidikan, karena tugas ini hanya milik syariat Islam (Al-
Qur’an dan Sunnah). Sebelumnya, kita telah melihat bagaimana konsep sifat manusia,
konsep manusia, konsep jiwa, dan konsep psikologi dalam Islam berbeda dengan semua
filsafat Barat (Najili et al., 2022).

Ustadz Sayyid Qutb berkata: "Para pengikut agama ini harus memahami dengan
baik bahwa sebagaimana agama ini merupakan agama ilahi, maka metodenya dalam
amal juga merupakan metode ilahi yang sesuai dengan hakikatnya, dan tidak mungkin
memisahkan hakikat agama ini dari metodenya dalam amal." Allah Ta’ala berfirman
tentang metode yang digunakan ketika Al-Qur'an diturunkan di Mekkah: "Dan (Al-
Qur'an) itu telah Kami turunkan secara bertahap agar kamu membacakannya perlahan-
lahan kepada manusia, dan Kami menurunkannya bagian demi bagian" [Al-Isra: 106].
Maka, penurunan secara bertahap dan berangsur-angsur ini dimaksudkan agar setiap
ayat, atau kelompok ayat, dapat diterjemahkan menjadi kenyataan hidup yang bergerak,
bukan menjadi sekadar "teori.” Oleh karena itu, merupakan kesalahan dan bahaya jika
syariat hanya dibentuk menjadi "teori" untuk kajian mental dan pengetahuan budaya

semata.



Haditsa Qur’ani, dkk | 273
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650

Sifat agama ini harus kita pahami dan tidak mencoba mengubahnya demi
keinginan yang cepat kalah di hadapan berbagai teori manusia. Dengan sifat inilah,
agama ini membentuk umat Muslim pertama kali, dan dengan sifat ini pula, umat
Muslim akan dibentuk setiap kali umat ini ingin dihadirkan kembali ke dunia seperti
ketika Allah pertama kali mengeluarkannya. Kita harus menyadari kesalahan dan
bahaya dari usaha mengubah akidah Islam yang seharusnya diwujudkan dalam
kenyataan hidup yang berkembang, bergerak, dan dalam persekutuan organik yang
dinamis, menjadi sekadar "teori” untuk studi dan pengetahuan budaya hanya karena kita
ingin menghadapi teori-teori manusia yang lemah dengan teori Islam (Nurmela et al.,
2023).

Islam datang untuk mengubah realitas akidah yang berlaku, realitas kehidupan
yang berlaku, dan realitas metode berpikir yang berlaku. Oleh karena itu, tidak boleh
bagi umat Islam untuk melakukan hal sebaliknya dengan mengubah metode Islam
dalam berpikir dan beramal agar sesuai dengan metode-metode sekuler yang berlaku
dalam bentuk "filsafat" atau "teori."”

Kemunduran umat Islam terjadi ketika mereka berpaling dari jalan Allah, karena
pencampuran sumber-sumber dan mata air. Mereka telah mencampurkan mata air ilahi
yang murni dengan mata air manusia yang palsu. Mereka telah menundukkan Islam
pada metode berpikir manusia, seolah-olah metode ilahi lebih rendah daripada metode
manusia. Seolah-olah kita ingin mengangkat metode Allah dalam pemahaman dan
gerakan agar setara dengan metode para hamba (Nurlaela, 2022).

Sesungguhnya, memisahkan antara prinsip-prinsip pendidikan Islam dan praktik
nyata dari prinsip-prinsip ini adalah pengenceran terhadap prinsip-prinsip tersebut...
yang mungkin sampai pada batas mengabaikannya.

Metode pendidikan Islam, sebagaimana metode Islam secara umum, secara
alamiah tidak suka diwujudkan hanya dalam bentuk pemahaman mental atau
pengetahuan; karena hal ini bertentangan dengan hakikat dan tujuannya. Prinsip-prinsip
ini harus diwujudkan dalam diri manusia, dalam organisasi yang hidup, dan dalam
gerakan nyata. Setiap pertumbuhan teoritis yang mendahului pertumbuhan gerakan
nyata, tetapi tidak terwujud darinya, adalah kesalahan dan bahaya juga.

Ibnul Qayyim berkata dalam kitab "I'lam al-Muwaqgqi'in” di bawah judul: "Tidak
ada kebutuhan manusia setelah Rasulullah dan agamanya," karena beliau telah datang



Haditsa Qur’ani, dkk | 274
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650

kepada mereka membawa kebaikan dunia dan akhirat, dan Allah tidak membuat mereka
membutuhkan siapa pun selain beliau. Sebagaimana Allah memberi taufik kepada para
sahabat Nabi yang merasa cukup dengan apa yang beliau bawa, dan mereka tidak
membutuhkan apa pun selainnya. Mereka membuka hati dan negeri dengan ajarannya,
dan mereka berkata: "Ini adalah perjanjian Nabi kami kepada kami, dan ini adalah
perjanjian kami kepada kalian." Umar -radhiyallahu ‘anhu- biasa melarang pembicaraan
tentang Rasulullah karena khawatir manusia akan sibuk dengannya dari Al-Qur'an
(Rofiani, 2021).
Biografi Ali Ahmad Madkur

Setiap pemikiran dan karya, tentu tidak terlepas dari latar belakang penulisya,
maka dari itu, dalam pembahasan ini terlebih dahulu akan dibahas mengenai biografi
Ahmad Ali Madkur. Ahmad Ali Madkur, lahir di Kairo, Mesir. Merupakan ahli dalam
bidang pendidikan Islam, khususnya dalam bidang pengembangan kurikulurm. Gelar
sarjananya diraih di Universitas Al-Azhar, Mesir. Beliau menjadi Dekan di Fakultas
Tarbiyah Universitas Sultan Qobus Oman pada tahun 2001. Ali Ahmad Madkur
merupakan Guru Besar di bidang pengembangan kurikulum yang aktif memberikan
seminar serta ceramah di berbaai negara khususnya di Timur Tengah (Huda, 2021).
Selain aktif menjadi pemateri dalam berbagai acara dan seminar tingkat Internasional,
Ali Ahmad Madkur juga aktif dan produktif dalam menulis, khususnya bidang
pendidikan dan Bahasa Arab (Supriani et al., 2021). Dalam menuangkan gagasannya,
Ali Ahmad Madkur dengan tegas menggunakan sumber ajaran pokok Islam yaitu Al-
Qur’an. Hal tersebut menguatkan landasan atau dasar acuan kurikulum dalam
Pendidikan Islam.
Filsafat Pendidikan dan Teori Pendidikan

Jika mengacu pada pendapat ulama, ada banyak pendapat tentang kedudukan
filsafat (Masang, 2020). Berikut ini beberapa pokok bahasan filsafat serta pandangan
yang umum diungkapkan tentang filsafat:
1.Penerimaan Penuh: Beberapa cendekiawan Islam, seperti Al-Farabi, lbnu Sina
(Avicenna), dan Ibnu Rushd (Averroes), menganjurkan penyelidikan filosofis dan
menganggapnya sebagai alat untuk mencapai pemahaman yang lebih dalam tentang

realitas. Mereka melihat filsafat sebagai sarana untuk menjelaskan aspek-aspek



Haditsa Qur’ani, dkk | 275
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650

kebenaran tertentu yang mungkin tidak dapat dicapai melalui metode ilmiah atau agama
(Zubaedi, 2012).

2.Penerimaan Terbatas: Sebagian ulama lebih berhati-hati terhadap filsafat dan
menganggapnya bermanfaat selama tidak bertentangan dengan ajaran Islam. Mereka
mungkin menerima konsep-konsep filsafat yang sesuai dengan ajaran agama dan
menolak apa pun yang dianggap bertentangan.

3.Penolakan Total: Sebagian ulama, khususnya dalam tradisi Salafi atau mereka yang
menganut pemahaman teks-teks agama secara harfiah, mungkin menolak filsafat karena
dianggap tidak perlu atau bahkan merusak keyakinan agama. Mereka berpendapat
bahwa sumber utama ilmu pengetahuan dan hikmah harus berasal dari Al-Qur'an dan
Hadits (Syam, 2017).

4.Sintesis: Beberapa tokoh seperti Al-Ghazali mencoba melakukan sintesis antara
filsafat dan teologi Islam. Al-Ghazali, misalnya, menulis karya-karya seperti Tahafut al
Falasifah, yang mengkritik argumen-argumen filosofis Aristoteles, tetapi pada saat
yang sama ia juga mengakui nilai filsafat dalam pencarian pengetahuan.

Mengacu pada keempat divisi di atas, dapat diidentifikasi bahwa Ali Ahmad
Madkur dalam hal ini dapat dimasukkan ke dalam kelompok yang menolak sepenuhnya.
Namun, jika ditelusuri lebih lanjut, pendapatnya tersebut sebenarnya bukan sepenuhnya
pendapat pribadi, tetapi juga mengutip dari sumber-sumber yang dalam hal pemikiran
Islam memang sesuai dengan pendapatnya. Salah satu contoh kesamaan pemikiran Ali
Ahmad Madkur dengan pemikiran para filsuf lainnya. Ulama dapat melihat pernyataan
beliau yang dikutip dari tulisan Sayid Quthb:

“Pendidikan Islam pada dasarnya merupakan proses transformasi positif. Dalam konteks
sejarah, transformasi ini dianggap sebagai implementasi rencana Tuhan yang telah
dimulai sejak masa Nabi Muhammad. Pendidikan Islam yang hakikatnya terkait dengan
perubahan positif, sering diidentikkan dengan kegiatan dakwah. Dakwah dimaknai
sebagai upaya penyampaian ajaran Islam. Sejak wahyu pertama diterima, khususnya
melalui program Iqra’ (membaca), pendidikan Islam secara praktis telah muncul,
berkembang, dan menjadi bagian yang tidak terpisahkan dari kehidupan umat Islam
(Quthb, 2005).”

Kutipan di atas hanyalah salah satu contoh dari Ali Ahmad Madkur pendapat
yang sama dengan para ulama Muslim fundamentalis. Jika dia merujuk pada pendapat

Sayid Quthb, maka dia memiliki linearitas pendapat dengan pendapat Muslim. Para

pemikir Ikhwanul Muslimin seperti Hasan al-Banna dan para pemikir muslim lainnya



Haditsa Qur’ani, dkk | 276
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650

seperti Syekh Yusuf al-Qardhawi. Atas dasar ini, wajar saja jika pendapatnya terkesan
antipati terhadap munculnya filsafat pendidikan Islam dan segala isinya perangkat.

Filsafat dan Teori Pendidikan Islam dalam subbab tulisannya, Ali Ahmad
Madkur membahas tentang para filsuf yang mencoba memunculkan konsep teori
pendidikan Islam. Pendapatnya adalah sebagai berikut: Sebagaimana ada yang
berpendapat tentang pentingnya merealisasikan filsafat pendidikan Islam, ada pula yang
menganggap penting untuk menciptakan teori-teori pendidikan Islam. Meskipun
orientasi keislaman saya jelas, saya belum mampu melepaskan diri dari tekanan sisa-
sisa budaya dari sumber-sumber asing yang mengaburkan rasa keislaman saya,
mengaburkan persepsi saya, dan membuat saya kehilangan visi yang jelas. Dengan
pertolongan Allah, gambaran itu menjadi jelas, atau setidaknya begitulah yang saya
bayangkan. Ada yang mencoba membangun teori pendidikan Islam yang mirip dengan
teori Barat, tetapi berbeda dengan teori yang sudah baku dan tidak dapat dibantah.
Sebagian ulama terkemuka meyakini bahwa teori ini berlandaskan pada hikmah, yaitu
seperangkat prinsip yang saling terkait yang dibawa Islam untuk membimbing praktik
pendidikan (Setiawan et al., 2024)

Sebagaimana ada yang melihat pentingnya menciptakan "filsafat pendidikan
Islam™, ada juga yang melihat perlunya membangun teori pendidikan Islam. Ali Ahmad
Madkur termasuk dalam kelompok yang kedua. Meskipun Madkur memiliki
kecenderungan Islam yang jelas, belum sepenuhnya bebas dari tekanan sisa-sisa budaya
yang berasal dari sumber asing, yang mengaburkan persepsi Islam saya, memperburam
pemahaman saya, dan menghalangi saya dari pandangan yang jelas. Dengan
pertolongan .Allah, gambaran itu menjadi jelas, atau setidaknya begitulah yang saya
bayangkan (Nurmela et al., 2023).

Ali Ahmad Madkur mengatakan: Ada yang mencoba membangun teori
pendidikan Islam yang menyerupai “teori" Barat, tetapi berbeda dari teori tersebut
karena teori ini dianggap tetap dan tidak dapat ditolak. Saya tidak tahu bagaimana
mungkin sebuah teori menjadi teori sekaligus tidak dapat ditolak. Beberapa saudara
terhormat berpendapat bahwa teori ini dibangun di atas hikmah, yang merupakan
kumpulan prinsip-prinsip terkait yang diajarkan oleh Islam untuk mengarahkan praktik-

praktik pendidikan.



Haditsa Qur’ani, dkk | 277
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650

KESIMPULAN

Kesimpulan dari penelitian ini adalah umat Islam harus kembali ke sumber yang
murni dan sejati, sumber yang dijamin kebenarannya dan tidak tercampur sedikit pun,
sumber dari mana umat Islam pertama kali dididik dan dibesarkan. Kita harus kembali
ke sana untuk mengambil darinya pandangan kita tentang metode pendidikan Islam,
serta metode politik, ekonomi, sosial, dan semua aspek lain dalam kehidupan. Kita
harus kembali langsung ke sana tanpa perantara dari filsafat atau teori. Sehingga filsafat
pendidikan dan teori pendidikan Islam perspektif Ali Ahmad Madkur tidak perlu
membawanya dari pemikiran barat.

Dalam perspektif Madkur, tampaknya ada penekanan kuat pada keaslian dan
kemurnian nilai-nilai Islam. Ketidaksetujuannya dengan filsafat pendidikan mungkin
mencerminkan keyakinannya bahwa metode-metode ini dapat memengaruhi hakikat
ajaran Islam. Antipati Madkur terhadap filsafat pendidikan dapat berdampak pada
praktik pendidikan Islam. Penolakannya terhadap aspek filsafat dapat mencerminkan
keinginan untuk menjaga keaslian dan kesucian ajaran Islam dalam konteks pendidikan.
Meskipun ada perbedaan pendapat tentang filsafat, penting untuk tetap membuka ruang
bagi dialog yang konstruktif. Hal ini memungkinkan untuk memahami berbagai sudut
pandang dan menciptakan panggung bagi pemikiran baru yang dapat memperkaya
pemahaman Kkolektif kita tentang pendidikan Islam.

DAFTAR PUSTAKA

Al Areqi, R. M. M. (2016). Rise of Islamic Literature between Fact and Fiction. Journal
of Language Teaching & Research, 7(4).

Anasiatul, A. A., Kumala, I. Z., & Yanti, R. (2022). Urgensi Kemukjizatan al-Quran di
masa Moden. Advances in Humanities and Contemporary Studies, 3(1), 55-62.

Hassan, M. M. (2016). Islamic literature: definition, nature and scope.

Huda, M. (2021). Tahapan perkembangan dan pembelajaran sebagai landasan konsep
life long education: sebuah pemikiran Ali Ahmad Madkur. Tarbawi: Jurnal
Pendidikan Islam, 18(1).

Khaeroni, C. (2017). SEJARAH AL-QUR’AN (Uraian Analitis, Kronologis, dan
Naratif tentang Sejarah Kodifikasi Al-Qur’an). HISTORIA: Jurnal Program
Studi Pendidikan Sejarah, 5(2), 195-206.

Khodijah, S., Maragustam, M., Sutrisno, S., & Sukiman, S. (2023). Teori Pendidikan
Islam Menurut M. Quraish Shihab dalam Mengatasi Masalah Dekadensi Moral
pada Anak. Al Qalam: Jurnal llmiah Keagamaan Dan Kemasyarakatan, 17(3),
1593-1608.

Madkur, A. A. (2002). Manhaj Al-Tarbiyah fi At-Tashawwur Al-Islami. Dar Al-Fikr
Al-Araby.



Haditsa Qur’ani, dkk | 278
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v5i1.13650

Masang, A. (2020). Kedudukan Filsafat Dalam Islam. PILAR, 11(1).

Najili, H., Supriyadi, A., & Mustafa, I. (2022). Teori Belajar dalam Alam Pikir Ali
Ahmad Madkur. JIIP-Jurnal limiah IImu Pendidikan, 5(1), 310-317.

Nurhakim, H. Q., Yahya, W., & Rasyid, A. M. (2021). TAHFIDZUL QUR’AN
LEARNING MANAGEMENT AT PPI 153 AL-FIRDAUS. Ta’dib: Jurnal
Pendidikan Islam, 10(2), 275-284.

Nurlaela, N. (2022). Konsep Masyarakat Islami Dan Karakteristiknya Menurut Ali
Ahmad Madkur. Al-Afkar, Journal For Islamic Studies, 176-189.

Nurmela, S., Asyari, H., Musthafa, I., & Ruhendi, A. (2023). Dasar Kurikulum
Pendidikan dalam Perspektif Islam Studi Pustaka Pembahasan Asas Al-Minhaj
At-Tarbiyah Fi At-Tashawwur Al-Islami dalam Kitab Minhaj At-Tarbiyah Fi
At-Tashawwur Al-Islami Karya Ali Ahmad Madkur. Journal of Mandalika
Social Science, 1(1), 29-42.

Rofiani, R. (2021). Konsep Budaya Dalam Pandangan Islam Sebagai Sistem Nilai
Budaya Global (Analisis terhadap terhadap pemikiran Ali Ahmad Madkur). At-
Tajdid: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam, 5, 62.

Rohiman, R. (2022). Derivasi Prinsip Konseptual Teori Pendidikan Islam. Edukasi
Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 11(01).

Setiawan, A., Musthafa, I., & Hambali, A. (2024). Philosophy of Islamic Education
from the Perspective of Ali Ahmad Madkur: A Critical Analysis. Indonesian
Journal of Interdisciplinary Islamic Studies (1J11S).

Sugiono. (2017). Metode Penelitian Pendidikan, Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, Dan
R&D.

Supriani, Y., Leo, K., & Musthafa, 1. (2021). Kajian Deskriptif Kurikulum Islam
Menurut Ali Ahmad Madkur. JIIP-Jurnal llmiah limu Pendidikan, 4(7), 698-
706.

Syam, M. B. (2017). Perbedaan Pendapat Ulama Tentang Urgensi Filsafat Dalam Islam.
Agidah-Ta: Jurnal llmu Agidah, 3(2).

Zhang, X. (2023). Construction and Implementation of Curriculum Knowledge Bases
by Integrating New Educational Resources. International Journal of Emerging
Technologies in Learning (1JET), 18(20), 137-150.

Zubaedi, Z. (2012). Isu-isu Baru dalam Diskursus Filsafat Pendidikan Islam dan Kapita
Selekta Pendidiokan Islam (Vol. 1, Issue 1). Pustaka Pelajar.



