Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 [145
Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025

at-Tarbiyah al-Mustamirrah: Jurnal Pendidikan Islam
Pengelola: Jurusan Pendidikan Agama Islam Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan
Penerbit: Universitas Islam Negeri Mahmud Yunus Batusangkar
Website: https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/at-tarbiyah
Email: at-tarbiyah@uinmybatusangkar.ac.id
P-ISSN: 2775-7099  ; E-ISSN: 2775-7498

Analisis Korelasi Pemikiran Ibnu Sina dalam Implementasi Disiplin
Positif di Ma’had MAN 1 Gresik

Fita Azkiyatur Rofi’ah*)
UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, Jawa Timur, Indonesia
230101210030@student.uin-malang.ac.id

Mohammad Asrori
UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, Jawa Timur, Indonesia
asrori@pai.uin-malang.ac.id

Alfin Mustikawan
UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, Jawa Timur, Indonesia
el.mustikawan@uin-malang.ac.id

*)Corresponding Author

| Received: 15-04-2025 | Revised: 22-05-2025 | Approved: 24-05-2025 |

Abstrak

Penelitian ini mengeksplorasi implementasi pemikiran pendidikan Ibnu Sina, khususnya
metode targhib wa tarhib dalam konteks penerapan disiplin positif di Mahad Al-
Hikmah MAN 1 Gresik. Fokus utama penelitian ini adalah strategi yang diterapkan oleh
kepala sekolah dan pengurus Ma’had dalam mengimplementasikan metode disiplin
positif untuk membentuk karakter dan moral santri di era Society 5.0. Pendekatan
kualitatif digunakan dengan metode studi lapangan, yang meliputi observasi,
wawancara, dan dokumentasi. Observasi dilakukan sebanyak lima kali untuk menilai
aktivitas santri serta interaksi antara pendidik dan santri. Wawancara dilakukan
langsung dengan lima narasumber, termasuk kepala sekolah dan pengurus Ma'had yang
dipilih menggunakan teknik purposive sampling. Analisis data mengikuti model Miles
dan Huberman dengan penerapan triangulasi untuk menjamin validitas data. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa strategi kepala sekolah dan pengurus dalam menerapkan
metode disiplin positif efektif dalam membangun karakter dan moral santri, sejalan
dengan nilai-nilai pendidikan Ibnu Sina yang menekankan kasih sayang dan
pemahaman karakter individu. Ma'had Al-Hikmah berupaya menciptakan generasi
muda yang mampu menghadapi tantangan digital dengan integritas dan rasa tanggung
jawab yang tinggi. Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi terhadap
pengembangan strategi pendidikan yang lebih baik dan pemahaman yang lebih dalam
mengenai integrasi nilai-nilai moral dalam pendidikan modern.

Kata Kunci: Pemikiran Ibnu Sina, Metode Disiplin Positif, Moral Santri


https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/at-tarbiyah
mailto:at-tarbiyah@uinmybatusangkar.ac.id
http://u.lipi.go.id/1613005006
http://u.lipi.go.id/1612950541
mailto:230101210030@student.uin-malang.ac.id
mailto:asrori@pai.uin-malang.ac.id
mailto:el.mustikawan@uin-malang.ac.id

Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 [146
Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025

Abstract

This study explores the implementation of lbn Sina's educational philosophy,
particularly the methods of targhib wa tarhib, in the context of positive discipline at
Ma'had Al-Hikmah MAN 1 Gresik. The main focus of this research is the strategies
employed by the principal and administrators of the Ma'had in applying these methods
to shape the character and morals of students in the era of Society 5.0. A qualitative
approach was employed, utilizing filed study methods including observations,
interviews, and documentation. Observations were conducted five times to assess
students” activities and their interactions with educators. Interviews were conducted
directly with five key informants, including the principal and Ma'had administrators,
selected through purposive sampling. Data were analyzed using the Miles and
Huberman model, and did triangulation for data trustworthiness. The results indicate
that the strategies of the principal and administrators in implementing positive
discipline methods are effective in building the character and morals of students,
aligning with the values of Ibn Sina's ideas that emphasize compassion and
understanding of individual character. Ma'had Al-Hikmah is committed to nurturing a
generation adept at navigating digital challenges with unwavering integrity and a
profound sense of responsibility. This research is expected to contribute to the
development of better educational strategies and a deeper understanding of the
integration of moral values in modern education.

Keywords: The Thoughts of Ibn Sina, Positive Discipline Methods, Student Morality
PENDAHULUAN

Krisis moral di kalangan generasi muda saat ini menjadi tantangan serius bagi
dunia Pendidikan (Marwah & Azri, 2019, p. 118). Fenomena seperti ketidakpatuhan
terhadap aturan, perilaku menyimpang, serta lemahnya kesadaran etis di kalangan
pelajar mencerminkan belum optimalnya proses internalisasi nilai-nilai kedisiplinan. Di
lingkungan pendidikan berbasis keagamaan seperti ma’had, persoalan ini juga tidak
terhindarkan. Praktik pelanggaran disiplin seperti membolos, merokok, hingga
meninggalkan pesantren tanpa izin masih ditemukan, sebagaimana tercermin dalam data
lapangan dan sejumlah penelitian terdahulu (Siti Fauziah, 2023). Kondisi ini
menunjukkan bahwa pendidikan karakter, khususnya nilai kedisiplinan sebagai fondasi
moral, belum sepenuhnya berhasil membentuk perilaku yang konsisten dan
berkesadaran di kalangan peserta didik (Santoso, 2021).

Salah satu penyebab lemahnya pembentukan karakter adalah model pendidikan
yang masih dominan bersifat kognitif-verbalistik. Ketika pendidikan hanya menekankan
pencapaian akademik tanpa keseimbangan aspek afektif dan psikomotorik, maka nilai-
nilai moral tidak tertanam secara mendalam (Sugirin, 2010; Suparno, 2012). Pendekatan

hukuman yang bersifat represif pun kerap digunakan untuk menanggulangi pelanggaran,



Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 [147
Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025

namun hasilnya sering kali hanya menimbulkan ketakutan, bukan kesadaran. Sebagai
respons terhadap kondisi ini, konsep disiplin positif hadir sebagai pendekatan alternatif
yang lebih humanis. Disiplin positif menekankan pentingnya komunikasi, penghargaan,
pembiasaan, dan keteladanan sebagai sarana pembentukan tanggung jawab dan
kesadaran diri siswa (Febriandari, 2017, p. 156). Pendekatan ini sejalan dengan prinsip
tarbiyah dalam pendidikan Islam, yang mengedepankan kesantunan, pembiasaan
akhlak, serta pembentukan karakter melalui teladan dan dialog.

Nilai-nilai moral dalam pendidikan tidak bisa dilepaskan dari landasan filosofis
dan tokoh-tokoh pemikir Islam, salah satunya Ibnu Sina, yang dikenal sebagai ilmuwan
Muslim dengan pemikiran pendidikan yang komprehensif. Ibnu Sina menekankan
pentingnya pendidikan akhlak dengan metode targhib (apresiasi) dan tarhib (teguran
atau sanksi mendidik), dengan memperhatikan aspek psikologis peserta didik (Sormin,
Darliana, 2020, p. 92). Menurutnya, pendidikan tidak hanya bertujuan menyampaikan
ilmu, tetapi juga membentuk karakter melalui pendekatan yang sesuai dengan
perkembangan anak. Pandangan ini relevan dengan gagasan bahwa “metode lebih
penting daripada materi” (M. S. Ulum & Supriyatno, 2006, p. 49), menandakan bahwa
efektivitas pembelajaran ditentukan oleh pendekatannya.

Dalam konteks ini, praktik penerapan disiplin positif di Ma’had Al-Hikmah
MAN 1 Gresik menjadi menarik untuk diteliti. Berdasarkan observasi lapangan,
diketahui bahwa pihak Ma’had menghadapi tantangan moral yang nyata seperti
pelanggaran disiplin oleh santri. Namun demikian, pengelola Ma’had telah menerapkan
strategi pembinaan berbasis disiplin positif dengan pendekatan edukatif, komunikatif,
dan spiritual. Strategi tersebut mencakup penggunaan sanksi mendidik, pembiasaan
ibadah, pembentukan tanggung jawab, serta keteladanan dari para pengurus dan kepala
madrasah. Pendekatan ini tidak hanya menanggulangi pelanggaran, tetapi juga
membangun kesadaran moral santri secara internal.

Pentingnya penelitian ini semakin diperkuat oleh kondisi sosial masyarakat
digital saat ini, di mana etika moral generasi muda mengalami penurunan. Berdasarkan
indeks Digital Civility Index (DCI), Indonesia berada pada peringkat ke-29 dalam hal
etika di media sosial (Sihombing, 2022), menunjukkan bahwa dekadensi moral juga
merambah ruang digital. Hal ini memperkuat urgensi lembaga pendidikan, termasuk

Ma’had, untuk tetap relevan dengan perkembangan zaman dengan mengintegrasikan



Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 [148
Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025

nilai-nilai moral dalam sistem pembelajaran yang adaptif dan berkarakter. Oleh karena
itu, disiplin positif menjadi pendekatan strategis dalam membentuk karakter peserta
didik di era Society 5.0, yang menuntut manusia tidak hanya cerdas secara intelektual,
tetapi juga memiliki integritas dan empati sosial (Hidayat & Handayani, 2022, p. 262).

Penanaman nilai-nilai baik melalui pendidikan telah ditegaskan dalam berbagai
teori nilai seperti yang disampaikan oleh Milton Rokeach dan James Bank, bahwa nilai
adalah keyakinan yang menjadi dasar tindakan individu. Dalam pendidikan Islam, nilai-
nilai tersebut bersumber dari ajaran agama yang membentuk akhlak dan perilaku
(Adzim, 2021). Oleh karena itu, metode pembelajaran yang digunakan harus mampu
menginternalisasi nilai secara efektif, bukan sekadar mentransfer pengetahuan. Konsep
pemikiran lbnu Sina menjadi sangat relevan dalam konteks ini, karena mengajarkan
bahwa pembelajaran yang baik harus mempertimbangkan aspek psikologis siswa dan
menghindari kekerasan fisik.

Penelitian-penelitian sebelumnya turut menguatkan pentingnya disiplin dalam
Islam sebagai instrumen pembentukan karakter. M. Nur Salim dkk. menemukan bahwa
pendidikan disiplin membentuk tanggung jawab siswa melalui pendampingan dan
keteladanan yang berlandaskan pada ketaatan terhadap aturan (Salim et al., 2023).
Iskandar Idris menyatakan bahwa kedisiplinan menumbuhkan kepatuhan dan keikhlasan
menjalankan tata tertib, serta membimbing siswa dalam mengambil keputusan (ldris,
2013). Sementara itu, Unik Hanifah Salsabila dkk. menekankan bahwa pendidikan
Islam membentuk karakter disiplin melalui pembiasaan, nasihat, dan keteladanan
pendidik. Temuan ini menunjukkan bahwa pendekatan disiplin dalam Islam tidak hanya
menekankan kepatuhan, tetapi juga menumbuhkan nilai moral dan tanggung jawab
secara internal (Salsabila et al., 2020).

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis korelasi antara pemikiran pendidikan
Ibnu Sina, khususnya metode targhib wa tarhib, dengan implementasi disiplin positif di
Ma’had Al-Hikmah MAN 1 Gresik. Fokus utamanya adalah mengkaji strategi yang
digunakan oleh kepala madrasah dan pengurus Ma’had dalam menerapkan pendekatan
disiplin positif untuk membentuk karakter dan moral santri di era modern. Meskipun
berbagai penelitian telah membahas pendidikan karakter dan pemikiran tokoh-tokoh
Islam, kajian yang secara spesifik menghubungkan pemikiran Ibnu Sina dengan praktik

disiplin positif di lembaga pendidikan masih jarang ditemukan.



Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 [149
Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025

Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat mengisi celah dalam literatur
ilmiah serta memberikan kontribusi praktis bagi dunia pendidikan Islam dalam
menghadapi tantangan moral kontemporer. Hasilnya tidak hanya memperkaya wacana
akademis, tetapi juga memberikan alternatif solusi yang dapat diimplementasikan dalam

pembinaan karakter santri secara efektif, relevan, dan berkelanjutan.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini mengadopsi pendekatan kualitatif dengan metode studi lapangan,
yang menggabungkan observasi, wawancara, dan dokumentasi (Sari & Zefri, 2019, p.
311). Selama proses penelitian, peneliti melakukan observasi sebanyak lima kali di
Ma'had Al-Hikmah. Observasi ini difokuskan pada aktivitas dan kegiatan santri yang
berlangsung, serta interaksi antara pendidik dan santri dalam konteks penerapan disiplin
positif. Selain itu, wawancara dilaksanakan secara langsung (face-to-face) dengan lima
narasumber. Narasumber tersebut terdiri dari kepala sekolah, kepala Ma'had, wakil
kepala Ma'had, dan dua pengurus yang terlibat dalam penerapan metode disiplin positif.
Pemilihan narasumber ini dilakukan dengan menggunakan teknik purposive sampling,
yang mempertimbangkan relevansi identitas mereka terhadap tujuan penelitian (Lenaini,
2021, p. 34). Data primer dikumpulkan melalui interaksi langsung dengan narasumber,
sedangkan data sekunder diperoleh dari literatur yang berkaitan dengan pemikiran
pendidikan Ibnu Sina, metode disiplin positif, dan isu dekadensi moral di era Society
5.0. Untuk menjamin validitas data, peneliti menerapkan triangulasi sumber dan teknik,
sehingga konsistensi informasi dapat diverifikasi dari berbagai sumber (Agus Maimun,
2020, p. 92). Analisis data dilakukan dengan mengikuti model yang dikembangkan oleh
Miles dan Huberman. Proses analisis ini meliputi reduksi data, penyajian data, dan
penarikan kesimpulan berdasarkan temuan yang signifikan (Matthew B. Milles et al.,
2014, p. 31). Secara keseluruhan, proses penelitian ini mencerminkan upaya mendalam
untuk memahami dan menjelaskan korelasi antara pemikiran pendidikan Ibnu Sina
dengan penerapan metode disiplin positif di Ma'had Al-Hikmah MAN 1 Gresik dengan.
Hal ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam mencegah dekadensi moral di
tengah perkembangan era Society 5.0.
HASIL DAN PEMBAHASAN



A

Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 [150
Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025

Implementasi Metode Targhib wa Tarhib dalam Pendidikan Menurut lbnu
Sina

Ibnu Sina merupakan pemikir Islam yang sangat memperhatikan aspek
psikologis dalam pendidikan. la berpandangan bahwa proses belajar tidak hanya
bertujuan untuk mentransfer pengetahuan, tetapi juga untuk membentuk karakter
dan moral peserta didik (Qomarudin & Ansari, 2021, p. 140). Salah satu
pendekatan penting yang ditawarkan Ibnu Sina dalam pembinaan disiplin peserta
didik adalah metode targhib wa tarhib. Metode ini terdiri dari dua komponen
utama: targhib, yaitu pemberian dorongan positif seperti penghargaan, pujian, atau
janji kebaikan; dan tarhib, yaitu pemberian peringatan atau konsekuensi yang
bersifat mendidik seperti teguran atau ancaman yang terukur. Konsep ini lahir dari
kesadaran Ibnu Sina bahwa manusia memiliki potensi baik dan buruk yang perlu
diarahkan secara seimbang melalui pendekatan emosional dan spiritual (S. Ulum,
2019, p. 75).

Ibnu Sina menolak penggunaan hukuman fisik dalam proses pendidikan
karena dianggap dapat merusak jiwa dan motivasi belajar peserta didik. Sebaliknya,
ia menganjurkan pembinaan moral dengan mempertimbangkan kondisi psikologis,
usia, dan tingkat perkembangan anak. Metode targhib wa tarhib ini bertujuan
menumbuhkan kesadaran intrinsik dalam diri siswa agar mereka mampu
membedakan baik dan buruk, serta bertindak berdasarkan kesadaran, bukan sekadar
takut hukuman atau mengejar hadiah.

Ibnu Sina secara tegas menolak penggunaan hukuman fisik karena dianggap
merusak jiwa dan motivasi belajar anak. Sebaliknya, ia menekankan pentingnya
memahami kondisi psikologis, usia, serta tingkat perkembangan peserta didik
dalam memberikan pembinaan moral. Tujuan utama dari metode ini adalah
membentuk kesadaran intrinsik peserta didik agar mereka mampu membedakan
antara yang baik dan buruk, serta bertindak berdasarkan kesadaran, bukan karena
tekanan atau iming-iming semata. Menurut Abuddin Nata dalam kajian pemikiran
pendidikan Islam, Ibnu Sina sangat menekankan bahwa metode pembelajaran harus
memperhatikan perkembangan psikologis anak didik. la juga menyesuaikan metode
penyampaian dengan sifat materi dan karakter peserta didik. Di antara metode yang

ditawarkan Ibnu Sina selain targhib wa tarhib adalah talgin, demonstrasi,



Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 [151
Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025

pembiasaan, keteladanan, diskusi, magang, dan penugasan (Sormin, Darliana, 2020,
p. 92).

Secara praktis, targhib dalam konteks pendidikan modern dapat diartikan
sebagai pemberian reward, baik berupa hadiah, pujian, maupun pengakuan. Ini
berfungsi sebagai reinforcement positif untuk mendorong motivasi belajar
(Qomarudin & Ansari, 2021, pp. 140-142). Sementara itu, tarhib dapat berupa
pemberian teguran, peringatan, atau sanksi ringan, yang dilakukan dengan
pendekatan lembut tanpa kekerasan. Misalnya, melalui ekspresi wajah serius,
dialog reflektif, atau pembatasan aktivitas sebagai bentuk kontrol perilaku.

Namun demikian, Ibnu Sina menyadari bahwa dalam situasi tertentu,
hukuman mungkin dibutuhkan. la mensyaratkan bahwa hukuman harus diberikan
secara selektif, bijak, dan bertahap. Bila sangat terpaksa, pukulan bisa digunakan,
tetapi hanya satu kali, tidak menyakitkan, dan dilakukan setelah berbagai tahapan
peringatan diberikan (S. Ulum, 2019, pp. 82-83). Ini menunjukkan bahwa baginya,
hukuman bukan sarana utama, melainkan jalan terakhir dalam koreksi perilaku.

Kepekaan guru dalam menerapkan pendekatan ini sangat penting. Guru
harus mengenal karakter, kecenderungan, serta latar belakang peserta didik secara
mendalam. Beberapa anak cukup diberi isyarat untuk berubah, sementara yang lain
membutuhkan bimbingan yang lebih intens. Terdapat pula anak yang merespon
pendekatan non-fisik lebih baik dibanding hukuman fisik. Oleh karena itu,
fleksibilitas dan kecermatan dalam memahami respons anak menjadi kunci
keberhasilan pendekatan targhib wa tarhib.

Ibnu Sina juga menekankan bahwa tugas guru tidak hanya menyampaikan
teori, tetapi juga melatih keterampilan, membentuk karakter, dan mengembangkan
kebebasan berpikir siswa (S. Ulum, 2019, p. 76). Pembelajaran harus mencakup
dimensi kognitif, afektif, dan psikomotor secara seimbang. Guru perlu menciptakan
lingkungan yang terbuka, mendorong siswa untuk bertanya, serta menghindari
perilaku yang dapat mengganggu suasana belajar (Jalaludin, 1996, p. 138).

Selain itu, keberhasilan implementasi metode ini juga ditentukan oleh
hubungan yang harmonis antara guru, siswa, dan orang tua. Ibnu Sina meyakini
bahwa peran guru bukan hanya sebagai pendidik di kelas, tetapi juga sebagai

pembimbing yang memperhatikan kesejahteraan psikologis dan sosial peserta didik.



Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 [152
Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025

Guru ideal menurut Ibnu Sina adalah mereka yang memiliki integritas kepribadian,
pemahaman agama yang kuat, kemampuan logis yang tinggi, dan daya tarik yang
mampu menginspirasi murid-muridnya (Tholkha, 2004, p. 257). Dengan demikian,
metode targhib wa tarhib dalam pemikiran Ibnu Sina bukan hanya strategi
mendisiplinkan anak, tetapi merupakan pendekatan pendidikan holistik yang
berakar pada pemahaman mendalam tentang psikologi peserta didik, nilai-nilai
spiritual, serta hubungan interpersonal yang sehat.

Implementasi metode targhib wa tarhib tidak hanya berhenti pada tataran
konseptual, tetapi juga telah diterapkan secara nyata dalam praktik pendidikan
Islam di Indonesia. Di MA Salafiyah Syafi’iyah Tebuireng Jombang, kedisiplinan
siswa dibentuk melalui pembiasaan, pendampingan, dan keteladanan guru, yang
sejalan dengan prinsip targhib wa tarhib yaitu pemberian motivasi positif dan
peringatan edukatif untuk menumbuhkan kesadaran disiplin secara internal (Salim
et al., 2023). Hal serupa terlihat dalam pembentukan karakter disiplin di sekolah
umum melalui pendidikan Islam, di mana metode seperti pemberian materi
keagamaan, nasihat, teguran, dan pembiasaan menjadi strategi utama (Salsabila et
al., 2020). Penelitian lain menegaskan bahwa pendekatan bimbingan dan arahan
yang bersifat edukatif juga mencerminkan penerapan nyata metode ini dalam
membentuk sikap patuh dan bertanggung jawab (ldris, 2013). Ketiga temuan
tersebut memperkuat bahwa metode targhib wa tarhib telah menjadi bagian integral
dari sistem pendidikan Islam dalam menanamkan kedisiplinan dan tanggung jawab

secara psikologis dan spiritual.

Implementasi Metode Disiplin Positif

Metode disiplin positif merupakan pendekatan pendidikan yang bertujuan
untuk membentuk karakter serta meningkatkan kedisiplinan santri. Penerapan tata
tertib di Ma'’had dianggap sangat penting, sebagaimana diungkapkan oleh Kepala
Sekolah. Beliau menyatakan bahwa karakter anak-anak dipengaruhi oleh
lingkungan dan interaksi sosial. Oleh karena itu, tata tertib diperlukan untuk
mencapai tujuan pengajaran dari Kitab-kitab yang dipelajari, sehingga santri dapat
mengembangkan empati, simpati, dan kesopanan yang sesuai dengan ilmu yang
dipelajari [Drs. H. Muhari, M.Pd.1., interview, 26 April 2025].



Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 [153
Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025

Tata tertib Ma’had Al-Hikmah MAN 1 Gresik disusun sebagai pedoman
bagi santri dalam bersikap, berucap, dan bertindak selama proses belajar. Tata tertib
ini dirumuskan berdasarkan nilai-nilai yang dianut dalam pondok pesantren,
madrasah, dan masyarakat sekitar, yang mencakup ketagwaan, sopan santun,
pergaulan, kedisiplinan, serta nilai-nilai yang mendukung kegiatan belajar yang
efektif. Setiap santri diwajibkan untuk melaksanakan ketentuan yang tercantum
dalam tata tertib ini dengan penuh kesadaran.

Pembuatan tata tertib dilakukan melalui kesepakatan antara perwakilan
santri, agar semua pihak merasa terlibat dan tidak merasa adanya paksaan [Drs. H.
Tamani, S.Ag., M.Pd.l, M.A., interview, 06 Mei 2025]. Pendekatan ini diharapkan
dapat membentuk karakter disiplin yang positif. Ketegasan dalam penerapan tata
tertib diyakini mampu meningkatkan kedisiplinan santri. Dalam proses penyusunan
tata tertib, diskusi dengan santri dilakukan untuk mendorong munculnya karakter
yang baik. Sebagai contoh, pengaturan penggunaan handphone dilaksanakan
dengan memberikan pemahaman kepada santri mengenai pentingnya menahan diri
serta kedisiplinan [Sholih, M.Ag., interview, 26 April 2025].

Metode disiplin positif menekankan pada pendidikan santri untuk
memahami dan memperbaiki perilaku mereka tanpa adanya tekanan. Ustadz
menjelaskan bahwa tindakan yang diambil ketika terdapat pelanggaran terhadap
nilai agidah atau akhlak bukanlah hukuman yang bersifat menekan, tetapi
merupakan cara untuk mengingatkan dan memperbaiki diri. Misalnya, jika seorang
santri lalai dalam pelajaran agidah, mereka diminta untuk mengaji satu atau dua juz.
Tujuan dari tindakan ini adalah agar santri dapat lebih memahami dan menghayati
ayat-ayat yang ada [Ahmad Zahroniy, S.Pd., interview, 26 April 2025]. Pendekatan
ini mendorong santri untuk merenungkan kesalahan mereka dan berusaha untuk
memperbaikinya, sehingga setiap tindakan yang diberikan dapat membawa
kebaikan.

Ustadzah menambahkan bahwa pendekatan di Ma’had saat ini bersifat
"ramah anak" dalam menanggapi pelanggaran. Istilah yang digunakan kini adalah
disiplin positif, yang tidak melibatkan hukuman fisik atau denda. Sebaliknya, fokus
utama adalah membantu santri memahami kesalahan dan berupaya

memperbaikinya. Dalam menghadapi pelanggaran, pendekatan dialogis digunakan



Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 |154
Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025

untuk berkomunikasi dengan santri, memahami alasan di balik perilaku mereka,
serta memberikan tugas tambahan yang bersifat mendidik [Hafiyah Hafidhotul
liImiyah, S.Hum., interview, 26 April 2025]. Dengan cara ini, diharapkan santri
dapat memahami nilai-nilai yang diajarkan dan berusaha untuk tidak
mengulanginya.

Dalam kasus pelanggaran yang lebih serius, kerjasama dengan guru
Bimbingan Konseling (BK) di Mahad menjadi sangat penting. Ustadzah
menjelaskan bahwa evaluasi mingguan dilakukan untuk memantau sikap santri.
Jika terdapat masalah yang mendesak, santri yang bermasalah dapat dibawa ke BK
untuk mendapatkan bimbingan lebih lanjut [Hafiyah Hafidhotul Ilmiyah, S.Hum.,
interview, 26 April 2025]. Dengan demikian, metode disiplin positif tidak hanya
berfungsi untuk mendidik, tetapi juga menciptakan lingkungan yang mendukung
pertumbuhan karakter santri secara holistik.

Dalam praktiknya, metode disiplin positif ini dibagi ke dalam beberapa
kategori, diantara:

1. Kewajiban Santri

Dalam rangka membentuk karakter dan kedisiplinan yang baik, setiap
santri di Ma’had Al-Hikmah MAN 1 Gresik diwajibkan untuk mematuhi
peraturan yang sudah di tetapkan. Apabila ditemukan pelanggaran, Maka akan
diterapkan disiplin positif yang dilakukan dengan pendekatan bertahap sesuai
dengan tingkat pelanggaran yang dilakukan oleh santri. Setiap pelanggaran
dibedakan menjadi tiga kategori berdasarkan tingkat keparahan: ringan,
sedang, dan berat. Berikut adalah urutan penerapan disiplin positif berdasarkan
tingkatannya:

Tabel 1. Disiplin Positif tentang Kewajiban Santri

Tingkatan Keterangan
Pelanggaran ~ Mencemarkan nama baik atau tidak menghormati asatidz, dimulai
Ringan dengan teguran dan dapat berlanjut ke konsekuensi lebih berat jika
diulang.
Pelanggaran  Tidak mengikuti sholat atau kajian, dikenakan sanksi serius, seperti
Sedang mengikuti sholat di belakang imam atau duduk di depan ustadz, dan

dapat melibatkan pemanggilan wali santri untuk pembinaan.
Pelanggaran ~ Meninggalkan pondok tanpa izin atau bullying, mengakibatkan
Berat tindakan tegas, termasuk pengumpulan handphone dan
pengembalian santri kepada wali. Tindakan seperti berkelahi atau
membuat kegaduhan juga dikenakan sanksi pengumpulan
handphone sesuai tingkat pelanggarannya.




Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 [195
Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025

2. Hak Santri
Ma’had Al-Hikmah MAN 1 Gresik memiliki kebijakan disiplin positif
yang bertujuan untuk menegakkan hak-hak santri dengan cara yang mendidik.
Setiap pelanggaran terhadap hak-hak ini tidak hanya dikenakan sanksi, tetapi
juga ditujukan untuk mengajarkan tanggung jawab dan kesadaran akan dampak
tindakan santri.

Tabel 2. Disiplin Positif tentang Hak Santri

Pelanggaran Keterangan
Hak Pulang e Pulang Tidak Sesuai Jadwal: sanksi pengumpulan handphone,
membaca Al-Qur'an 1 juz per hari, dan sholat di shof depan
selama 15 hari untuk disiplin.
e Kembali Tidak Sesuai Jadwal: pengumpulan handphone
selama 7 hari dan sholat di shof depan selama 15 hari.
Menyetorkan e Kotak Makan Kotor: Tidak mendapatkan jatah makan saat
Kotak Makan kotak tidak bersih
o Mengambil Jatah Teman: Harus mengganti dan mencuci
tempat makan teman.
Sarana e Merusak Fasilitas: Harus mengganti barang yang dirusak
Prasarana untuk menumbuhkan kesadaran tanggung jawab.
e Pemborosan Fasilitas: tidak mematikan alat akan bertanggung
jawab menjaga kebersihan kamar mandi selama 1 hari.
Kunjungan Kunjungan tidak sesuai jadwal akan dikenakan teguran, dan jika
Wali Santri berulang, santri tidak diperkenankan bertemu wali, untuk
menghargai waktu kunjungan.

3. Larangan Santri
Di Ma’had Al-Hikmah MAN 1 Gresik, sejumlah larangan ditetapkan
untuk menjaga ketertiban dan disiplin santri. Pelanggaran terhadap larangan ini
dihadapi dengan pendekatan disiplin positif yang bertujuan untuk mendidik
santri. Berikut larangan beserta disiplin positif yang harus diberlakukan:

Tabel 3. Disiplin Positif tentang Larangan Santri

Pelanggaran Keterangan
Merokok Ke-1: teguran dan pemusnahan rokok.
Ke-2: pengumpulan handphone selama 7 hari.
Berduaan dengan Lawan Jenis Ke-1: pembinaan.

Ke-2: pemberitahuan kepada wali.
Ke-3: undangan untuk wali.

Berkata Kurang Sopan Pengumpulan handphone selama 7 hari.

Mengambil Milik Orang Lain Pengembalian, penggantian, dan membaca Al-
Qur'an 2 juz.

Merusak Sarana Prasarana Membaca Al-Qur'an 2 juz.

Membawa Barang Selain yang Dikumpulkan dan dikembalikan kepada wali.

Berkaitan dengan Ma’had
Mengakses Media Pornografi dan  Ke-1: pembinaan dan pengumpulan handphone




Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 [156
Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025

Kurang Bijak dalam 7 hari.
Menggunakan Media Sosial Ke-2: 14 hari.

Ke-3 : undangan untuk wali.
Mempasword HP Pengumpulan handphone selama 2 hari.
Membawa Masuk Teman Selain Ke-1: Pembinaan
Santri dan Keluarga Ke-2: Pengumpulan handphone selama 2 hari.
Memesan Onlineshop dengan Pengumpulan handphone selama 2 hari.
Alamat MAN 1 Gresik
Masuk Ma’had Ketika KBM Pengumpulan handphone selama 1 hari.

4. Ketentuan Handphone (HP)

Setiap santri di Ma’had Al-Hikmah MAN 1 Gresik diwajibkan untuk
mematuhi ketentuan penggunaan handphone sebagai berikut: pertama,
handphone harus dikumpulkan pada siang hari sebelum pukul 15.30 WIB dan
akan dibagikan kembali pada pukul 19.15 WIB. Kedua, handphone harus
dikumpulkan pada malam hari sebelum pukul 21.30 WIB dan akan dibagikan
kembali pada pukul 06.30 WIB. Setiap santri hanya diperbolehkan membawa
satu unit handphone tanpa password, serta diwajibkan menyertakan identitas
diri lengkap pada handphone tersebut. Ketentuan ini bertujuan untuk menjaga
keamanan dan ketertiban di lingkungan pondok pesantren serta menciptakan
suasana belajar yang kondusif.

C. Korelasi Penerapan Pemikiran Pendidikan Ibnu Sina dengan Implementasi
Metode Disiplin Positif

Penerapan metode disiplin positif di Ma'had Al-Hikmah MAN 1 Gresik

mengilustrasikan relevansi pemikiran pendidikan Ibnu Sina dalam konteks
pendidikan modern, terutama dalam upaya mencegah dekadensi moral di kalangan
santri. Beberapa aspek kunci yang menyoroti keselarasan antara prinsip-prinsip
Ibnu Sina dan metode disiplin positif yang diterapkan di Ma'had.
1. Pembinaan Karakter dan Budi Pekerti

Penerapan metode disiplin positif di Ma'had Al-Hikmah MAN 1 Gresik
mencerminkan relevansi pemikiran pendidikan Ibnu Sina dalam konteks
modern, terutama untuk mencegah dekadensi moral di kalangan santri. Dalam
era perubahan sosial yang cepat, pendidikan berperan sebagai fondasi utama
dalam pembentukan karakter dan moralitas individu (Santoso, 2021).
Pendidikan tidak hanya sebagai sarana transfer pengetahuan, tetapi juga untuk

membentuk sikap dan perilaku sesuai nilai-nilai moral (Sudarwan Danim,



Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 [157
Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025

2006, p. 63). Oleh karena itu, pendidikan harus diarahkan untuk menghasilkan
individu yang cerdas secara intelektual dan berakhlak.

Ibnu Sina menekankan pentingnya pendidikan budi pekerti dan nilai-
nilai keagamaan dalam perkembangan anak. la berpendapat bahwa pendidikan
agama adalah mutlak untuk mencapai tujuan utama pendidikan, vyaitu
membentuk individu yang berakhlak baik dan memiliki kepribadian yang kuat.
Diharapkan anak-anak dapat bersikap baik dalam perkataan dan tindakan, serta
memiliki pergaulan yang positif, bijaksana, tulus, sopan, rapi, dan disiplin.
Pendidikan budi pekerti seharusnya menjadi bagian integral dalam kehidupan
keluarga, sekolah, dan masyarakat. Tujuan pendidikan budi pekerti adalah
membentuk individu terpelajar, berkemauan kuat, berakhlak mulia, dan berbuat
kebajikan demi ridha Allah (S. Ulum, 2019, pp. 79-80).

Ibnu Sina menjelaskan bahwa tujuan pendidikan memiliki tiga fungsi
utama: menentukan arah interaksi pembelajaran, mengarahkan perencanaan
dan memberikan motivasi untuk perbaikan, serta memberikan penghargaan
yang mendorong siswa (Qomarudin & Ansari, 2021, p. 138). Tujuan
pendidikan menjadi dasar penting dalam interaksi pembelajaran, terutama
dalam konteks pendidikan akhlak. la menyadari bahwa akhlak kaum muslimin
sangat terpuruk, dan jika akhlak suatu bangsa rusak, maka bangsa tersebut akan
hancur (Ramayulis & Nizar, 2010, p. 31). Dalam hal ini, Ma'had Al-Hikmah
menerapkan metode disiplin positif sebagai aspek fundamental dalam
membentuk karakter dan budi pekerti santri. Melalui peraturan-peraturan yang
ada, metode ini menciptakan kebiasaan baik dalam kehidupan sehari-hari,
dengan pendekatan holistik yang menjadikan pendidikan karakter sebagai
prioritas utama. Pembinaan karakter mencakup pengembangan nilai-nilai
moral, etika, dan tanggung jawab sosial, penting untuk membentuk generasi
muda yang mampu berkontribusi positif dalam masyarakat.

Tujuan dari pendidikan adalah membentuk manusia dengan kepribadian
mulia, mencakup aspek pribadi, sosial, dan spiritual yang terpadu, untuk
mencapai kebahagiaan (sa'adah). Ibnu Sina menyatakan bahwa kebahagiaan
dapat dicapai secara bertahap, dimulai dari diri sendiri, didukung oleh

kesehatan jasmani dan rohani (Ramayulis & Nizar, 2010, p. 32). Dengan



Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 [158
Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025

kondisi ini, individu mampu berinteraksi baik dengan teman sebaya dan
lingkungan, serta mendekatkan diri kepada Allah, yang pada akhirnya
mengarah pada makrifat atau pemahaman mendalam tentang-Nya. Penanaman
nilai-nilai baik, seperti nilai-nilai Islam, sangat penting untuk mengatasi
dekadensi moral generasi muda. Metode yang efektif tidak hanya
mempengaruhi cara siswa belajar, tetapi juga berkontribusi pada pembentukan
karakter mereka. Ungkapan dalam bahasa Arab menyatakan bahwa "metode
lebih penting daripada materi,” menegaskan pentingnya pendekatan yang tepat
dalam pendidikan untuk membentuk moral dan karakter siswa (M. S. Ulum &
Supriyatno, 2006, p. 49).

. Sanksi yang Bersifat Mendidik dan Pendekatan Ramah Anak

Dalam konteks pendidikan era Society 5.0, penerapan sanksi mendidik
sangat penting. Metode disiplin positif di Ma'’had mencerminkan prinsip Ibnu
Sina bahwa hukuman harus disesuaikan dengan kesalahan, tanpa menggunakan
hukuman fisik, melainkan tindakan konstruktif. Santri yang melanggar aturan
dihadapkan pada teguran dan pembinaan untuk mengedukasi, bukan
menghukum, yang menekankan hubungan positif antara guru dan santri. 1bnu
Sina menghargai martabat manusia dan tidak menyukai hukuman,
menyarankan peringatan dan ancaman sebelum tindakan lebih lanjut (S. Ulum,
2019, p. 82). Pendekatan ramah anak ini penting untuk mengatasi dekadensi
moral, di mana kekerasan tidak dianjurkan, melainkan kelembutan hati.
Motivasi, persuasi, dan ekspresi positif dapat digunakan untuk mendorong
anak melakukan kebaikan (Azimah, 2016, p. 78).

Dengan menerapkan pendekatan disiplin positif, Ma'had berupaya
membentuk karakter santri secara manusiawi dan efektif, relevan dengan
tantangan moral di era modern. Pengawasan terus-menerus memungkinkan
pengajaran disesuaikan dengan tujuan pembelajaran (Qomarudin & Ansari,
2021, p. 143). Meskipun ahli pendidikan modern menganjurkan kombinasi
hukuman menyenangkan dan menakutkan, sanksi harus disesuaikan dengan
karakter anak (S. Ulum, 2019, pp. 84-85). Penggunaan hukuman fisik, seperti
cambukan, dapat dipertimbangkan setelah sanksi lain tidak berhasil, tetapi

harus dilakukan dengan hati-hati untuk menghindari cedera serius. Tujuan



Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 [159
Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025

utama adalah agar anak belajar dari hukuman dan menghindari kesalahan di
masa depan. Pendidikan yang berfokus pada pembinaan karakter dan budi
pekerti penting untuk membangun generasi yang cerdas secara intelektual dan

kuat secara moral, demi masa depan bangsa yang lebih baik..

KESIMPULAN

Penerapan metode disiplin positif di Ma'had Al-Hikmah MAN 1 Gresik sangat
sejalan dengan pemikiran pendidikan Ibnu Sina, terutama dalam konteks pembinaan
karakter dan budi pekerti santri. Metode ini tidak hanya berfungsi sebagai alat untuk
mendisiplinkan, tetapi juga sebagai sarana untuk membentuk individu yang memiliki
integritas dan nilai-nilai moral yang kuat. Dengan fokus pada pendidikan budi pekerti,
Ma'had berupaya menciptakan lingkungan yang mendukung perkembangan karakter
santri, sejalan dengan prinsip Ibnu Sina yang menekankan pentingnya pendidikan
agama dan moral sebagai fondasi utama untuk mencapai kebahagiaan (sa‘adah).

Penerapan sanksi yang bersifat mendidik menunjukkan penghargaan terhadap
martabat santri, serta menekankan pentingnya hubungan positif antara guru dan santri.
Dengan tidak menggunakan hukuman fisik, pendekatan ini memberikan kesempatan
bagi santri untuk merenungkan kesalahan dan memperbaiki diri dalam konteks yang
positif. Hal ini sangat relevan dalam menghadapi dekadensi moral di kalangan generasi
muda saat ini, di mana nilai-nilai moral sering kali terabaikan.

Rekomendasi untuk penelitian selanjutnya adalah untuk mengeksplorasi lebih
dalam efektivitas metode disiplin positif dalam konteks yang berbeda, serta bagaimana
teknologi dapat digunakan untuk mendukung pembinaan karakter dan moral di era
Society 5.0. Penelitian lebih lanjut juga dapat mengkaji dampak jangka panjang dari
penerapan metode ini terhadap perkembangan pribadi dan sosial santri, serta
kontribusinya terhadap masyarakat secara keseluruhan. Dengan demikian, pendidikan
dapat terus beradaptasi dan berfungsi sebagai pilar utama dalam membentuk generasi

yang tidak hanya cerdas, tetapi juga berakhlak mulia.

DAFTAR PUSTAKA

Adzim, A. K. (2021). Konsep Pendidikan Karakter Anak Berbasis Keluarga Islami Era
Society 5.0. TaLimuna: Jurnal Pendidikan Islam, 10(1), 14-23.



Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 [160
Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025

Agus Maimun. (2020). Penelitian Studi Kasus Bidang Pendidikan Agama Islam. UIN-
Maliki Press.

Azimah. (2016). Konsep Pendidikan dalam Prespektif Pemikiran Ibnu Sina. FITRA,
2(2), 69-80.

Febriandari, E. I. (2017). Penerapan Metode Disiplin Positif sebagai Bentuk Pembinaan
Pendidikan Karakater Disiplin Anak SD. Prosiding Seminar Nasional Pendidikan
Pembelajaran.

Hidayat, M. T., & Handayani, A. N. (2022). Pendidikan Karakter di Era Society 5.0.
Jurnal Inovasi Teknik Dan Edukasi Teknologi, 2(5), 261-266.

Idris, 1. (2013). Konsep Disiplin dalam Pendidikan Islam. Serambi Tarbawi: Jurnal
Studi Pemikiran, Riset Dan Pengembangan Pendidikan Islam, 1(1).

Jalaludin. (1996). Filsafat Pendidikan Islam. PT Raja Grafindo Persada.

Lenaini, 1. (2021). Teknik Pengambilan Sampel Purposive Dan Snowball Sampling.
Jurnal Kajian, Penelitian & Pengembangan Pendidikan Sejarah, 6(1), 33-39. p-
ISSN 2549-7332 %7C e-ISSN 2614-1167%0D

Marwah, Z., & Azri, N. K. (2019). Peranan Pendidikan Agama Islam dalam Mengatasi
Dekadensi Moral (Studi Kasus Desa Melati 1l Kec. Perabungan Kab. Deli
Serdang). JISA: Jurnal limiah Sosiologi Agama, 2(2), 1-23.

Matthew B. Milles, A Michael Huberman, & Saldana, J. (2014). Qualitative Data
Analysis a Methods Sourcebook. SAGE Publication.

Qomarudin, A., & Ansari. (2021). Konsep Pendidikan Islam Menurut Ibnu Sina dan
Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah. Islamika: Jurnal Keislaman Dan Ilmu Pendidikan,
3(2), 134-148.

Ramayulis, & Nizar, S. (2010). Ensiklopedi Tokoh Pendidikan Islam. Quantum
Teaching.

Salim, M. N., Irsyad, M., & Syamsudin. (2023). Peran Pendidikan Disiplin dalam
Meningkatkan Sikap Tanggung Jawab Siswa (Studi Kasus di Madrasah Aliyah
Salafiyah Syafi’iyah Tebuireng Jombang ). EL-Islam, 5(1).

Salsabila, U. H., Hutami, A. S., Fakhiratunnisa, S. A., Ramadhani, W., & Silvira, Y.
(2020). Peran Pendidikan Islam terhadap Pembentukan Karakter Disiplin Peserta
Didik. Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman, 10(3).

Santoso, G. (2021). Model Analysis ( SWOT ) of Curriculum Development From Civic
Education at 21 Century 4.0 Era in Indonesian. International Journal of
Entrepreneurship and Business Development, 04(02), 250-256.

Sari, M. S., & Zefri, M. (2019). Pengaruh Akuntabilitas, Pengetahuan, dan Pengalaman
Pegawai Negeri Sipil Beserta Kelompok Masyarakat (Pokmas) Terhadap Kualitas
Pengelolaan Dana Kelurahan Di Lingkungan Kecamatan Langkapura. Jurnal
Ekonomi, 21(3), 308-315. p-ISSN 2549-7332 %7C e-ISSN 2614-1167%0D



Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 [161
Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025

Sihombing, A. G. (2022). Urgensi Pendidikan Etika Moral. Kompas.Com.
https://www.kompas.com/edu/read/2022/08/11/132213171/urgensi-pendidikan-
etika-moral?page=all#

Siti Fauziah. (2023). Kenakalan Remaja Kaum Santri di Pesantren. Kompasiana.Com.
https://www.kompasiana.com/sifafauziah8974/648877ff08a8b515e96aed22/kenaka
lan-remaja-kaum-santri-di-pesantren

Sormin, Darliana, dkk. (2020). Konsep Pendidikan dalam Prespektif Pemikiran lbnu
Sina. Al-Muaddib :Jurnal Ilmu-1lmu Sosial Dan Keislaman, 5(1), 87-95.

Sudarwan Danim. (2006). Agenda Pembaruan Sistem Pendidikan. Pustaka Pelajar.

Sugirin. (2010). Affective Domain Development: Reality And Expectation. Cakrawala
Pendidikan.

Suparno, P. (2012). Harapan Untuk Kurikulum Baru. Kompas.

Tholkha, 1. (2004). Membuka Jendela Pendidikan Islam. Raja Grafindo Persada.
Ulum, M. S., & Supriyatno, T. (2006). Tarbiyah Qur aniyah. UIN Press.

Ulum, S. (2019). Ibnu Sina Sebuah Biografi. Sociality.



