
145 

 

 

Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 

Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025 

at-Tarbiyah al-Mustamirrah: Jurnal Pendidikan Islam  
Pengelola: Jurusan Pendidikan Agama Islam Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan 

Penerbit: Universitas Islam Negeri Mahmud Yunus Batusangkar 
Website: https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/at-tarbiyah  

Email: at-tarbiyah@uinmybatusangkar.ac.id  

P-ISSN: 2775-7099       ; E-ISSN: 2775-7498 

 

Analisis Korelasi Pemikiran Ibnu Sina dalam Implementasi Disiplin 

Positif di Ma’had MAN 1 Gresik 

 
Fita Azkiyatur Rofi’ah*) 

UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, Jawa Timur, Indonesia 

230101210030@student.uin-malang.ac.id   

 

Mohammad Asrori 

UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, Jawa Timur, Indonesia 

asrori@pai.uin-malang.ac.id 

 

Alfin Mustikawan 

UIN Maulana Malik Ibrahim Malang, Jawa Timur, Indonesia 

el.mustikawan@uin-malang.ac.id  

 

*)Corresponding Author 

 
Received: 15-04-2025 Revised: 22-05-2025 Approved: 24-05-2025 

 

Abstrak 

Penelitian ini mengeksplorasi implementasi pemikiran pendidikan Ibnu Sina, khususnya 

metode targhib wa tarhib dalam konteks penerapan disiplin positif di Ma'had Al-

Hikmah MAN 1 Gresik. Fokus utama penelitian ini adalah strategi yang diterapkan oleh 

kepala sekolah dan pengurus Ma’had dalam mengimplementasikan metode disiplin 

positif untuk membentuk karakter dan moral santri di era Society 5.0. Pendekatan 

kualitatif digunakan dengan metode studi lapangan, yang meliputi observasi, 

wawancara, dan dokumentasi. Observasi dilakukan sebanyak lima kali untuk menilai 

aktivitas santri serta interaksi antara pendidik dan santri. Wawancara dilakukan 

langsung dengan lima narasumber, termasuk kepala sekolah dan pengurus Ma'had yang 

dipilih menggunakan teknik purposive sampling. Analisis data mengikuti model Miles 

dan Huberman dengan penerapan triangulasi untuk menjamin validitas data. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa strategi kepala sekolah dan pengurus dalam menerapkan 

metode disiplin positif efektif dalam membangun karakter dan moral santri, sejalan 

dengan nilai-nilai pendidikan Ibnu Sina yang menekankan kasih sayang dan 

pemahaman karakter individu. Ma'had Al-Hikmah berupaya menciptakan generasi 

muda yang mampu menghadapi tantangan digital dengan integritas dan rasa tanggung 

jawab yang tinggi. Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi terhadap 

pengembangan strategi pendidikan yang lebih baik dan pemahaman yang lebih dalam 

mengenai integrasi nilai-nilai moral dalam pendidikan modern. 

Kata Kunci: Pemikiran Ibnu Sina, Metode Disiplin Positif, Moral Santri 

https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/at-tarbiyah
mailto:at-tarbiyah@uinmybatusangkar.ac.id
http://u.lipi.go.id/1613005006
http://u.lipi.go.id/1612950541
mailto:230101210030@student.uin-malang.ac.id
mailto:asrori@pai.uin-malang.ac.id
mailto:el.mustikawan@uin-malang.ac.id


146 

 

 

Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 

Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025 

 

Abstract 

This study explores the implementation of Ibn Sina's educational philosophy, 

particularly the methods of targhib wa tarhib, in the context of positive discipline at 

Ma'had Al-Hikmah MAN 1 Gresik. The main focus of this research is the strategies 

employed by the principal and administrators of the Ma'had in applying these methods 

to shape the character and morals of students in the era of Society 5.0. A qualitative 

approach was employed, utilizing filed study methods including observations, 

interviews, and documentation. Observations were conducted five times to assess 

students’ activities and their interactions with educators. Interviews were conducted 

directly with five key informants, including the principal and Ma'had administrators, 

selected through purposive sampling. Data were analyzed using the Miles and 

Huberman model, and did triangulation for data trustworthiness. The results indicate 

that the strategies of the principal and administrators in implementing positive 

discipline methods are effective in building the character and morals of students, 

aligning with the values of Ibn Sina's ideas that emphasize compassion and 

understanding of individual character. Ma'had Al-Hikmah is committed to nurturing a 

generation adept at navigating digital challenges with unwavering integrity and a 

profound sense of responsibility. This research is expected to contribute to the 

development of better educational strategies and a deeper understanding of the 

integration of moral values in modern education. 

 

Keywords: The Thoughts of Ibn Sina, Positive Discipline Methods, Student Morality 

PENDAHULUAN 

Krisis moral di kalangan generasi muda saat ini menjadi tantangan serius bagi 

dunia Pendidikan (Marwah & Azri, 2019, p. 118). Fenomena seperti ketidakpatuhan 

terhadap aturan, perilaku menyimpang, serta lemahnya kesadaran etis di kalangan 

pelajar mencerminkan belum optimalnya proses internalisasi nilai-nilai kedisiplinan. Di 

lingkungan pendidikan berbasis keagamaan seperti ma’had, persoalan ini juga tidak 

terhindarkan. Praktik pelanggaran disiplin seperti membolos, merokok, hingga 

meninggalkan pesantren tanpa izin masih ditemukan, sebagaimana tercermin dalam data 

lapangan dan sejumlah penelitian terdahulu (Siti Fauziah, 2023). Kondisi ini 

menunjukkan bahwa pendidikan karakter, khususnya nilai kedisiplinan sebagai fondasi 

moral, belum sepenuhnya berhasil membentuk perilaku yang konsisten dan 

berkesadaran di kalangan peserta didik (Santoso, 2021). 

Salah satu penyebab lemahnya pembentukan karakter adalah model pendidikan 

yang masih dominan bersifat kognitif-verbalistik. Ketika pendidikan hanya menekankan 

pencapaian akademik tanpa keseimbangan aspek afektif dan psikomotorik, maka nilai-

nilai moral tidak tertanam secara mendalam (Sugirin, 2010; Suparno, 2012). Pendekatan 

hukuman yang bersifat represif pun kerap digunakan untuk menanggulangi pelanggaran, 



147 

 

 

Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 

Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025 

namun hasilnya sering kali hanya menimbulkan ketakutan, bukan kesadaran. Sebagai 

respons terhadap kondisi ini, konsep disiplin positif hadir sebagai pendekatan alternatif 

yang lebih humanis. Disiplin positif menekankan pentingnya komunikasi, penghargaan, 

pembiasaan, dan keteladanan sebagai sarana pembentukan tanggung jawab dan 

kesadaran diri siswa (Febriandari, 2017, p. 156). Pendekatan ini sejalan dengan prinsip 

tarbiyah dalam pendidikan Islam, yang mengedepankan kesantunan, pembiasaan 

akhlak, serta pembentukan karakter melalui teladan dan dialog. 

Nilai-nilai moral dalam pendidikan tidak bisa dilepaskan dari landasan filosofis 

dan tokoh-tokoh pemikir Islam, salah satunya Ibnu Sina, yang dikenal sebagai ilmuwan 

Muslim dengan pemikiran pendidikan yang komprehensif. Ibnu Sina menekankan 

pentingnya pendidikan akhlak dengan metode targhib (apresiasi) dan tarhib (teguran 

atau sanksi mendidik), dengan memperhatikan aspek psikologis peserta didik (Sormin, 

Darliana, 2020, p. 92). Menurutnya, pendidikan tidak hanya bertujuan menyampaikan 

ilmu, tetapi juga membentuk karakter melalui pendekatan yang sesuai dengan 

perkembangan anak. Pandangan ini relevan dengan gagasan bahwa “metode lebih 

penting daripada materi” (M. S. Ulum & Supriyatno, 2006, p. 49), menandakan bahwa 

efektivitas pembelajaran ditentukan oleh pendekatannya. 

Dalam konteks ini, praktik penerapan disiplin positif di Ma’had Al-Hikmah 

MAN 1 Gresik menjadi menarik untuk diteliti. Berdasarkan observasi lapangan, 

diketahui bahwa pihak Ma’had menghadapi tantangan moral yang nyata seperti 

pelanggaran disiplin oleh santri. Namun demikian, pengelola Ma’had telah menerapkan 

strategi pembinaan berbasis disiplin positif dengan pendekatan edukatif, komunikatif, 

dan spiritual. Strategi tersebut mencakup penggunaan sanksi mendidik, pembiasaan 

ibadah, pembentukan tanggung jawab, serta keteladanan dari para pengurus dan kepala 

madrasah. Pendekatan ini tidak hanya menanggulangi pelanggaran, tetapi juga 

membangun kesadaran moral santri secara internal. 

Pentingnya penelitian ini semakin diperkuat oleh kondisi sosial masyarakat 

digital saat ini, di mana etika moral generasi muda mengalami penurunan. Berdasarkan 

indeks Digital Civility Index (DCI), Indonesia berada pada peringkat ke-29 dalam hal 

etika di media sosial (Sihombing, 2022), menunjukkan bahwa dekadensi moral juga 

merambah ruang digital. Hal ini memperkuat urgensi lembaga pendidikan, termasuk 

Ma’had, untuk tetap relevan dengan perkembangan zaman dengan mengintegrasikan 



148 

 

 

Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 

Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025 

nilai-nilai moral dalam sistem pembelajaran yang adaptif dan berkarakter. Oleh karena 

itu, disiplin positif menjadi pendekatan strategis dalam membentuk karakter peserta 

didik di era Society 5.0, yang menuntut manusia tidak hanya cerdas secara intelektual, 

tetapi juga memiliki integritas dan empati sosial (Hidayat & Handayani, 2022, p. 262). 

Penanaman nilai-nilai baik melalui pendidikan telah ditegaskan dalam berbagai 

teori nilai seperti yang disampaikan oleh Milton Rokeach dan James Bank, bahwa nilai 

adalah keyakinan yang menjadi dasar tindakan individu. Dalam pendidikan Islam, nilai-

nilai tersebut bersumber dari ajaran agama yang membentuk akhlak dan perilaku 

(Adzim, 2021). Oleh karena itu, metode pembelajaran yang digunakan harus mampu 

menginternalisasi nilai secara efektif, bukan sekadar mentransfer pengetahuan. Konsep 

pemikiran Ibnu Sina menjadi sangat relevan dalam konteks ini, karena mengajarkan 

bahwa pembelajaran yang baik harus mempertimbangkan aspek psikologis siswa dan 

menghindari kekerasan fisik. 

Penelitian-penelitian sebelumnya turut menguatkan pentingnya disiplin dalam 

Islam sebagai instrumen pembentukan karakter. M. Nur Salim dkk. menemukan bahwa 

pendidikan disiplin membentuk tanggung jawab siswa melalui pendampingan dan 

keteladanan yang berlandaskan pada ketaatan terhadap aturan (Salim et al., 2023). 

Iskandar Idris menyatakan bahwa kedisiplinan menumbuhkan kepatuhan dan keikhlasan 

menjalankan tata tertib, serta membimbing siswa dalam mengambil keputusan (Idris, 

2013). Sementara itu, Unik Hanifah Salsabila dkk. menekankan bahwa pendidikan 

Islam membentuk karakter disiplin melalui pembiasaan, nasihat, dan keteladanan 

pendidik. Temuan ini menunjukkan bahwa pendekatan disiplin dalam Islam tidak hanya 

menekankan kepatuhan, tetapi juga menumbuhkan nilai moral dan tanggung jawab 

secara internal (Salsabila et al., 2020). 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis korelasi antara pemikiran pendidikan 

Ibnu Sina, khususnya metode targhib wa tarhib, dengan implementasi disiplin positif di 

Ma’had Al-Hikmah MAN 1 Gresik. Fokus utamanya adalah mengkaji strategi yang 

digunakan oleh kepala madrasah dan pengurus Ma’had dalam menerapkan pendekatan 

disiplin positif untuk membentuk karakter dan moral santri di era modern. Meskipun 

berbagai penelitian telah membahas pendidikan karakter dan pemikiran tokoh-tokoh 

Islam, kajian yang secara spesifik menghubungkan pemikiran Ibnu Sina dengan praktik 

disiplin positif di lembaga pendidikan masih jarang ditemukan. 



149 

 

 

Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 

Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025 

Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat mengisi celah dalam literatur 

ilmiah serta memberikan kontribusi praktis bagi dunia pendidikan Islam dalam 

menghadapi tantangan moral kontemporer. Hasilnya tidak hanya memperkaya wacana 

akademis, tetapi juga memberikan alternatif solusi yang dapat diimplementasikan dalam 

pembinaan karakter santri secara efektif, relevan, dan berkelanjutan. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini mengadopsi pendekatan kualitatif dengan metode studi lapangan, 

yang menggabungkan observasi, wawancara, dan dokumentasi (Sari & Zefri, 2019, p. 

311). Selama proses penelitian, peneliti melakukan observasi sebanyak lima kali di 

Ma'had Al-Hikmah. Observasi ini difokuskan pada aktivitas dan kegiatan santri yang 

berlangsung, serta interaksi antara pendidik dan santri dalam konteks penerapan disiplin 

positif. Selain itu, wawancara dilaksanakan secara langsung (face-to-face) dengan lima 

narasumber. Narasumber tersebut terdiri dari kepala sekolah, kepala Ma'had, wakil 

kepala Ma'had, dan dua pengurus yang terlibat dalam penerapan metode disiplin positif. 

Pemilihan narasumber ini dilakukan dengan menggunakan teknik purposive sampling, 

yang mempertimbangkan relevansi identitas mereka terhadap tujuan penelitian (Lenaini, 

2021, p. 34). Data primer dikumpulkan melalui interaksi langsung dengan narasumber, 

sedangkan data sekunder diperoleh dari literatur yang berkaitan dengan pemikiran 

pendidikan Ibnu Sina, metode disiplin positif, dan isu dekadensi moral di era Society 

5.0. Untuk menjamin validitas data, peneliti menerapkan triangulasi sumber dan teknik, 

sehingga konsistensi informasi dapat diverifikasi dari berbagai sumber (Agus Maimun, 

2020, p. 92). Analisis data dilakukan dengan mengikuti model yang dikembangkan oleh 

Miles dan Huberman. Proses analisis ini meliputi reduksi data, penyajian data, dan 

penarikan kesimpulan berdasarkan temuan yang signifikan (Matthew B. Milles et al., 

2014, p. 31). Secara keseluruhan, proses penelitian ini mencerminkan upaya mendalam 

untuk memahami dan menjelaskan korelasi antara pemikiran pendidikan Ibnu Sina 

dengan penerapan metode disiplin positif di Ma'had Al-Hikmah MAN 1 Gresik dengan. 

Hal ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam mencegah dekadensi moral di 

tengah perkembangan era Society 5.0. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 



150 

 

 

Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 

Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025 

A. Implementasi Metode Targhib wa Tarhib dalam Pendidikan Menurut Ibnu 

Sina 

Ibnu Sina merupakan pemikir Islam yang sangat memperhatikan aspek 

psikologis dalam pendidikan. Ia berpandangan bahwa proses belajar tidak hanya 

bertujuan untuk mentransfer pengetahuan, tetapi juga untuk membentuk karakter 

dan moral peserta didik (Qomarudin & Ansari, 2021, p. 140). Salah satu 

pendekatan penting yang ditawarkan Ibnu Sina dalam pembinaan disiplin peserta 

didik adalah metode targhib wa tarhib. Metode ini terdiri dari dua komponen 

utama: targhib, yaitu pemberian dorongan positif seperti penghargaan, pujian, atau 

janji kebaikan; dan tarhib, yaitu pemberian peringatan atau konsekuensi yang 

bersifat mendidik seperti teguran atau ancaman yang terukur. Konsep ini lahir dari 

kesadaran Ibnu Sina bahwa manusia memiliki potensi baik dan buruk yang perlu 

diarahkan secara seimbang melalui pendekatan emosional dan spiritual (S. Ulum, 

2019, p. 75). 

Ibnu Sina menolak penggunaan hukuman fisik dalam proses pendidikan 

karena dianggap dapat merusak jiwa dan motivasi belajar peserta didik. Sebaliknya, 

ia menganjurkan pembinaan moral dengan mempertimbangkan kondisi psikologis, 

usia, dan tingkat perkembangan anak. Metode targhib wa tarhib ini bertujuan 

menumbuhkan kesadaran intrinsik dalam diri siswa agar mereka mampu 

membedakan baik dan buruk, serta bertindak berdasarkan kesadaran, bukan sekadar 

takut hukuman atau mengejar hadiah. 

Ibnu Sina secara tegas menolak penggunaan hukuman fisik karena dianggap 

merusak jiwa dan motivasi belajar anak. Sebaliknya, ia menekankan pentingnya 

memahami kondisi psikologis, usia, serta tingkat perkembangan peserta didik 

dalam memberikan pembinaan moral. Tujuan utama dari metode ini adalah 

membentuk kesadaran intrinsik peserta didik agar mereka mampu membedakan 

antara yang baik dan buruk, serta bertindak berdasarkan kesadaran, bukan karena 

tekanan atau iming-iming semata. Menurut Abuddin Nata dalam kajian pemikiran 

pendidikan Islam, Ibnu Sina sangat menekankan bahwa metode pembelajaran harus 

memperhatikan perkembangan psikologis anak didik. Ia juga menyesuaikan metode 

penyampaian dengan sifat materi dan karakter peserta didik. Di antara metode yang 

ditawarkan Ibnu Sina selain targhib wa tarhib adalah talqin, demonstrasi, 



151 

 

 

Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 

Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025 

pembiasaan, keteladanan, diskusi, magang, dan penugasan (Sormin, Darliana, 2020, 

p. 92). 

Secara praktis, targhib dalam konteks pendidikan modern dapat diartikan 

sebagai pemberian reward, baik berupa hadiah, pujian, maupun pengakuan. Ini 

berfungsi sebagai reinforcement positif untuk mendorong motivasi belajar 

(Qomarudin & Ansari, 2021, pp. 140–142). Sementara itu, tarhib dapat berupa 

pemberian teguran, peringatan, atau sanksi ringan, yang dilakukan dengan 

pendekatan lembut tanpa kekerasan. Misalnya, melalui ekspresi wajah serius, 

dialog reflektif, atau pembatasan aktivitas sebagai bentuk kontrol perilaku. 

Namun demikian, Ibnu Sina menyadari bahwa dalam situasi tertentu, 

hukuman mungkin dibutuhkan. Ia mensyaratkan bahwa hukuman harus diberikan 

secara selektif, bijak, dan bertahap. Bila sangat terpaksa, pukulan bisa digunakan, 

tetapi hanya satu kali, tidak menyakitkan, dan dilakukan setelah berbagai tahapan 

peringatan diberikan (S. Ulum, 2019, pp. 82–83). Ini menunjukkan bahwa baginya, 

hukuman bukan sarana utama, melainkan jalan terakhir dalam koreksi perilaku. 

Kepekaan guru dalam menerapkan pendekatan ini sangat penting. Guru 

harus mengenal karakter, kecenderungan, serta latar belakang peserta didik secara 

mendalam. Beberapa anak cukup diberi isyarat untuk berubah, sementara yang lain 

membutuhkan bimbingan yang lebih intens. Terdapat pula anak yang merespon 

pendekatan non-fisik lebih baik dibanding hukuman fisik. Oleh karena itu, 

fleksibilitas dan kecermatan dalam memahami respons anak menjadi kunci 

keberhasilan pendekatan targhib wa tarhib. 

Ibnu Sina juga menekankan bahwa tugas guru tidak hanya menyampaikan 

teori, tetapi juga melatih keterampilan, membentuk karakter, dan mengembangkan 

kebebasan berpikir siswa (S. Ulum, 2019, p. 76). Pembelajaran harus mencakup 

dimensi kognitif, afektif, dan psikomotor secara seimbang. Guru perlu menciptakan 

lingkungan yang terbuka, mendorong siswa untuk bertanya, serta menghindari 

perilaku yang dapat mengganggu suasana belajar (Jalaludin, 1996, p. 138). 

Selain itu, keberhasilan implementasi metode ini juga ditentukan oleh 

hubungan yang harmonis antara guru, siswa, dan orang tua. Ibnu Sina meyakini 

bahwa peran guru bukan hanya sebagai pendidik di kelas, tetapi juga sebagai 

pembimbing yang memperhatikan kesejahteraan psikologis dan sosial peserta didik. 



152 

 

 

Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 

Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025 

Guru ideal menurut Ibnu Sina adalah mereka yang memiliki integritas kepribadian, 

pemahaman agama yang kuat, kemampuan logis yang tinggi, dan daya tarik yang 

mampu menginspirasi murid-muridnya (Tholkha, 2004, p. 257). Dengan demikian, 

metode targhib wa tarhib dalam pemikiran Ibnu Sina bukan hanya strategi 

mendisiplinkan anak, tetapi merupakan pendekatan pendidikan holistik yang 

berakar pada pemahaman mendalam tentang psikologi peserta didik, nilai-nilai 

spiritual, serta hubungan interpersonal yang sehat. 

Implementasi metode targhib wa tarhib tidak hanya berhenti pada tataran 

konseptual, tetapi juga telah diterapkan secara nyata dalam praktik pendidikan 

Islam di Indonesia. Di MA Salafiyah Syafi’iyah Tebuireng Jombang, kedisiplinan 

siswa dibentuk melalui pembiasaan, pendampingan, dan keteladanan guru, yang 

sejalan dengan prinsip targhib wa tarhib yaitu pemberian motivasi positif dan 

peringatan edukatif untuk menumbuhkan kesadaran disiplin secara internal (Salim 

et al., 2023). Hal serupa terlihat dalam pembentukan karakter disiplin di sekolah 

umum melalui pendidikan Islam, di mana metode seperti pemberian materi 

keagamaan, nasihat, teguran, dan pembiasaan menjadi strategi utama (Salsabila et 

al., 2020). Penelitian lain menegaskan bahwa pendekatan bimbingan dan arahan 

yang bersifat edukatif juga mencerminkan penerapan nyata metode ini dalam 

membentuk sikap patuh dan bertanggung jawab (Idris, 2013). Ketiga temuan 

tersebut memperkuat bahwa metode targhib wa tarhib telah menjadi bagian integral 

dari sistem pendidikan Islam dalam menanamkan kedisiplinan dan tanggung jawab 

secara psikologis dan spiritual.  

 

B. Implementasi Metode Disiplin Positif 

Metode disiplin positif merupakan pendekatan pendidikan yang bertujuan 

untuk membentuk karakter serta meningkatkan kedisiplinan santri. Penerapan tata 

tertib di Ma'had dianggap sangat penting, sebagaimana diungkapkan oleh Kepala 

Sekolah. Beliau menyatakan bahwa karakter anak-anak dipengaruhi oleh 

lingkungan dan interaksi sosial. Oleh karena itu, tata tertib diperlukan untuk 

mencapai tujuan pengajaran dari kitab-kitab yang dipelajari, sehingga santri dapat 

mengembangkan empati, simpati, dan kesopanan yang sesuai dengan ilmu yang 

dipelajari [Drs. H. Muhari, M.Pd.I., interview, 26 April 2025]. 



153 

 

 

Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 

Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025 

Tata tertib Ma’had Al-Hikmah MAN 1 Gresik disusun sebagai pedoman 

bagi santri dalam bersikap, berucap, dan bertindak selama proses belajar. Tata tertib 

ini dirumuskan berdasarkan nilai-nilai yang dianut dalam pondok pesantren, 

madrasah, dan masyarakat sekitar, yang mencakup ketaqwaan, sopan santun, 

pergaulan, kedisiplinan, serta nilai-nilai yang mendukung kegiatan belajar yang 

efektif. Setiap santri diwajibkan untuk melaksanakan ketentuan yang tercantum 

dalam tata tertib ini dengan penuh kesadaran. 

Pembuatan tata tertib dilakukan melalui kesepakatan antara perwakilan 

santri, agar semua pihak merasa terlibat dan tidak merasa adanya paksaan [Drs. H. 

Tamani, S.Ag., M.Pd.I, M.A., interview, 06 Mei 2025]. Pendekatan ini diharapkan 

dapat membentuk karakter disiplin yang positif. Ketegasan dalam penerapan tata 

tertib diyakini mampu meningkatkan kedisiplinan santri. Dalam proses penyusunan 

tata tertib, diskusi dengan santri dilakukan untuk mendorong munculnya karakter 

yang baik. Sebagai contoh, pengaturan penggunaan handphone dilaksanakan 

dengan memberikan pemahaman kepada santri mengenai pentingnya menahan diri 

serta kedisiplinan [Sholih, M.Ag., interview, 26 April 2025]. 

Metode disiplin positif menekankan pada pendidikan santri untuk 

memahami dan memperbaiki perilaku mereka tanpa adanya tekanan. Ustadz 

menjelaskan bahwa tindakan yang diambil ketika terdapat pelanggaran terhadap 

nilai aqidah atau akhlak bukanlah hukuman yang bersifat menekan, tetapi 

merupakan cara untuk mengingatkan dan memperbaiki diri. Misalnya, jika seorang 

santri lalai dalam pelajaran aqidah, mereka diminta untuk mengaji satu atau dua juz. 

Tujuan dari tindakan ini adalah agar santri dapat lebih memahami dan menghayati 

ayat-ayat yang ada [Ahmad Zahroniy, S.Pd., interview, 26 April 2025]. Pendekatan 

ini mendorong santri untuk merenungkan kesalahan mereka dan berusaha untuk 

memperbaikinya, sehingga setiap tindakan yang diberikan dapat membawa 

kebaikan. 

Ustadzah menambahkan bahwa pendekatan di Ma’had saat ini bersifat 

"ramah anak" dalam menanggapi pelanggaran. Istilah yang digunakan kini adalah 

disiplin positif, yang tidak melibatkan hukuman fisik atau denda. Sebaliknya, fokus 

utama adalah membantu santri memahami kesalahan dan berupaya 

memperbaikinya. Dalam menghadapi pelanggaran, pendekatan dialogis digunakan 



154 

 

 

Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 

Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025 

untuk berkomunikasi dengan santri, memahami alasan di balik perilaku mereka, 

serta memberikan tugas tambahan yang bersifat mendidik [Hafiyah Hafidhotul 

Ilmiyah, S.Hum., interview, 26 April 2025]. Dengan cara ini, diharapkan santri 

dapat memahami nilai-nilai yang diajarkan dan berusaha untuk tidak 

mengulanginya. 

Dalam kasus pelanggaran yang lebih serius, kerjasama dengan guru 

Bimbingan Konseling (BK) di Ma'had menjadi sangat penting. Ustadzah 

menjelaskan bahwa evaluasi mingguan dilakukan untuk memantau sikap santri. 

Jika terdapat masalah yang mendesak, santri yang bermasalah dapat dibawa ke BK 

untuk mendapatkan bimbingan lebih lanjut [Hafiyah Hafidhotul Ilmiyah, S.Hum., 

interview, 26 April 2025]. Dengan demikian, metode disiplin positif tidak hanya 

berfungsi untuk mendidik, tetapi juga menciptakan lingkungan yang mendukung 

pertumbuhan karakter santri secara holistik. 

Dalam praktiknya, metode disiplin positif ini dibagi ke dalam beberapa 

kategori, diantara: 

1. Kewajiban Santri 

Dalam rangka membentuk karakter dan kedisiplinan yang baik, setiap 

santri di Ma’had Al-Hikmah MAN 1 Gresik diwajibkan untuk mematuhi 

peraturan yang sudah di tetapkan. Apabila ditemukan pelanggaran, Maka akan 

diterapkan disiplin positif yang dilakukan dengan pendekatan bertahap sesuai 

dengan tingkat pelanggaran yang dilakukan oleh santri. Setiap pelanggaran 

dibedakan menjadi tiga kategori berdasarkan tingkat keparahan: ringan, 

sedang, dan berat. Berikut adalah urutan penerapan disiplin positif berdasarkan 

tingkatannya: 

Tabel 1. Disiplin Positif tentang Kewajiban Santri 

Tingkatan Keterangan 

Pelanggaran 

Ringan 
Mencemarkan nama baik atau tidak menghormati asatidz, dimulai 

dengan teguran dan dapat berlanjut ke konsekuensi lebih berat jika 

diulang. 
Pelanggaran 

Sedang 

Tidak mengikuti sholat atau kajian, dikenakan sanksi serius, seperti 

mengikuti sholat di belakang imam atau duduk di depan ustadz, dan 

dapat melibatkan pemanggilan wali santri untuk pembinaan. 

Pelanggaran 

Berat 

Meninggalkan pondok tanpa izin atau bullying, mengakibatkan 

tindakan tegas, termasuk pengumpulan handphone dan 

pengembalian santri kepada wali. Tindakan seperti berkelahi atau 

membuat kegaduhan juga dikenakan sanksi pengumpulan 

handphone sesuai tingkat pelanggarannya. 



155 

 

 

Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 

Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025 

2. Hak Santri 

Ma’had Al-Hikmah MAN 1 Gresik memiliki kebijakan disiplin positif 

yang bertujuan untuk menegakkan hak-hak santri dengan cara yang mendidik. 

Setiap pelanggaran terhadap hak-hak ini tidak hanya dikenakan sanksi, tetapi 

juga ditujukan untuk mengajarkan tanggung jawab dan kesadaran akan dampak 

tindakan santri. 

Tabel 2. Disiplin Positif tentang Hak Santri 

Pelanggaran Keterangan 

Hak Pulang  Pulang Tidak Sesuai Jadwal: sanksi pengumpulan handphone, 

membaca Al-Qur'an 1 juz per hari, dan sholat di shof depan 

selama 15 hari untuk disiplin. 

 Kembali Tidak Sesuai Jadwal: pengumpulan handphone 

selama 7 hari dan sholat di shof depan selama 15 hari. 

Menyetorkan 

Kotak Makan 
 Kotak Makan Kotor: Tidak mendapatkan jatah makan saat 

kotak tidak bersih 

 Mengambil Jatah Teman: Harus mengganti dan mencuci 

tempat makan teman. 

Sarana 

Prasarana 
 Merusak Fasilitas: Harus mengganti barang yang dirusak 

untuk menumbuhkan kesadaran tanggung jawab. 

 Pemborosan Fasilitas: tidak mematikan alat akan bertanggung 

jawab menjaga kebersihan kamar mandi selama 1 hari. 

Kunjungan 

Wali Santri 

Kunjungan tidak sesuai jadwal akan dikenakan teguran, dan jika 

berulang, santri tidak diperkenankan bertemu wali, untuk 

menghargai waktu kunjungan. 

3. Larangan Santri 

Di Ma’had Al-Hikmah MAN 1 Gresik, sejumlah larangan ditetapkan 

untuk menjaga ketertiban dan disiplin santri. Pelanggaran terhadap larangan ini 

dihadapi dengan pendekatan disiplin positif yang bertujuan untuk mendidik 

santri. Berikut larangan beserta disiplin positif yang harus diberlakukan: 

Tabel 3. Disiplin Positif tentang Larangan Santri 

Pelanggaran Keterangan 

Merokok Ke-1: teguran dan pemusnahan rokok. 

Ke-2: pengumpulan handphone selama 7 hari. 

Berduaan dengan Lawan Jenis Ke-1: pembinaan. 

Ke-2: pemberitahuan kepada wali. 

Ke-3: undangan untuk wali. 

Berkata Kurang Sopan Pengumpulan handphone selama 7 hari. 

Mengambil Milik Orang Lain Pengembalian, penggantian, dan membaca Al-

Qur'an 2 juz. 

Merusak Sarana Prasarana Membaca Al-Qur'an 2 juz. 

Membawa Barang Selain yang 

Berkaitan dengan Ma’had 

Dikumpulkan dan dikembalikan kepada wali. 

Mengakses Media Pornografi dan Ke-1: pembinaan dan pengumpulan handphone 



156 

 

 

Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 

Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025 

Kurang Bijak dalam 

Menggunakan Media Sosial 

7 hari. 

Ke-2: 14 hari. 

Ke-3 : undangan untuk wali. 

Mempasword HP Pengumpulan handphone selama 2 hari. 

Membawa Masuk Teman Selain 

Santri dan Keluarga 

Ke-1: Pembinaan 

Ke-2: Pengumpulan handphone selama 2 hari. 

Memesan Onlineshop dengan 

Alamat MAN 1 Gresik 

Pengumpulan handphone selama 2 hari. 

Masuk Ma’had Ketika KBM Pengumpulan handphone selama 1 hari. 

4. Ketentuan Handphone (HP) 

Setiap santri di Ma’had Al-Hikmah MAN 1 Gresik diwajibkan untuk 

mematuhi ketentuan penggunaan handphone sebagai berikut: pertama, 

handphone harus dikumpulkan pada siang hari sebelum pukul 15.30 WIB dan 

akan dibagikan kembali pada pukul 19.15 WIB. Kedua, handphone harus 

dikumpulkan pada malam hari sebelum pukul 21.30 WIB dan akan dibagikan 

kembali pada pukul 06.30 WIB. Setiap santri hanya diperbolehkan membawa 

satu unit handphone tanpa password, serta diwajibkan menyertakan identitas 

diri lengkap pada handphone tersebut. Ketentuan ini bertujuan untuk menjaga 

keamanan dan ketertiban di lingkungan pondok pesantren serta menciptakan 

suasana belajar yang kondusif.  

C. Korelasi Penerapan Pemikiran Pendidikan Ibnu Sina dengan Implementasi  

Metode Disiplin Positif  

Penerapan metode disiplin positif di Ma'had Al-Hikmah MAN 1 Gresik 

mengilustrasikan relevansi pemikiran pendidikan Ibnu Sina dalam konteks 

pendidikan modern, terutama dalam upaya mencegah dekadensi moral di kalangan 

santri. Beberapa aspek kunci yang menyoroti keselarasan antara prinsip-prinsip 

Ibnu Sina dan metode disiplin positif yang diterapkan di Ma'had. 

1. Pembinaan Karakter dan Budi Pekerti 

Penerapan metode disiplin positif di Ma'had Al-Hikmah MAN 1 Gresik 

mencerminkan relevansi pemikiran pendidikan Ibnu Sina dalam konteks 

modern, terutama untuk mencegah dekadensi moral di kalangan santri. Dalam 

era perubahan sosial yang cepat, pendidikan berperan sebagai fondasi utama 

dalam pembentukan karakter dan moralitas individu (Santoso, 2021). 

Pendidikan tidak hanya sebagai sarana transfer pengetahuan, tetapi juga untuk 

membentuk sikap dan perilaku sesuai nilai-nilai moral (Sudarwan Danim, 



157 

 

 

Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 

Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025 

2006, p. 63). Oleh karena itu, pendidikan harus diarahkan untuk menghasilkan 

individu yang cerdas secara intelektual dan berakhlak. 

Ibnu Sina menekankan pentingnya pendidikan budi pekerti dan nilai-

nilai keagamaan dalam perkembangan anak. Ia berpendapat bahwa pendidikan 

agama adalah mutlak untuk mencapai tujuan utama pendidikan, yaitu 

membentuk individu yang berakhlak baik dan memiliki kepribadian yang kuat. 

Diharapkan anak-anak dapat bersikap baik dalam perkataan dan tindakan, serta 

memiliki pergaulan yang positif, bijaksana, tulus, sopan, rapi, dan disiplin. 

Pendidikan budi pekerti seharusnya menjadi bagian integral dalam kehidupan 

keluarga, sekolah, dan masyarakat. Tujuan pendidikan budi pekerti adalah 

membentuk individu terpelajar, berkemauan kuat, berakhlak mulia, dan berbuat 

kebajikan demi ridha Allah (S. Ulum, 2019, pp. 79–80). 

Ibnu Sina menjelaskan bahwa tujuan pendidikan memiliki tiga fungsi 

utama: menentukan arah interaksi pembelajaran, mengarahkan perencanaan 

dan memberikan motivasi untuk perbaikan, serta memberikan penghargaan 

yang mendorong siswa (Qomarudin & Ansari, 2021, p. 138). Tujuan 

pendidikan menjadi dasar penting dalam interaksi pembelajaran, terutama 

dalam konteks pendidikan akhlak. Ia menyadari bahwa akhlak kaum muslimin 

sangat terpuruk, dan jika akhlak suatu bangsa rusak, maka bangsa tersebut akan 

hancur (Ramayulis & Nizar, 2010, p. 31).  Dalam hal ini, Ma'had Al-Hikmah 

menerapkan metode disiplin positif sebagai aspek fundamental dalam 

membentuk karakter dan budi pekerti santri. Melalui peraturan-peraturan yang 

ada, metode ini menciptakan kebiasaan baik dalam kehidupan sehari-hari, 

dengan pendekatan holistik yang menjadikan pendidikan karakter sebagai 

prioritas utama. Pembinaan karakter mencakup pengembangan nilai-nilai 

moral, etika, dan tanggung jawab sosial, penting untuk membentuk generasi 

muda yang mampu berkontribusi positif dalam masyarakat. 

Tujuan dari pendidikan adalah membentuk manusia dengan kepribadian 

mulia, mencakup aspek pribadi, sosial, dan spiritual yang terpadu, untuk 

mencapai kebahagiaan (sa'adah). Ibnu Sina menyatakan bahwa kebahagiaan 

dapat dicapai secara bertahap, dimulai dari diri sendiri, didukung oleh 

kesehatan jasmani dan rohani (Ramayulis & Nizar, 2010, p. 32). Dengan 



158 

 

 

Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 

Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025 

kondisi ini, individu mampu berinteraksi baik dengan teman sebaya dan 

lingkungan, serta mendekatkan diri kepada Allah, yang pada akhirnya 

mengarah pada makrifat atau pemahaman mendalam tentang-Nya. Penanaman 

nilai-nilai baik, seperti nilai-nilai Islam, sangat penting untuk mengatasi 

dekadensi moral generasi muda. Metode yang efektif tidak hanya 

mempengaruhi cara siswa belajar, tetapi juga berkontribusi pada pembentukan 

karakter mereka. Ungkapan dalam bahasa Arab menyatakan bahwa "metode 

lebih penting daripada materi," menegaskan pentingnya pendekatan yang tepat 

dalam pendidikan untuk membentuk moral dan karakter siswa (M. S. Ulum & 

Supriyatno, 2006, p. 49). 

2. Sanksi yang Bersifat Mendidik dan Pendekatan Ramah Anak 

Dalam konteks pendidikan era Society 5.0, penerapan sanksi mendidik 

sangat penting. Metode disiplin positif di Ma'had mencerminkan prinsip Ibnu 

Sina bahwa hukuman harus disesuaikan dengan kesalahan, tanpa menggunakan 

hukuman fisik, melainkan tindakan konstruktif. Santri yang melanggar aturan 

dihadapkan pada teguran dan pembinaan untuk mengedukasi, bukan 

menghukum, yang menekankan hubungan positif antara guru dan santri. Ibnu 

Sina menghargai martabat manusia dan tidak menyukai hukuman, 

menyarankan peringatan dan ancaman sebelum tindakan lebih lanjut (S. Ulum, 

2019, p. 82). Pendekatan ramah anak ini penting untuk mengatasi dekadensi 

moral, di mana kekerasan tidak dianjurkan, melainkan kelembutan hati. 

Motivasi, persuasi, dan ekspresi positif dapat digunakan untuk mendorong 

anak melakukan kebaikan (Azimah, 2016, p. 78). 

Dengan menerapkan pendekatan disiplin positif, Ma'had berupaya 

membentuk karakter santri secara manusiawi dan efektif, relevan dengan 

tantangan moral di era modern. Pengawasan terus-menerus memungkinkan 

pengajaran disesuaikan dengan tujuan pembelajaran (Qomarudin & Ansari, 

2021, p. 143). Meskipun ahli pendidikan modern menganjurkan kombinasi 

hukuman menyenangkan dan menakutkan, sanksi harus disesuaikan dengan 

karakter anak (S. Ulum, 2019, pp. 84–85). Penggunaan hukuman fisik, seperti 

cambukan, dapat dipertimbangkan setelah sanksi lain tidak berhasil, tetapi 

harus dilakukan dengan hati-hati untuk menghindari cedera serius. Tujuan 



159 

 

 

Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 

Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025 

utama adalah agar anak belajar dari hukuman dan menghindari kesalahan di 

masa depan. Pendidikan yang berfokus pada pembinaan karakter dan budi 

pekerti penting untuk membangun generasi yang cerdas secara intelektual dan 

kuat secara moral, demi masa depan bangsa yang lebih baik.. 

 

KESIMPULAN 

Penerapan metode disiplin positif di Ma'had Al-Hikmah MAN 1 Gresik sangat 

sejalan dengan pemikiran pendidikan Ibnu Sina, terutama dalam konteks pembinaan 

karakter dan budi pekerti santri. Metode ini tidak hanya berfungsi sebagai alat untuk 

mendisiplinkan, tetapi juga sebagai sarana untuk membentuk individu yang memiliki 

integritas dan nilai-nilai moral yang kuat. Dengan fokus pada pendidikan budi pekerti, 

Ma'had berupaya menciptakan lingkungan yang mendukung perkembangan karakter 

santri, sejalan dengan prinsip Ibnu Sina yang menekankan pentingnya pendidikan 

agama dan moral sebagai fondasi utama untuk mencapai kebahagiaan (sa'adah). 

Penerapan sanksi yang bersifat mendidik menunjukkan penghargaan terhadap 

martabat santri, serta menekankan pentingnya hubungan positif antara guru dan santri. 

Dengan tidak menggunakan hukuman fisik, pendekatan ini memberikan kesempatan 

bagi santri untuk merenungkan kesalahan dan memperbaiki diri dalam konteks yang 

positif. Hal ini sangat relevan dalam menghadapi dekadensi moral di kalangan generasi 

muda saat ini, di mana nilai-nilai moral sering kali terabaikan. 

Rekomendasi untuk penelitian selanjutnya adalah untuk mengeksplorasi lebih 

dalam efektivitas metode disiplin positif dalam konteks yang berbeda, serta bagaimana 

teknologi dapat digunakan untuk mendukung pembinaan karakter dan moral di era 

Society 5.0. Penelitian lebih lanjut juga dapat mengkaji dampak jangka panjang dari 

penerapan metode ini terhadap perkembangan pribadi dan sosial santri, serta 

kontribusinya terhadap masyarakat secara keseluruhan. Dengan demikian, pendidikan 

dapat terus beradaptasi dan berfungsi sebagai pilar utama dalam membentuk generasi 

yang tidak hanya cerdas, tetapi juga berakhlak mulia. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Adzim, A. K. (2021). Konsep Pendidikan Karakter Anak Berbasis Keluarga Islami Era 

Society 5.0. TaLimuna: Jurnal Pendidikan Islam, 10(1), 14–23. 



160 

 

 

Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 

Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025 

Agus Maimun. (2020). Penelitian Studi Kasus Bidang Pendidikan Agama Islam. UIN-

Maliki Press. 

Azimah. (2016). Konsep Pendidikan dalam Prespektif Pemikiran Ibnu Sina. FITRA, 

2(2), 69–80. 

Febriandari, E. I. (2017). Penerapan Metode Disiplin Positif sebagai Bentuk Pembinaan 

Pendidikan Karakater Disiplin Anak SD. Prosiding Seminar Nasional Pendidikan 

Pembelajaran. 

Hidayat, M. T., & Handayani, A. N. (2022). Pendidikan Karakter di Era Society 5.0. 

Jurnal Inovasi Teknik Dan Edukasi Teknologi, 2(5), 261–266. 

Idris, I. (2013). Konsep Disiplin dalam Pendidikan Islam. Serambi Tarbawi : Jurnal 

Studi Pemikiran, Riset Dan Pengembangan Pendidikan Islam, 1(1). 

Jalaludin. (1996). Filsafat Pendidikan Islam. PT Raja Grafindo Persada. 

Lenaini, I. (2021). Teknik Pengambilan Sampel Purposive Dan Snowball Sampling. 

Jurnal Kajian, Penelitian & Pengembangan Pendidikan Sejarah, 6(1), 33–39. p-

ISSN 2549-7332 %7C e-ISSN 2614-1167%0D 

Marwah, Z., & Azri, N. K. (2019). Peranan Pendidikan Agama Islam dalam Mengatasi 

Dekadensi Moral (Studi Kasus Desa Melati II Kec. Perabungan Kab. Deli 

Serdang). JISA: Jurnal Ilmiah Sosiologi Agama, 2(2), 1–23. 

Matthew B. Milles, A Michael Huberman, & Saldana, J. (2014). Qualitative Data 

Analysis a Methods Sourcebook. SAGE Publication. 

Qomarudin, A., & Ansari. (2021). Konsep Pendidikan Islam Menurut Ibnu Sina dan 

Ibnu Qayyim Al-Jauziyyah. Islamika: Jurnal Keislaman Dan Ilmu Pendidikan, 

3(2), 134–148. 

Ramayulis, & Nizar, S. (2010). Ensiklopedi Tokoh Pendidikan Islam. Quantum 

Teaching. 

Salim, M. N., Irsyad, M., & Syamsudin. (2023). Peran Pendidikan Disiplin dalam 

Meningkatkan Sikap Tanggung Jawab Siswa (Studi Kasus di Madrasah Aliyah 

Salafiyah Syafi’iyah Tebuireng Jombang ). EL-Islam, 5(1). 

Salsabila, U. H., Hutami, A. S., Fakhiratunnisa, S. A., Ramadhani, W., & Silvira, Y. 

(2020). Peran Pendidikan Islam terhadap Pembentukan Karakter Disiplin Peserta 

Didik. Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman, 10(3). 

Santoso, G. (2021). Model Analysis ( SWOT ) of Curriculum Development From Civic 

Education at 21 Century 4.0 Era in Indonesian. International Journal of 

Entrepreneurship and Business Development, 04(02), 250–256. 

Sari, M. S., & Zefri, M. (2019). Pengaruh Akuntabilitas, Pengetahuan, dan Pengalaman 

Pegawai Negeri Sipil Beserta Kelompok Masyarakat (Pokmas) Terhadap Kualitas 

Pengelolaan Dana Kelurahan Di Lingkungan Kecamatan Langkapura. Jurnal 

Ekonomi, 21(3), 308–315. p-ISSN 2549-7332 %7C e-ISSN 2614-1167%0D 



161 

 

 

Fita Azkiyatur Rofi’ah, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.15040 

Volume 6 Nomor 1 Tahun 2025 

Sihombing, A. G. (2022). Urgensi Pendidikan Etika Moral. Kompas.Com. 

https://www.kompas.com/edu/read/2022/08/11/132213171/urgensi-pendidikan-

etika-moral?page=all# 

Siti Fauziah. (2023). Kenakalan Remaja Kaum Santri di Pesantren. Kompasiana.Com. 

https://www.kompasiana.com/sifafauziah8974/648877ff08a8b515e96aed22/kenaka

lan-remaja-kaum-santri-di-pesantren 

Sormin, Darliana,  dkk. (2020). Konsep Pendidikan dalam Prespektif Pemikiran Ibnu 

Sina. Al-Muaddib :Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial Dan Keislaman, 5(1), 87–95. 

Sudarwan Danim. (2006). Agenda Pembaruan Sistem Pendidikan. Pustaka Pelajar. 

Sugirin. (2010). Affective Domain Development: Reality And Expectation. Cakrawala 

Pendidikan. 

Suparno, P. (2012). Harapan Untuk Kurikulum Baru. Kompas. 

Tholkha, I. (2004). Membuka Jendela Pendidikan Islam. Raja Grafindo Persada. 

Ulum, M. S., & Supriyatno, T. (2006). Tarbiyah Qur’aniyah. UIN Press. 

Ulum, S. (2019). Ibnu Sina Sebuah Biografi. Sociality. 

 


