
143 

 

 

Muhamad Yahya, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971  

Volume  6 Nomor 2 Tahun 2025   

at-Tarbiyah al-Mustamirrah: Jurnal Pendidikan Islam  
Pengelola: Jurusan Pendidikan Agama Islam Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan 

Penerbit: Universitas Islam Negeri Mahmud Yunus Batusangkar 
Website: https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/at-tarbiyah  

Email: at-tarbiyah@uinmybatusangkar.ac.id  

P-ISSN: 2775-7099       ; E-ISSN: 2775-7498 

 

Dari Minangkabau ke Jakarta: Transformasi Pemikiran Pendidikan 

Islam Buya Hamka 

 

Muhamad Yahya 

UIN Mahmud Yunus Batusangkar, Sumatera Barat, Indonesia 

myahyaalazami@gmail.com 

 

Shitra Giofika 

UIN Mahmud Yunus Batusangkar, Sumatera Barat, Indonesia 

giofikashitra@gmail.com 

 

Rahmat Fradhitiya 

UIN Mahmud Yunus Batusangkar, Sumatera Barat, Indonesia 

fradhitiyarahmat@gmail.com 

 

*)Corresponding Author 

 

Received: 23-12-2025 Revised: 25-12-2025 Approved: 29-12-2025 

 

Abstrak 

Perjalanan intelektual Buya Hamka dari akar tradisional Minangkabau ke pusat 

modernitas Jakarta membentuk transformasi signifikan dalam pemikirannya tentang 

pendidikan Islam. Tujuan penelitian ini adalah untuk memberikan gambaran yang 

menyeluruh dan analitis tentang proses transformasi pemikiran pendidikan Islam Buya 

Hamka. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif melalui studi pustaka (library 

research) dengan teknik analisis  analisis isi yang deskriptif-analitis dan historis. Hasil 

penelitian mengungkapkan bahwa pemikiran awal Hamka di Minangkabau sangat 

dipengaruhi oleh nilai-nilai adat ―Adat Basandi Syaraa’, Syara’basandi Kitabullah‖, 

sistem pendidikan surau dan ayahnya yaitu Haji Rasul yang menekankan pembentukan 

akhlak dan karakter. Setelah bermukim di Jakarta, interaksinya dengan pemikiran 

modernis, nasionalis, dan tantangan urban telah menggeser konsep dasar pemikirannya 

ke arah pendidikan yang membebaskan, mengintegrasikan ilmu aqli dan naqli, serta 

mengembangkan konsep pendidikan karakter untuk masyarakan Indonesia yang 

madani. Tranformasi ini menunjukkan sintetis pemikiran  yang berhasil menciptakan 

model pendidikan Islam yang bersifat kontekstual, integratif dan aplikatif antara tradisi 

dan modernitas, yang terlihat dalam karya-karya monumentalnya seperti Tafsir Al-

Azhar dan tulisan-tulisannya yang lain. 

https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/at-tarbiyah
mailto:at-tarbiyah@uinmybatusangkar.ac.id
http://u.lipi.go.id/1613005006
http://u.lipi.go.id/1612950541


144 

 

 

Muhamad Yahya, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971  

Volume  6 Nomor 2 Tahun 2025   

Kata Kunci: Buya Hamka, Pemikiran Pendidikan Islam, Transformasi, Minangkabau, 

Jakarta 

 

Abstract 

Buya Hamka's intellectual journey from his traditional Minangkabau roots to the 

modern center of Jakarta shaped a significant transformation in his thinking on Islamic 

education. The purpose of this study is to provide a comprehensive and analytical 

overview of the transformation process of Buya Hamka's Islamic educational thinking. 

This study uses qualitative methods through library research with descriptive-analytical 

and historical content analysis techniques. The results reveal that Hamka's early 

thinking in Minangkabau was strongly influenced by the traditional values of "adat 

basandi syaraa', syara'basandi kitabullah", the surau education system and his father, 

Haji Rasul, who emphasized the formation of morals and character. After settling in 

Jakarta, his interaction with modernist, nationalist thought and urban challenges 

shifted his basic concept of thinking towards liberating education, integrating aqli and 

naqli knowledge, and developing the concept of character education for a civilized 

Indonesian society. This transformation shows a synthesis of thought that has succeeded 

in creating a contextual, integrative and applicable model of Islamic education between 

tradition and modernity, which is seen in his monumental works such as the Tafsir Al-

Azhar and his other writings. 

Keywords: Buya Hamka, Islamic Educational Thought, Transformation, Minangkabau, 

Jakarta 

 

PENDAHULUAN  

Abad ke-20 menandai periode transformatif dalam dunia pemikiran Islam 

global, di mana tokoh-tokoh pembaharu seperti Muhammad Abduh dan Jamaluddin al-

Afghani merencanakan pembauran antara modernitas dan tradisi keislaman. Gelombang 

pembaruan atau tajdid ini tidak hanya berhenti di Timur Tengah, tetapi terhubung 

hingga ke Nusantara yang menantang struktur pendidikan Islam tradisional yang telah 

stabil (Auanasova dkk., 2025) . Dalam konteks inilah pemikiran-pemikiran besar lahir, 

berusaha menjawab tantangan kolonialisme, kemunduran umat, dan netralitas ilmu 

pengetahuan (Falaqi dkk., 2025). Di Indonesia, terdapat perbedaan yang kompleks 

antara pesantren, model pendidikan Islam tradisional, dan model pendidikan Barat 

modern yang dibawa oleh kolonial Belanda. Saat itu dunia Islam Indonesia dihadapan 

pada pilihan yag sulit. Mereka harus memilih untuk mengikuti tradisi yang dianggap 

murni tapi berisiko tertinggal atau mengikuti model Barat yang sekuler namun 

menjanjikan kemajuan. Para intelektual Muslim Indonesia kemudian berusaha 

menjembatani perbedaan ini dengan mencari cara untuk menggabungkan kekuatan dari 

kedua tradisi tersebut. 



145 

 

 

Muhamad Yahya, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971  

Volume  6 Nomor 2 Tahun 2025   

Pada tahun 1908, Haji Abdul Malik Amrullah, juga dikenal sebagai Buya 

Hamka, lahir dan dibesarkan dalam lingkungan budaya dan agama Minangkabau yang 

kuat. Minangkabau memiliki sistem matrilineal dan tradisi merantau yang kuat serta 

menjadi pusat pendidikan Islam seperti Sumatera Thawalib dan semua itu menjadi 

―laboratorium pemikira‖ pertama bagi Hamka. Sejak kecil, figur ayahnya yaitu Dr. H. 

Abdul Karim Amrullah, yang memimpin gerakan pembaharuan Islam muda dan 

digambarkan sebagai Haji Rasul, menanamkan dasar-dasar pemikiran rasional dan anti 

taklid buta . Konsep awal pendidkanya yang menekankan kebeasan berpikir dibentuk 

oleh pengaruh ini. 

Nilai utama dalam budaya Minangkabau adalah bahwa transformasi pemikiran 

Hamka bergantung pada pengelaman hidupnya di perantauan. Perjalanan intelektualnya 

ke Jawa pada tahun 1920-an dan penetapannya di Jakarta membuka pesona barunya 

(Nofiardi, 2020). Berada di pusat pergerakan nasional ini, Hamka berinteraksi dengan 

para nasionalis, Islam modernis, dan intelektual dari berbagai ideologi. Wacana 

kebangsaan, sisialisme, dan jurnalisme kontemporer juga memengaruhinya. Disebabkan 

oleh pergeseran geografis dari pusat budaya tradisional ( Minangkabau) ke pusat politik 

dan intelektual nasional (Jakarta), pergeseran ini berkontribusi pada pendewasaan dan 

transformasi konsep pendidikannya. Sebagai ulama, sastrawan, jurnalis, dan budayawan 

yang berbeda, Hamka memiliki alat dan pandangan yang lengkap untuk membangun 

gagasan pendidikan (Helim, 2024). Aktivitas jurnalistik dan kepengarangannya 

membuatnya mampu menyampaikan ide-ide kepada rumit khalayak luas, sementara 

karya sastranya menjadi alat dakwah dan pendidikan. Posisi kompleks ini membuat 

pemikiran pendidikannya tidak hanya bersifat teoritis tapi juga demokratis dan praktis. 

Studi-studi sebelumnya telah banyak mengupas kontribusi Hamka. Studi-studi 

seperti (Ferdinal dkk., 2023) dan (Nasution dkk., 2023) fokus pada dimensi sastra dan 

nilai-nilai moral dalam karya Hamka, seperti ―Tenggelamnya Kapal Van de Wijck‖ dan 

―Di Bawah Lindungan Ka’bah‖. Sementara itu kajian (Merican, 2024) dan (Hidayat, 

2020; Jamarudin dkk., 2019) fokus pada dimensi tasawuf dan keteladanan spritual 

Hamka dalam karya-karyanya, seperti Tasawuf modern. Dalam bidang pendidikan, 

(Langaji dkk., 2024) dan (Khairudin Aljunied, 2016) telah mencoba membandingkan 

konsep pendidikan Islam Hamka secara keseluruhan. Mereka menemukan nilai-nilai 

utamanya, seperti pentingnya moralitas, integrasi ilmu, dan pembentukan karakter 



146 

 

 

Muhamad Yahya, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971  

Volume  6 Nomor 2 Tahun 2025   

(Salim dkk., 2024). Namun penelitian ini kurang mempelajariproses dinamis yang 

mendasari pemikiran Hamka dan lebih cenderung menempatkannya sebagai entitas 

yang sudah jadi dan statistik. 

Disinilah perbedaan yang berada didalam penelitian ini muncul. Penelitian 

sebelumnya biasanya menganggap pemikiran Hamka sebagai produk akhir, tanpa 

mempelajari proses tranformasi yang dialaminya. Studi sering terjadi perbedaan antara 

―Hamka sang anak Minangkabau‖ dan ― Hamka sang intelektual Jakarta.‖ Oleh karena 

itu, pemahamannya tentang evolusi, kontekstualisasi, dan bahkan kemungkinan 

perubahan dalam konsep pendidikannya menjadi semakin berkurang. Berdasarkan celah 

tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menemukan jawaban atas pertanyaan berikut: 

Bagaimana pemikiran pendidikan Islam Buya Hamka berubah dari fase awalnya di 

Minangkabau hingga fase dewasanya di Jakarta, dan apa saja faktor penting yang 

mendorong perubahan tersebut?  

Secara khusus, tujuan penelitian ini adalah untuk memberikan gambaran yang 

menyeluruh dan analitis tentang proses transformasi pemikiran pendidikan Islam Buya 

Hamka. Tujuan pertama dari penelitian ini yaitu untuk membangun kembali dasar 

filosofis dan pemikiran sosial budaya Hamka tentang pendidikan pada periode 

Minangkabau. Pembangunan ini dilakukan untuk mendapatkan pemahaman tentang 

bagaimana konsep dasar awal pendidikannya dibentuk oleh dialektika antara nilai-nilai 

adat Minangkabau, pengelaman belajar di surau dan pengaruh jaringan intelektual 

ulama Minangkabau. Sangat penting untuk memahami secara menyeluruh fase formatif 

ini karena berfungsi sebagai dasar atau titik tolak untuk mengukur seberapa bsar 

transformasi yang terjadi dalam pemikirannya dikemudian hari. 

Tujuan penelitian yang kedua adalah untuk melihat bagaimana pemikiran 

pendidikan Buya Hamka berubah, berkembang dan diaktualisasikan setelah menetap di 

Jakarta. Fokus analisis ini adalah untuk menemukan titik-titik perbedaan dan perpaduan 

dalam pemikiran Hamka sebelumnya, dengan tekanan bagaimana dia menanggapi 

tantangan modernitas, pluralitas masyarakat urban dan wacana kebangsaan. Salah satu 

aspek penting yang dia pelajari termasuk perubahan dalam pemikirannya tentang 

konsep-konsep penting, seperti pergeseran dari pendidikan akhlak yang berbasis 

komunitas tradisional menuju gagasan tentang pendidikan karakter untuk madani 



147 

 

 

Muhamad Yahya, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971  

Volume  6 Nomor 2 Tahun 2025   

Indonesia,dan penggabungan masyarakat ilmu agama dan umum kedalam kurikulum 

yang lebih kontekstual dan dinamis. 

Selanjutnya, tujuan yang terakhir yaitu untuk menemukan dan menggabungkan 

faktor-faktor internal dan eksternal yang berperan sebagai katalisator utama 

transformasi tersebut. Faktor internal termasuk kemajuan spritual dan intelektual Hamka 

yang tercermindi dalam karya-karya besarnya seperti Tafsir Al-Azhar, dan pengelaman 

organisasinya di Muhammadiyah yang memberikan wawasan strategi yang lebih luas 

(Syarif H, 2018). Dengan memenuhi tujuan ketiga ini, penelitian ini diharapkan tidak 

hanya memberikan catatan sejarah yang lengkap, tetapi juga memberikan dasar teoritis 

untuk memahami bagaimana pemikiran pendidikan berubah, tetap dilepaskan pada 

tradisi responsif terhadap perkembangan zaman. 

Penelitian ini diharapkan akan memberikan kontribusi yang signifikan. Pertama, 

memberikan pemahaman yang lebih kontekstual dan dinamis tentang pemikiran 

pendidikan Hamka. Kedua, menawarkan model interpretasi ―geografis-intelektual‖ 

terhadap perkembangan pemikiran seorang tokoh. Ketiga, memberikan kontribusi 

sejarah bagi para penggiat pendidikan Islam modern untuk membangun model 

pendidikan yang tetap berakar pada tradisi namun responsif terhadap perubahan zaman.  

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka 

(library research). Penelitian ini menelusuri dan menganalisis transformasi pemikiran 

Buya Hamka, yang dibentuk oleh dua lingkungan sosial budaya yang dapat terlihat 

dimana akar tradisionalnya di Minangkabau dan perkembangan sosialnya di Jakarta. 

Sumber data asli penelitian ini meliputi karya-karya monumental Hamka yang langsung 

membahas pendidikan di samping pidato, artikel, dan catatan pribadinya yang relevan. 

Sementara data olahan penelitian brasal dari biografi, jurnal akademis, buku, dan 

disertasi yang mengkaji pemikiran Hamka, sejarah pendidikan Islam Indonesia, serta 

konteks sosial budaya Minangkabau dan Jakarta pada masanya. Metode pengumpulan 

data mengguakan literatur yang dikumpulkan, diteliti secara kritis dan dicatat untuk 

menemukan aspek penting dari pemikirannya. 

Metode penelitian dimulai dengan menganalisis sumber primer dan sekunder 

untuk melihat bagaimana pemikiran Buya Hamka berkembang di Minangkabau. 



148 

 

 

Muhamad Yahya, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971  

Volume  6 Nomor 2 Tahun 2025   

Sumber primer terdiri dari karya Hamka yang berhubungan langsung dengan 

pendidikan, seperti artikel dalam Pedoman Masyarakat dan beberapa bagian dari Tafsir 

Al-Azhar yang relevan. Sumber sekunder terdiri dari biografi dan studi akademis 

tentang konteks sosial-budaya Minangkabau awal abad ke-20. Fokus analisis tahap ini 

adalah untuk memahami bagaimana konsep dasar pendidikan Hamka dibentuk oleh 

sistem pendidikan surau dan nilai-nilai adat "Adat Basandi Syara', Syara' Basandi 

Kitabulah", khususnya dalam hal tujuan pendidikan, pembentukan karakter, dan 

hubungan guru-murid. Selain itu, penelitian ini menyelidiki sumber-sumber yang sama 

yang berkaitan dengan masa Jakarta. Penelitian ini melakukannya dengan membatasi 

perbedaan tematik pada perkembangan konsep-konsep utama dan dengan penempatan 

secara kronologis dalam dua fase utama (Minangkabau: 1908–akhir 1920-an; Jakarta: 

1930-an seterusnya). Dengan demikian, perkembangan pemikirannya dapat dilacak 

melalui dialektika antara pengaruh tradisional Minangkabau dan infrastruktur dengan 

konsep modernis, wacana kebangsaan, dan tantangan kota Jakarta. 

Teknik analisis data yang digunakan yaitu analisis isi (content analysis) dengan 

pendekatan deskriptif-analitis dan historis. Sebagai dasar kajian pustaka, penelitian ini 

tidak hanya mengacu pada satu sumber utama (buku tertentu), melainkan juga 

melakukan pencarian dan kajian terhadap berbagai artikel ilmiah serta karya tulis 

akademik lain yang relevan dengan tema pemikiran pendidikan Islam Buya 

Hamka.Terlebih dahulu data yang dikumpulkan dari sumber data asli dan data olahan 

dikurangi dan dikelompokkan berdasarkan topik utama, seperti rekonstruksi akhlak, 

integrasi ilmu dan peran pendidikan dalam masyarakat. Selalnjutnya data disajikan 

secara sistematis untuk memikirkan pemikiran Hamka pada periode Minangkabau dan 

Jakarta.Interpretasi data ini dilakukan dengan menghubungkan perubahan pikiran 

Hamka dengan perkembangan konteks sosial, sejarah, dan intelektual Indonesia. 

Dengan demikian, sebuah model transformasi pemikiran pendidikan Islam Buya Hamka 

dapat dirumuskan untuk dikaji dalam konteks pendidikan modern. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

HASIL PENELITIAN  

1. Pemikiran Pendidikan Islam Hamka Periode Minangkabau 

Haji Abdul Malik Karim Amrullah atau lebih dikenal sebagai Hamka, lahir 16 

Februari 1908 di Ranah Minangkabau, desa Kampung Molek, Nagari Sungai 



149 

 

 

Muhamad Yahya, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971  

Volume  6 Nomor 2 Tahun 2025   

Batang, di tepian danau Maninjau, Luhak Agam, Sumatera Barat. Nama kecilnya 

adalah Abdul Malik, sedangkan Karim berasal dari nama ayahnya, Haji Abdul 

Karim dan Amrullah adalah nama dari kakeknya, Syeikh Muhammad Amrullah. 

Hamka seorang ulama multi dimensi, hal itu tercermin dari gelar-gelar kehormatan 

yang disandangnya. Dia bergelar Datuk Indomo yang dalam tradisi Minangkabau 

berarti pejabat pemelihara adat istiadat. Dalam pepatah Minang, ketentuan adat yang 

harus tetap bertahan dikatakan dengan sebaris tidak boleh hilang, setitik tidak boleh 

lupa. Gelar ini merupakan gelar pusaka turun temurun pada adat Minangkabau yang 

didapatnya dari kakek dari garis keturunan ibunya; Engku Datuk Rajo Endah Nan 

Tuo, Penghulu suku Tanjung. 

Pemikiran pendidikan Islam Buya Hamka pada masa Minangkabau terkait erat 

dengan budaya dan keluarganya. Hamka muda mendapatkan pengaruh terbesar dan 

paling langsung dari ayahnya yaitu Haji Rasul. Setelah menunaikan ibadah haji 

beliau mengganti namanya dengan Abdul Karim lalu melekat pada namanya gear 

Tuanku. Beliau adalah pelopor gerakan pembaharuan Islam atau lebih dikenal 

dengan tajdid di Minangkabau. Haji Rasul adalah putra seorang ulama berpengaruh 

di Nagari Sungai Batang yang kemudian lebih dikenal sebagai wilayah Nagari 

Danau bernama Syeikh Muhammad Amrullah. Beliau adalah ulama yang gigih 

menentang taqlid dan mendukung ajaran Islam. Haji Rasul mendapatkan semangat 

pembaruan Islam ini melalui pengajaran dan pengamatan langsung darinya. Haji 

Rasul tidak hanya mengajarkan ilmu Islam tradisional, tapi juga mendorong 

keberanian untuk mengatakan kebenaran (Syefriyeni & Nasrudin, 2023). Dalam 

pendidikannya yang akan datang, kewibawaan gurudan kedalamanilmu agama 

menjadi landasan yang tak tergoyahkan, dan sosok ayah yang tegas, disiplin dan 

intelektual menjadi teladan utama. 

Kerangka berpikir Hamka dibentuk oleh sistem sosial budaya Minangkabau 

selain pengaruh langsung keluarga. Sistem matrilineal dan tradisi merantau adalah 

dua komponen utama yang paling menonjol. Dinamika sosial yang unik diciptakan 

oleh sistem matrilineal, dimana pihak ibu menurunkan harta pusaka dan garis 

keturunan. Dalam sistem ini laki-laki diminta untuk lebih  mandiri dan berusaha 

mencari informasi dan rezeki diluar komunitas nya, meskipun mereka tidak 

bertanggungjawab sebagai kepala keluarga inti. Ini adalah faktor yan mendorong 



150 

 

 

Muhamad Yahya, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971  

Volume  6 Nomor 2 Tahun 2025   

budaya merantau. Hamka belajar tentang pentingnya memperluas wawasan, 

beradaptasi dan kemandirian dari tradisi merantau. Setelah meninggalkankampung 

halaman untuk mendapatkan pendidikan, pengelaman hidupnya mengajarkannya 

bahwa pendidikan terjadi dalam interaksi dengan realitas sosial yang kompleks dan 

tidak hanya di ruang kelas. Pemikirannya tentang pendidikan menjadi dinamis dan 

kontekstual karena konteks ini. 

Selain itu, bagi Hamka pendidikan surau dan pesantren menjadi cara utama 

untuk memperoleh ilmu pengetahuan. Surau dulunya merupakan pusat pembelajaran 

yang menawarkan pendidikan agama, pelatihan akhlak dan bahkan latihan bela diri 

sebelum munculnya sistem sekolah modern. Hamka tidak hanya belajar di surau 

yang dimiliki ayahnya, tapi dia juga mengembara dari satu surau ke surau lainnya 

untuk berguru kepada ulama-ulama terkenal. Dia memperoleh pemahaman yang 

lebih baik tentang pendekatan pendidikan tradisional, seperti hafalan, sistem halaqah 

(lingkaran belajar) dan hubungan yang dekat antara guru dan murid (aspek tarbawi). 

Meskipun Hamka kemudian banyak mengkritik sistem tradisional ini, seperti 

melemahkan materi pengetahuan umum dan nilai-nilai keteladanan guru, pemikiran 

pendidikan Hamka tetap sangat penting. 

Konsep pendidikan Hamka sangat menekankan pembentukan akhlak dan 

karakter sebagai pilar utama selama tahap awal perkembangannya di Minangkabau. 

Hamka percaya bahwa ilmu tanpa moralitas adalah sia-sia  dan bahkan berbahaya. 

Penekanan pada akhlak ini adalah hasil dari pengaruh ajaran Islam yang dia pelajari 

dan nilai-nilai luhur adat Minangkabau. Hamka melihat bahwa adat dan syara’ 

(agama) saling meguatkan, bukan bertentangan. Untuk membangun sistem 

pendidikan yang integratif, filosofi Minangkabau ―Adat Basandi Syara’, Syara’ 

Basandi Kitabulah‖ digunakan. Dalam pandangannya, Hamka percaya bahwa nilai-

nilai budaya seperti penghormatan kepada orang tua, gotong royong dan 

musyawarah sebenarnya merupakan representasi dari nilai-nilai Islam  itu sendiri. 

Akibatnya, pendidikan harus mampu menggabungkan kedua warisan penting ini 

untuk menghasilkan individu yang baik secara pribadi dan bermanfaat bagi 

masyarakat.  

Sampai saat ini, metode pendidikan yang paling umum masih bersifat tradisional 

dan mengikuti standar yang berlaku di surau dan pesantren. Salah satu cara utama 



151 

 

 

Muhamad Yahya, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971  

Volume  6 Nomor 2 Tahun 2025   

untuk menyebarkan pengetahuan adalah melalui ceramah atau bahtsul masail, 

dialog, penghafalan teks klasik, dan contoh langsung dari guru, Metode ini 

menghasilkan hama. Namun berkat pengetahuan yang dia peroleh dari membaca 

dan mengamati, dia mulai menyadari bahwa metode harus diperbarui. Meskipun 

demikian, ia mempertahankan esensi dari metode tradisional berupa penamaan nilai 

dan pelatihan hubungan emosional dan spritual antara guru dan murid yang 

seringkali hilang dalam sistem pendidikan modern yang terlalu mekanis. 

2. Faktor-Faktor Transformasi Ke Jakarta 

Pemikiran Hamka tentang pendidikan Islam mengalami fase transformasi yang 

signifikan ketika dia berpindah dari ranah budaya Minangkabau ke metropolitan 

Jakarta dipengaruhi oleh dua faktor yaitu faktr internal dan eksternal.  Faktor 

internal transformasi Hamka berasal dari dinamika pribadi, pengelamannya dan 

upayanya dalam memperluas perspektifnya. Pengelaman merantau dari 

Minangkabau ke Jakarta pada dasarnya merupakan pengembangan dari kebiasaan 

merantau yang telah berlangsung lama. Namun, pergaulannya jauh lebih luas di 

Jakarta. Ia beruhubungan dengan orang-orang dari berbagai suku, aktivis dan 

pemikir dari seluruh nusantara. Dengan demikian, kesadaran akan realitas Indonesia 

yang beragam  meningkat dan perspektif pendidikannya berubah dari rasa khas 

Minangkabau menuju kerangka yang lebih nasional, universal dan toleran. 

Hamka berkolaborasi dengan nasionalis dan modernis Jakarta seperti HOS 

Tjokroaminoto, Agus Salim dan anggota Sarekat Islam yang mempercepat proses 

ini. Hamka mengambil ide-ide mereka tentang persahabatan, demokrasi dan 

pentingnya membangun kemandirian umat melalui sistem pendidikan dan institusi 

modern. Berteman dan berbicara dengan mereka membantu menyelaraskan 

keyakinan keislamannya dengan semangat kebangsaannya. Semangat ini lalu 

diwujudkan dalam pendapatnya tentang pendidikan, yang tekanan pada 

pembentukan Muslim yang saleh sekaligus warga negara yang setia.Selain itu, 

pengembangan diri melalui pengetahuan dan jurnalisme menjadi pendorong 

transformasi internalnya. Kedatangan Hamka ke Jakarta memiliki kaitan yang erat 

dengan dunia tulis menulis. Dalam pekerjaannya sebagai penulis dan penyunting 

untuk berbagai majalah seperti Pedoman Masyarakat, Hamka terus membaca, 

menelaah dan menanggapi masalah aktual. Hamka belajar berpikir logis, kritis, dan 



152 

 

 

Muhamad Yahya, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971  

Volume  6 Nomor 2 Tahun 2025   

komunikatif dari aktivitas jurnalistik. Ia menyadari bahwa metode dakwah dan 

pendidikan untuk mendidik masyarakat harus memanfaatkan kekuatan media massa 

sebagai madrasah modern yang menjangkau khalayak lebih luas daripada hanya 

mengandalkan ceramah di surau. 

Sementara  faktor eksternal pemikiran transformasional Hamka tidak dapat 

terlepas dari pengaruh kuat komponen luar yang membentuk lingkungan zaman 

Jakarta. Dia semakin terpengaruh oleh gerakan pembaharuan Islam di seluruh dunia, 

terutama ide-ide Muhammad Abduh dan Rashid Ridha dari Mesir. Visi 

pendidikannya didasarkan pada gagasan bahwa ijtihad dapat dibuka, tauhid harus 

dimurnikan dan ilmu agama harus dipadukan dengan ilmu umum (sains). Di Jakarta, 

ia menyaksikan secara langsung betapa umat Islam tertinggal secara intelektual dan 

ekonomi. Oleh karena itu, ia memutuskan untuk membangun sistem pendidikan 

Islam yang integratif yang menghasilkan ulama, intelektual, dokter dan insinyur 

yang beriman. Selanjutnya, Hamka menghadapi tekanan tetapi juga peluang karena 

tantangan kolonialisme dan modernitas. Jakarta adalah pusat politik Hindia Belanda 

fan penyebaran politik kolonial Bara. Hamka berpendapat bahwa pendidikan Islam 

ko nvensional tidak cukup untuk membekaligenerasi muda untuk menghadapi  

masalah ini. Ia  kemudian berpikir tentang kurikulum yang dapat mempertahankan 

moralitas dan iman sambil menggunakan teknologi dan pengetahuan kontemporer 

untuk memajukan dan melawan penjajahan. 

Terakhir, pemikiran Hamka menjadi lebih strategis dan lentur karena dinamika 

sosial politik ibu kota yang rumit. Jakarta memiliki banyak kepentingan politik 

mulai dari kemunis dan nasionalis sekuler hingga berbagai kelompok keagamaan 

yang membuatnya berbeda dari suatu tempat yang tenang. Situasi ini mengajarkan 

Hamka untuk berdakwah dan mendidik dengan pendekatan yang lebih toleran dan 

fokus pada persatuan umat (ukhuwah islamiyah)  dan bangsa. Konsep 

pendidikannya juga berkembang menjadi alat untuk membangun kesadaran sosial 

politil yang kuat dan  membentuk manusia Indonesia yang bermoral, mampu 

menghadapi tantangan zamannya dengan bijaksana. 

3. Bentuk Transformasi Pemikiran Pendidikan 

Pemikiran pendidikan Buya Hamka mengalami perubahan yang sangat 

mendalam selama perjalanan intelektual dan spiritualnya dari Minangkabau ke 



153 

 

 

Muhamad Yahya, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971  

Volume  6 Nomor 2 Tahun 2025   

Jakarta. Perubahan tersebut dapat dilihat melalui tiga aspek utama, yaitu pergeseran 

paradigma, pengembangan konsep, dan aplikasi dalam karya. Ketiga aspek ini 

saling berhubungan dan membentuk kesatuan yang utuh dalam ide pendidikan Islam 

yang memberikan pencerahan, kebebasan, dan berpegang kuat pada nilai-nilai 

tauhid. 

a.  Pergeseran Paradigma 

Perubahan pertama yang dilakukan oleh Buya Hamka adalah transisi dari 

pendidikan sekolah tradisional ke pendidikan yang membebaskan. Pada awalnya, 

tradisi pendidikan Islam di Minangkabau didominasi oleh sistem surau yang fokus 

pada hafalan dan ketundukan kepada guru tanpa syarat. Buya Hamka percaya bahwa 

sistem seperti ini berpotensi menciptakan generasi yang pasif dan kurang kritis 

terhadap realitas sosial. Oleh sebab itu, ia mendukung munculnya model pendidikan 

yang membebaskan, yang mengajak peserta didik untuk berpikir reflektif, mandiri, 

dan bertanggung jawab dalam mencari ilmu. Menurut Hamka, pendidikan harusnya 

tidak membatasi akal, tetapi justru membebaskannya agar manusia dapat mengenal 

Tuhan dan diri mereka secara utuh. 

Selanjutnya, Buya Hamka juga berpindah dari pemisahan ilmu ke integrasi ilmu. 

Ia menolak adanya pemisahan antara ilmu agama (naqli) dan ilmu dunia (akli), 

karena keduanya bersumber dari Allah. Ia menyatakan bahwa semua ilmu, jika 

digunakan dengan niat baik dan cara yang benar, akan membawa manusia kepada 

kebenaran dan iman. Oleh karena itu, pendidikan Islam perlu bersifat integratif—

menggabungkan nilai spiritual dengan kemampuan rasional dan ilmiah. Dengan 

pendekatan ini, Hamka berusaha menghapus batas antara pesantren dan sekolah 

modern, serta menegaskan bahwa kemajuan pengetahuan tidak boleh menggerus 

keimanan. Selanjutnya, ada juga pergeseran dari otoritas guru menuju kebebasan 

berpikir. Menurut Hamka, guru tetap memiliki peran signifikan sebagai pembimbing 

moral dan intelektual, tetapi bukan sebagai satu-satunya sumber kebenaran. Ia ingin 

agar siswa diberikan ruang untuk mengemukakan pendapat, berpikir kritis, dan 

menafsirkan ilmu dengan cara yang kreatif. Kebebasan berpikir ini adalah dasar bagi 

terbentuknya generasi Muslim yang aktif dan mampu menghadapi tantangan zaman. 

Dengan cara ini, pendidikan menjadi proses dialog antara akal, hati, dan wahyu, 

bukan lagi sekadar indoktrinasi. 



154 

 

 

Muhamad Yahya, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971  

Volume  6 Nomor 2 Tahun 2025   

b. Pengembangan Konsep 

Dalam aspek pengembangan konsep, Buya Hamka menekankan prinsip 

keberanian dan kebebasan berpikir sebagai inti dari pendidikan Islam. Ia 

berpendapat bahwa umat Islam tidak akan maju jika terus terikat pada taklid buta 

dan ketakutan dalam berpikir. Ia memberikan contoh semangat ijtihad para ulama 

klasik yang berani menafsirkan dan memahami wahyu dalam konteks zaman 

mereka. Bagi Hamka, keberanian berpikir merupakan bagian dari ibadah intelektual, 

karena dengan berpikir, manusia dapat memahami tanda-tanda kebesaran Allah di 

alam semesta.   

Konsep lain yang dikembangkan oleh Hamka adalah pendidikan integratif antara 

naqli dan akli. Ia menekankan bahwa wahyu (naqli) dan akal (akli) tidaklah saling 

bertentangan, tetapi merupakan dua sumber kebenaran yang saling melengkapi. 

Pendidikan yang baik, menurutnya, harus mencakup ilmu agama dan ilmu umum 

agar menghasilkan individu yang seimbang antara aspek spiritual dan rasional. 

Model pendidikan ini konsisten dengan pandangan Islam klasik yang menempatkan 

semua ilmu dalam kerangka tauhid. Selanjutnya, Hamka memperkenalkan sistem 

pendidikan karakter yang didasari tauhid sebagai fondasi untuk menciptakan 

individu yang utuh. Menurutnya, ilmu tidak disertai iman dapat menyebabkan 

kesombongan, sementara iman yang tanpa ilmu berpotensi menghasilkan fanatisme 

yang sempit. Oleh karena itu, pendidikan harus memupuk nilai-nilai tauhid di setiap 

aspek kehidupan, termasuk moral, sosial, dan intelektual. Dalam perspektif Hamka, 

tauhid bukan hanya ajaran dalam teologi, tetapi juga pondasi etika yang 

membimbing orang untuk bersikap jujur, amanah, disiplin, dan bertanggung jawab 

dalam melaksanakan perannya dalam masyarakat.  

c. Pelaksanaan dalam Karya 

Pemikiran pendidikan Buya Hamka tidak hanya berhenti sebagai gagasan, 

namun juga direalisasikan melalui karya-karya yang dihasilkan. Tafsir Al-Azhar 

merupakan sebuah karya yang merangkum paradigma pendidikan yang memberikan 

kebebasan dan pencerahan. Dalam tafsir ini, Hamka mengaitkan pendekatan ilmiah 

yang logis dengan nilai-nilai spiritual yang dalam. Ia menggunakan bahasa yang 

mudah dipahami oleh masyarakat umum, sehingga membuat tafsir ini lebih dari 

sekadar karya ilmiah, tetapi juga sebagai media pendidikan bagi masyarakat. Selain 



155 

 

 

Muhamad Yahya, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971  

Volume  6 Nomor 2 Tahun 2025   

itu, karya sastra Hamka, seperti Tenggelamnya Kapal Van Der Wijck, Di Bawah 

Lindungan Ka’bah, dan Merantau ke Deli, juga berfungsi sebagai alat pendidikan 

moral yang efektif. Melalui karakter dan konflik yang terdapat dalam cerita, Hamka 

menyampaikan pesan-pesan mengenai pentingnya kejujuran, kasih sayang, 

tanggung jawab, dan perjuangan hidup. Bagi Hamka, sastra bukan hanya sarana 

hiburan, tetapi juga alat untuk menanamkan nilai-nilai kemanusiaan dan membentuk 

karakter pembaca.  

Di sisi lain, upaya Hamka dalam dunia jurnalistik juga menunjukkan peran 

pendidikan yang luas dan inklusif. Melalui majalah seperti Pedoman Masyarakat 

dan berbagai tulisan di media lain, Hamka memanfaatkan jurnalistik sebagai alat 

untuk mendidik publik. Ia menulis mengenai keislaman, kebangsaan, moralitas, dan 

perkembangan peradaban, dengan target untuk meningkatkan kesadaran sosial dan 

spiritual masyarakat. Dia meyakini bahwa pena adalah alat dakwah dan pendidikan 

yang berpotensi membentuk opini publik yang cerdas dan bermoral. Dengan 

demikian, transformasi pemikiran pendidikan Buya Hamka merefleksikan 

perjalanan dari tradisi menuju pembaruan, dari kepatuhan ke kebebasan berpikir, 

dan dari dikotomi ke integrasi ilmu. Semua idenya berlandaskan pada nilai tauhid 

yang menyatukan iman, ilmu, dan amal dalam kesatuan yang harmonis. Melalui 

pendidikan, sastra, tafsir, dan jurnalistik, Hamka tidak hanya berperan sebagai 

ulama, tetapi juga sebagai pendidik bangsa yang menanamkan nilai-nilai kebebasan 

berpikir, moralitas, dan keislaman yang membawa rahmat bagi seluruh alam. 

4. Analisis Transformasi 

Perubahan pemikiran pendidikan Islam yang dilakukan Buya Hamka dari 

Minangkabau ke Jakarta menggambarkan kompleksitas dan kemajuan intelektual. 

Proses ini lebih dari sekadar mencerminkan perubahan pandangan seorang ulama 

tentang sistem pendidikan; juga mencerminkan hubungan antara tradisi, modernitas, 

dan nilai-nilai Islam yang bersifat universal. Melalui analisis pola dan faktor apa 

yang membuat transformasi pemikiran Hamka berhasil, terlihat bagaimana ia 

menggabungkan budaya lokal dengan pandangan global, tetap menjaga nilai-nilai 

lama sambil melakukan inovasi yang sesuai, dan memajukan paradigma pendidikan 

Islam yang bersifat membebaskan, rasional, serta memiliki akhlak.  



156 

 

 

Muhamad Yahya, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971  

Volume  6 Nomor 2 Tahun 2025   

Pola pertama dalam perubahan pemikiran Hamka adalah interaksi antara tradisi 

dan modernitas. Sejak masa kanak-kanak, Hamka dibesarkan dalam lingkungan 

surau di Minangkabau yang mengutamakan ajaran agama, hafalan kitab, dan 

penghormatan kepada pengajar. Namun, pengalaman hidupnya di Jakarta dan 

lingkungan Islam yang lebih luas membawanya bertemu dengan semangat modern, 

cara berpikir rasional, serta ide-ide pembaruan Islam. Hamka tidak menolak tradisi, 

tetapi mengintegrasikannya dengan modernitas. Ia berpendapat bahwa nilai-nilai 

tradisional harus dijaga, namun cara berpikir dan pendekatan pendidikan perlu 

disesuaikan dengan perkembangan zaman. Hasil dari interaksi ini adalah pemikiran 

pendidikan Islam yang kokoh pada nilai-nilai Islam klasik tetapi tetap terbuka untuk 

perubahan sosial dan intelektual yang modern.  

Pola kedua mencakup penggabungan nilai-nilai lokal dan global. Hamka 

berhasil mengkombinasikan nilai-nilai budaya Minangkabau seperti adat basandi 

syarak, syarak basandi Kitabullah dengan prinsip-prinsip Islam yang bersifat 

universal dan pemikiran modern dari dunia Islam. Bagi Hamka, pendidikan Islam 

harus relevan dengan konteks sosial dan budaya masyarakat tanpa kehilangan 

identitasnya. Dengan pendekatan ini, Hamka menunjukkan bahwa nilai-nilai lokal 

yang berasal dari budaya dapat digunakan untuk memperkuat identitas umat Islam 

di tengah arus globalisasi. Ia tidak hanya mengambil ide-ide dari Timur Tengah, 

tetapi juga menafsirkan kembali ajaran Islam agar sesuai dengan karakter bangsa 

Indonesia. Dengan cara ini, pemikiran pendidikan Hamka berfungsi sebagai 

jembatan antara kebijaksanaan lokal dan peradaban global, sehingga Islam terwujud 

secara konkret namun tetap bersifat universal.  

Pola ketiga dalam perubahan pemikiran Hamka adalah kesinambungan dan 

inovasi. Menurut Hamka, pembaruan pendidikan tidak harus memutuskan hubungan 

dengan masa lalu, tetapi harus memperbarui nilai-nilai lama agar tetap relevan. Ia 

tetap mempertahankan tujuan utama pendidikan Islam, yaitu membentuk individu 

yang beriman dan berbudi pekerti, tetapi memperbarui pendekatan dan 

metodologinya agar cocok dengan tantangan zaman modern. Ia mengubah fokus 

pendidikan dari sekadar penyampaian ilmu menjadi proses internalisasi nilai, 

berpikir kritis, dan pembentukan karakter. Dengan demikian, Hamka menunjukkan 



157 

 

 

Muhamad Yahya, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971  

Volume  6 Nomor 2 Tahun 2025   

keseimbangan antara melestarikan warisan spiritual Islam dan menyesuaikannya 

dengan kebutuhan masyarakat yang dinamis. 

Perubahan pemikiran pendidikan Buya Hamka tidak terjadi dengan sendirinya, 

tetapi didukung oleh beberapa faktor penting yang mempengaruhi keberhasilannya. 

Faktor pertama adalah kemampuan berpikir yang fleksibel. Hamka dikenal sebagai 

individu yang terbuka terhadap berbagai sumber pengetahuan, baik dari tradisi Islam 

klasik maupun dari pemikiran modern Barat. Ia tidak menolak perbedaan 

pandangan, melainkan menjadikannya sebagai ruang untuk dialog intelektual yang 

memperdalam pemahaman. Fleksibilitas ini membuat pemikirannya sesuai dengan 

perubahan zaman dan dapat diterapkan dalam berbagai situasi sosial.  

Faktor kedua berkaitan dengan kemampuan untuk beradaptasi dengan budaya. 

Sebagai anak Minangkabau yang telah terbiasa tinggal di lingkungan yang beragam 

dan dengan tradisi merantau, Hamka memiliki keahlian luar biasa dalam 

menyesuaikan diri dengan berbagai budaya dan pemikiran intelektual. Saat 

berpindah ke Jakarta, ia menemui beragam ide dan gaya hidup modern, tetapi ia 

berhasil mengolahnya tanpa kehilangan identitas keislaman yang dimilikinya 

(Mursal, 2023). Ia juga mampu menjadikan nilai-nilai lokal sebagai dasar untuk 

memahami fenomena modern, sehingga gagasan pendidikannya tetap terhubung 

dengan kenyataan masyarakat Indonesia. Adaptasi kultural ini membuat pemikiran 

Hamka relevan di berbagai lapisan masyarakat.  

Faktor ketiga adalah pandangan pendidikan yang jauh ke depan. Hamka tidak 

hanya memikirkan pendidikan dalam batas ruang kelas, tetapi juga melihatnya 

sebagai alat untuk membebaskan manusia dari kebodohan, kemiskinan, dan 

ketertinggalan. Ia percaya bahwa pendidikan Islam harus mampu membentuk 

manusia secara utuh—yang beriman, berpengetahuan, dan berbudi pekerti luhur. 

Dalam Tafsir Al-Azhar, Hamka menekankan pentingnya keseimbangan antara ilmu 

dan iman serta antara akal dan wahyu sebagai dasar kemajuan masyarakat. 

Pandangan pendidikan yang visioner ini membuat pemikirannya melewati 

zamannya, dan menjadi sumber inspirasi bagi pembaruan pendidikan Islam yang 

lebih manusiawi dan relevan hingga saat ini.  

Secara keseluruhan, analisis mengenai perkembangan pemikiran pendidikan 

Buya Hamka menunjukkan bahwa perjalanannya dari Minangkabau ke Jakarta 



158 

 

 

Muhamad Yahya, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971  

Volume  6 Nomor 2 Tahun 2025   

bukan sekadar pengubahan lokasi, tetapi sebuah proses dialog yang mengarah pada 

kematangan intelektual dan spiritual. Dengan menyatukan tradisi dan modernitas, 

serta nilai lokal dan global dalam kesinambungan dan perubahan, Hamka berhasil 

menciptakan model pendidikan Islam yang sesuai dengan tantangan zaman (Fatih, 

2023). Didukung oleh kebebasan berpikir, kemampuan untuk beradaptasi, dan visi 

yang luas, Buya Hamka menjadi simbol transformasi pendidikan Islam di 

Indonesia—seorang ulama yang memperbarui dan mengajarkan bahwa kemajuan 

harus senantiasa berpijak pada nilai-nilai tauhid dan kemanusiaan. 

PEMBAHASAN 

Hasil penelitian yang menunjukkan transformasi dinamis dalam pemikiran 

pendidikan Hamka dari basis lokal Minangkabau ke arah persatuan bangsa di Jakarta, 

menyediakan koreksi penting terhadap kecenderungan penelitian sebelumnya yang 

memandang pemikiran Hamka sebagai subjek angka. Nilai-nilai inti yang ditemukan 

dalam karya Hamka seperti penekanan pada akhlak dan integrasi ilmu ditemukan oleh 

penelitian seperti (Langaji dkk., 2024) dan (Khairudin Aljunied, 2016). Namun proses 

dialektis yang mendasari pemikiran Hamka terungkap melalui pendekatan esensialis 

mereka. Penelitian ini menunjukkan bahwa nilai-nilai integratif adalah hasil dari konflik 

kreatif antara ―Hamka sang anak Minangkabau‖ yang dibentuk oleh surau dan adat dan 

―Hamka sang intelektual Jakarta‖ yang dipengaruhi oleh modernitas, wacana 

kebangsaan dan jaringan intelektual Muslim modernis. Dengan kata lain penelitian 

sebelumnya berhasil menangkap apa pemikiran Hamka, sementara penelitian ini 

menjawab bagaimana dan mengapa pemikirannya berkembang dan berubah yang 

memberikan pemahaman yang lebih historis dan kontekstual. 

Selain itu jenis transformasi terutama yang mencangkup integrasi ilmu naqli-aqli 

dan karakter pendidikan memiliki hubungan dan perbedaan dengan diskusi pemikiran 

penddikan Islam yang lebih luas. Disatu sisi, visi integrasi Hamka sejalan dengan 

semangat pembaharuan Muhammad Abduh dan Rasyid Rida yang menekankan 

relavansi Islam dengan modernitas (Wahyu Ningsih, 2019) dan mendukung penelitian 

(Nurtawab, 2023) tentang upaya untuk mengatasi dualisme ilmu. Sebaliknya, penelitian 

ini menemukan bahwa integrasi ala Hamka memiliki kekhasan yang unik karena 

memiliki landasan budaya Minangkabau yang tidak dimiliki oleh penulis lain. Filosifi 

―Adat Basandi Syara’, Syara Basandi Kitabullah‖ memberikan jembatan pengetahuan 



159 

 

 

Muhamad Yahya, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971  

Volume  6 Nomor 2 Tahun 2025   

yang luar biasa yang memungkinkan integrasi itu berkembang sebagai penyusunan 

nilai-nilai lokal yang telah diislamkan daripada impor konsep asing. Hal ini 

membedakan Hamka dari usaha integrasiyang lebih filosofis-abstrak seperti Islamisasi 

ilmu pengetahuan dan menempatkannya sebagai arsitek sintetis budaya-pengetahuan 

yang sangat kontekstual dengan Indonesia. 

Terakhir penekanan pada faktor geografis-intelektual sebagai pemicu perubahan 

dalam penelitian ini menunjukkan kelemahan dalam penelitian sebelumnya dan 

memberikan model analitis yang bermanfaat. Studi biografis atau tematik sering 

mengabaikan pergeseran bagaimana fisik dari pusat budaya tradisional (Minangkabau) 

ke pusat politik modern nasional (Jakarta) menciptakan kategori yang memaksa  

pemulihan identitas dan pemikiran. Proses berpikir Hamka dari lokal ke nasional, dari 

otoritas guru ke kebebasan akal dan dari surau ke publik luas melalui jurnalistik dan 

sastra, aksi interaksi di Jakarta dengan orang-orang seperti Agus Salim dan HOS 

Tjokroaminoto ini bukan sekedar latarbelakang (Wahyu Ningsih, 2019). Oleh karena 

itu, penelitian ini tidak hanya melengkapi cerita yang ada, tetapi juga menggunakan 

paradigma ―geografis-intelektual‖ sebagai lensa penting untuk melihat bagaimana 

pikiran tokoh-tokoh Indonesia lainnya berkembang dari daerah ke pusat, dari tradisi 

hingga modernitas. 

Penelitian ini mencapai kesimpulan utama bahwa warisan pemikiran Hamka 

memberikan sudut pandang yang relevan untuk pendidikan Islam modern dalam 

menghadapi tantangan era teknologi.  Nilai-nilai Islam dapat tetap relevan dalam 

membentuk generasi muslim yang tidak hanya cerdas secara intelektual tetapi juga 

memiliki karakter yang kuat dan kesadaran spiritual yang mendalam, yang dapat 

membantu peradaban modern dengan cara yang tepat. 

 

KESIMPULAN 

Nilai-nilai adat ―Adat basandi syara’, syara’ basandi kitabullah‖, pengaruh kuat 

ayahnya (Haji Rasul) yang anti-taklid buta, dan sistem pendidikan surau yang tekanan 

pembentukan akhlak dan karakter membentuk konsep pendidikannya pada tahap awal di 

Minangkabau. Tapi setelah merantau ke Jakarta, gagasan awal ini berkembang dan 

berubah . Dia memperluas pandangan di ibu kota karena berinteraksi dengan para 

modernis, nasionalis dan percakapan kebangsaan, serta menghadapi  tantangan 



160 

 

 

Muhamad Yahya, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971  

Volume  6 Nomor 2 Tahun 2025   

kolonialisme. Pola pikir juga berubah, pendidikan tradisional yang berpusat pada guru 

berubah menjadi pendidikan yang memerdekakan dan kritis, dikotomi ilmu berubah 

menjadi integrasi ilmu naqli dan aqli dan fokus pada komunitas lokal berubah menjadi 

visi pendidikan karakter untuk masyarakat madani Indonesia. 

Karya-karya besarnya, seperti Tafsir Al-Azhar, novel, dan pekerjaan jurnalistiknya, 

menunjukkan transformasi ini, yang tidak hanya bersifat teoritis tetapi juga nyata.  

Dinamika internal Hamka (seperti semangat merantau, pergulatan intelektual, dan 

pengembangan diri melalui jurnalisme) dan faktor eksternal (seperti dampak gerakan 

pembaruan Islam global, tantangan modernitas, dan pluralitas sosial-politik Jakarta) 

adalah pendorong utama.  Oleh karena itu, contoh dari "transformasi geografis-

intelektual" yang berhasil menjembatani modernitas dan tradisi adalah perjalanan 

pemikiran Hamka dari Minangkabau ke Jakarta.  Teori-teorinya masih relevan untuk 

pendidikan Islam modern, memberikan inspirasi untuk membangun sistem pendidikan 

yang tetap berdasarkan nilai-nilai spiritual dan moral, namun tetap responsif terhadap 

perkembangan zaman, terbuka, dan mendorong integrasi ilmu pengetahuan dan 

kebebasan berpikir. 

 

DAFTAR PUSTAKA  

Auanasova, A., Auanassova, K., Nurpeissov, Y., & Ibrayeva, A. (2025). The Role Of 

The Jadid Movement In State-Building Processes In Central Asia: The Creation 

And Legacy Of Turkestan Autonomy. National Identities, 1–18. 

Https://Doi.Org/10.1080/14608944.2025.2477043 

Falaqi, M. R., Ritonga, A. W., Mufid, M., Hamid, M. A., Maulidi, Hidayat, S., Suladi, 

Sarwanih, & Handoyo, F. (2025). Transformation Of Islamic Education 

Curriculum Based On The Thoughts Of Three Educational Philosophers: A 

Systematic Literature Review. British Journal Of Religious Education, 1–15. 

Https://Doi.Org/10.1080/01416200.2025.2521384 

Fatih, M. (2023). Ashabul A’raf Dalam Perspektif Tafsir Indonesia: Studi Komparasi 

Tafsir Al-Azhar Karya Hamka Dan Tafsir Al-Misbah Karya M. Quraish Shihab. 

PROGRESSA: Journal Of Islamic Religious Instruction, 7(1), 44–58. 

Https://Doi.Org/10.32616/Pgr.V7.1.438.44-58 

Ferdinal, F., Oktavianus, O., & Zahid, I. (2023). Exploring The Beauty Of Islamic 

Values Through Metaphorical Expressions In Literary Work. Jurnal Akidah & 

Pemikiran Islam, 25(2), 421–458. Https://Doi.Org/10.22452/Afkar.Vol25no2.13 

Helim, A. (2024). Hamka’s Legal Methodology On Hisab–Ru’yah In His Book ―Saya 

Kembali Ke Ru’yah.‖ JURIS (Jurnal Ilmiah Syariah), 23(2), 215. 

Https://Doi.Org/10.31958/Juris.V23i2.11952 

Hidayat, U. T. (2020). Tafsir Al-Azhar: Menyelami Kedalaman Tasawuf Hamka. 

Buletin Al-Turas, 21(1), 49–76. Https://Doi.Org/10.15408/Bat.V21i1.3826 



161 

 

 

Muhamad Yahya, dkk 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971  

Volume  6 Nomor 2 Tahun 2025   

Jamarudin, A., May, A., & Pudin, O. Ch. (2019). The Prospect Of Human In The 

Exegetical Work: A Study Of Buya Hamka’s Tafsir Al-Azhar. Ulumuna, 23(1), 

24–47. Https://Doi.Org/10.20414/Ujis.V23i1.360 

Khairudin Aljunied. (2016). Reorienting Sufism: Hamka And Islamic Mysticism In The 

Malay World. Indonesia, 101, 67. Https://Doi.Org/10.5728/Indonesia.101.0067 

Langaji, A., Karim, A. R., Ilham, M., Syatar, A., Karim, A. R., & Rusdiansyah, R. 

(2024). Unveiling Patience: The Intersection Of The Qur’an And Hadith In Buya 

Hamka’s Thought. Ulumuna, 28(1), 510–535. 

Https://Doi.Org/10.20414/Ujis.V28i1.1056 

Merican, A. M. (2024). Early Ideas On Reform And Renewal Through Journalism In 

The Malay Archipelago: Hamka’s Accounts In Ayahku (1950). Al-Shajarah: 

Journal Of The International Institute Of Islamic Thought And Civilization 

(ISTAC), 249–262. Https://Doi.Org/10.31436/Shajarah.Vi.1937 

Mursal, M. (2023). Pemikiran Pendidikan Islam Menurut Buya Hamka. Kreatifitas: 

Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam, 11(2), 101–115. 

Https://Doi.Org/10.46781/Kreatifitas.V11i2.638 

Nasution, I., Pardi, P., Manugeren, M., Hidayati, H., Pratiwy, D., & Wulan, S. (2023). 

Minangkabaunese Tradition Of Out-Migration (Merantau) In Indonesia: 

Hamka’s Novels On Reality. World Journal Of English Language, 13(6), 119. 

Https://Doi.Org/10.5430/Wjel.V13n6p119 

Nofiardi, N. (2020). Adat Rantau As A Solution For Multi-Ethnic Marriage In Pasaman, 

West Sumatera. Al-Risalah: Forum Kajian  Hukum Dan Sosial 

Kemasyarakatan, 20(2), 243–256. 

Https://Doi.Org/10.30631/Alrisalah.V20i2.544 

Nurtawab, E. (2023). Haji Abdul Malik Karim Amrullah, Or Buya Hamka, Or Hamka. 

Dalam G. Tamer (Ed.), Handbook Of Qurʾānic Hermeneutics (Hlm. 325–334). 

De Gruyter. Https://Doi.Org/10.1515/9783110582284-024 

Salim, S., Prasetia, M. A., Bagas F., M., Rohman, F., & Abdurrahman, A. (2024). The 

Impact Of Blended Learning An Educational Innovation As On Student 

Character Building In Islamic Religious Education. Qubahan Academic Journal, 

4(3), 139–151. Https://Doi.Org/10.48161/Qaj.V4n3a739 

Syarif H, A. (2018). Prinsip Pendidikan Nilai Tafsiral-Azhar. Transformasi : Jurnal 

Kepemimpinan & Pendidikan Islam, 2(1), 74–105. 

Https://Doi.Org/10.47945/Transformasi.V2i1.315 

Syefriyeni, S., & Nasrudin, D. (2023). The Construction Of Environmental Philosophy 

Rooted In Religiosity. HTS Teologiese Studies / Theological Studies, 79(2). 

Https://Doi.Org/10.4102/Hts.V79i2.8442 

Wahyu Ningsih, I. (2019). Konsep Hakikat Tujuan Pendidikan Islam Perspektif Ulama 

Nusantara: Study Pemikiran Kh. Hasyim Asy’ari, Kh. Ahmad Dahlan Dan Buya 

Hamka. Jurnal Tahsinia, 1(1), 101–107. Https://Doi.Org/10.57171/Jt.V1i1.46 

Zulfikri, & Badawi, M. A. F. (2021). The Relevance Of Muhammad Abduh’s Thought 

In Indonesian Tafsir: Analysis Of Tafsir Al-Azhar. Millah, 21(1), 113–148. 

Https://Doi.Org/10.20885/Millah.Vol21.Iss1.Art5 

 


