Muhamad Yahya, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971 |143
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

at-Tarbiyah al-Mustamirrah: Jurnal Pendidikan Islam
Pengelola: Jurusan Pendidikan Agama Islam Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan
Penerbit: Universitas Islam Negeri Mahmud Yunus Batusangkar
Website: https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/at-tarbiyah
Email: at-tarbiyah@uinmybatusangkar.ac.id
P-ISSN: 2775-7099 ; E-ISSN: 2775-7498

Dari Minangkabau ke Jakarta: Transformasi Pemikiran Pendidikan
Islam Buya Hamka
Muhamad Yahya

UIN Mahmud Yunus Batusangkar, Sumatera Barat, Indonesia
myahyaalazami@gmail.com

Shitra Giofika
UIN Mahmud Yunus Batusangkar, Sumatera Barat, Indonesia
giofikashitra@gmail.com

Rahmat Fradhitiya
UIN Mahmud Yunus Batusangkar, Sumatera Barat, Indonesia
fradhitiyarahmat@gmail.com

*)Corresponding Author

| Received: 23-12-2025 | Revised: 25-12-2025 | Approved: 29-12-2025

Abstrak

Perjalanan intelektual Buya Hamka dari akar tradisional Minangkabau ke pusat
modernitas Jakarta membentuk transformasi signifikan dalam pemikirannya tentang
pendidikan Islam. Tujuan penelitian ini adalah untuk memberikan gambaran yang
menyeluruh dan analitis tentang proses transformasi pemikiran pendidikan Islam Buya
Hamka. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif melalui studi pustaka (library
research) dengan teknik analisis analisis isi yang deskriptif-analitis dan historis. Hasil
penelitian mengungkapkan bahwa pemikiran awal Hamka di Minangkabau sangat
dipengaruhi oleh nilai-nilai adat “Adat Basandi Syaraa’, Syara’basandi Kitabullah”,
sistem pendidikan surau dan ayahnya yaitu Haji Rasul yang menekankan pembentukan
akhlak dan karakter. Setelah bermukim di Jakarta, interaksinya dengan pemikiran
modernis, nasionalis, dan tantangan urban telah menggeser konsep dasar pemikirannya
ke arah pendidikan yang membebaskan, mengintegrasikan ilmu aqgli dan nagqli, serta
mengembangkan konsep pendidikan karakter untuk masyarakan Indonesia yang
madani. Tranformasi ini menunjukkan sintetis pemikiran yang berhasil menciptakan
model pendidikan Islam yang bersifat kontekstual, integratif dan aplikatif antara tradisi
dan modernitas, yang terlihat dalam karya-karya monumentalnya seperti Tafsir Al-
Azhar dan tulisan-tulisannya yang lain.


https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/at-tarbiyah
mailto:at-tarbiyah@uinmybatusangkar.ac.id
http://u.lipi.go.id/1613005006
http://u.lipi.go.id/1612950541

Muhamad Yahya, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971 |144
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

Kata Kunci: Buya Hamka, Pemikiran Pendidikan Islam, Transformasi, Minangkabau,
Jakarta

Abstract

Buya Hamka's intellectual journey from his traditional Minangkabau roots to the
modern center of Jakarta shaped a significant transformation in his thinking on Islamic
education. The purpose of this study is to provide a comprehensive and analytical
overview of the transformation process of Buya Hamka's Islamic educational thinking.
This study uses qualitative methods through library research with descriptive-analytical
and historical content analysis techniques. The results reveal that Hamka's early
thinking in Minangkabau was strongly influenced by the traditional values of "adat
basandi syaraa', syara'basandi kitabullah™, the surau education system and his father,
Haji Rasul, who emphasized the formation of morals and character. After settling in
Jakarta, his interaction with modernist, nationalist thought and urban challenges
shifted his basic concept of thinking towards liberating education, integrating agli and
nagli knowledge, and developing the concept of character education for a civilized
Indonesian society. This transformation shows a synthesis of thought that has succeeded
in creating a contextual, integrative and applicable model of Islamic education between
tradition and modernity, which is seen in his monumental works such as the Tafsir Al-
Azhar and his other writings.

Keywords: Buya Hamka, Islamic Educational Thought, Transformation, Minangkabau,
Jakarta

PENDAHULUAN

Abad ke-20 menandai periode transformatif dalam dunia pemikiran Islam
global, di mana tokoh-tokoh pembaharu seperti Muhammad Abduh dan Jamaluddin al-
Afghani merencanakan pembauran antara modernitas dan tradisi keislaman. Gelombang
pembaruan atau tajdid ini tidak hanya berhenti di Timur Tengah, tetapi terhubung
hingga ke Nusantara yang menantang struktur pendidikan Islam tradisional yang telah
stabil (Auanasova dkk., 2025) . Dalam konteks inilah pemikiran-pemikiran besar lahir,
berusaha menjawab tantangan kolonialisme, kemunduran umat, dan netralitas ilmu
pengetahuan (Falagi dkk., 2025). Di Indonesia, terdapat perbedaan yang kompleks
antara pesantren, model pendidikan Islam tradisional, dan model pendidikan Barat
modern yang dibawa oleh kolonial Belanda. Saat itu dunia Islam Indonesia dihadapan
pada pilihan yag sulit. Mereka harus memilih untuk mengikuti tradisi yang dianggap
murni tapi berisiko tertinggal atau mengikuti model Barat yang sekuler namun
menjanjikan kemajuan. Para intelektual Muslim Indonesia kemudian berusaha
menjembatani perbedaan ini dengan mencari cara untuk menggabungkan kekuatan dari

kedua tradisi tersebut.



Muhamad Yahya, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971 |145
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

Pada tahun 1908, Haji Abdul Malik Amrullah, juga dikenal sebagai Buya
Hamka, lahir dan dibesarkan dalam lingkungan budaya dan agama Minangkabau yang
kuat. Minangkabau memiliki sistem matrilineal dan tradisi merantau yang kuat serta
menjadi pusat pendidikan Islam seperti Sumatera Thawalib dan semua itu menjadi
“laboratorium pemikira” pertama bagi Hamka. Sejak kecil, figur ayahnya yaitu Dr. H.
Abdul Karim Amrullah, yang memimpin gerakan pembaharuan Islam muda dan
digambarkan sebagai Haji Rasul, menanamkan dasar-dasar pemikiran rasional dan anti
taklid buta . Konsep awal pendidkanya yang menekankan kebeasan berpikir dibentuk
oleh pengaruh ini.

Nilai utama dalam budaya Minangkabau adalah bahwa transformasi pemikiran
Hamka bergantung pada pengelaman hidupnya di perantauan. Perjalanan intelektualnya
ke Jawa pada tahun 1920-an dan penetapannya di Jakarta membuka pesona barunya
(Nofiardi, 2020). Berada di pusat pergerakan nasional ini, Hamka berinteraksi dengan
para nasionalis, Islam modernis, dan intelektual dari berbagai ideologi. Wacana
kebangsaan, sisialisme, dan jurnalisme kontemporer juga memengaruhinya. Disebabkan
oleh pergeseran geografis dari pusat budaya tradisional ( Minangkabau) ke pusat politik
dan intelektual nasional (Jakarta), pergeseran ini berkontribusi pada pendewasaan dan
transformasi konsep pendidikannya. Sebagai ulama, sastrawan, jurnalis, dan budayawan
yang berbeda, Hamka memiliki alat dan pandangan yang lengkap untuk membangun
gagasan pendidikan (Helim, 2024). Aktivitas jurnalistik dan kepengarangannya
membuatnya mampu menyampaikan ide-ide kepada rumit khalayak luas, sementara
karya sastranya menjadi alat dakwah dan pendidikan. Posisi kompleks ini membuat
pemikiran pendidikannya tidak hanya bersifat teoritis tapi juga demokratis dan praktis.

Studi-studi sebelumnya telah banyak mengupas kontribusi Hamka. Studi-studi
seperti (Ferdinal dkk., 2023) dan (Nasution dkk., 2023) fokus pada dimensi sastra dan
nilai-nilai moral dalam karya Hamka, seperti “Tenggelamnya Kapal Van de Wijck™ dan
“Di Bawah Lindungan Ka’bah”. Sementara itu kajian (Merican, 2024) dan (Hidayat,
2020; Jamarudin dkk., 2019) fokus pada dimensi tasawuf dan keteladanan spritual
Hamka dalam karya-karyanya, seperti Tasawuf modern. Dalam bidang pendidikan,
(Langaji dkk., 2024) dan (Khairudin Aljunied, 2016) telah mencoba membandingkan
konsep pendidikan Islam Hamka secara keseluruhan. Mereka menemukan nilai-nilai

utamanya, seperti pentingnya moralitas, integrasi ilmu, dan pembentukan karakter



Muhamad Yahya, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971 |146
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

(Salim dkk., 2024). Namun penelitian ini kurang mempelajariproses dinamis yang
mendasari pemikiran Hamka dan lebih cenderung menempatkannya sebagai entitas
yang sudah jadi dan statistik.

Disinilah perbedaan yang berada didalam penelitian ini muncul. Penelitian
sebelumnya biasanya menganggap pemikiran Hamka sebagai produk akhir, tanpa
mempelajari proses tranformasi yang dialaminya. Studi sering terjadi perbedaan antara
“Hamka sang anak Minangkabau” dan “ Hamka sang intelektual Jakarta.” Oleh karena
itu, pemahamannya tentang evolusi, kontekstualisasi, dan bahkan kemungkinan
perubahan dalam konsep pendidikannya menjadi semakin berkurang. Berdasarkan celah
tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menemukan jawaban atas pertanyaan berikut:
Bagaimana pemikiran pendidikan Islam Buya Hamka berubah dari fase awalnya di
Minangkabau hingga fase dewasanya di Jakarta, dan apa saja faktor penting yang
mendorong perubahan tersebut?

Secara khusus, tujuan penelitian ini adalah untuk memberikan gambaran yang
menyeluruh dan analitis tentang proses transformasi pemikiran pendidikan Islam Buya
Hamka. Tujuan pertama dari penelitian ini yaitu untuk membangun kembali dasar
filosofis dan pemikiran sosial budaya Hamka tentang pendidikan pada periode
Minangkabau. Pembangunan ini dilakukan untuk mendapatkan pemahaman tentang
bagaimana konsep dasar awal pendidikannya dibentuk oleh dialektika antara nilai-nilai
adat Minangkabau, pengelaman belajar di surau dan pengaruh jaringan intelektual
ulama Minangkabau. Sangat penting untuk memahami secara menyeluruh fase formatif
ini karena berfungsi sebagai dasar atau titik tolak untuk mengukur seberapa bsar
transformasi yang terjadi dalam pemikirannya dikemudian hari.

Tujuan penelitian yang kedua adalah untuk melihat bagaimana pemikiran
pendidikan Buya Hamka berubah, berkembang dan diaktualisasikan setelah menetap di
Jakarta. Fokus analisis ini adalah untuk menemukan titik-titik perbedaan dan perpaduan
dalam pemikiran Hamka sebelumnya, dengan tekanan bagaimana dia menanggapi
tantangan modernitas, pluralitas masyarakat urban dan wacana kebangsaan. Salah satu
aspek penting yang dia pelajari termasuk perubahan dalam pemikirannya tentang
konsep-konsep penting, seperti pergeseran dari pendidikan akhlak yang berbasis
komunitas tradisional menuju gagasan tentang pendidikan karakter untuk madani



Muhamad Yahya, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971 |147
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

Indonesia,dan penggabungan masyarakat ilmu agama dan umum kedalam kurikulum
yang lebih kontekstual dan dinamis.

Selanjutnya, tujuan yang terakhir yaitu untuk menemukan dan menggabungkan
faktor-faktor internal dan eksternal yang berperan sebagai katalisator utama
transformasi tersebut. Faktor internal termasuk kemajuan spritual dan intelektual Hamka
yang tercermindi dalam karya-karya besarnya seperti Tafsir Al-Azhar, dan pengelaman
organisasinya di Muhammadiyah yang memberikan wawasan strategi yang lebih luas
(Syarif H, 2018). Dengan memenuhi tujuan ketiga ini, penelitian ini diharapkan tidak
hanya memberikan catatan sejarah yang lengkap, tetapi juga memberikan dasar teoritis
untuk memahami bagaimana pemikiran pendidikan berubah, tetap dilepaskan pada
tradisi responsif terhadap perkembangan zaman.

Penelitian ini diharapkan akan memberikan kontribusi yang signifikan. Pertama,
memberikan pemahaman yang lebih kontekstual dan dinamis tentang pemikiran
pendidikan Hamka. Kedua, menawarkan model interpretasi “geografis-intelektual”
terhadap perkembangan pemikiran seorang tokoh. Ketiga, memberikan kontribusi
sejarah bagi para penggiat pendidikan Islam modern untuk membangun model

pendidikan yang tetap berakar pada tradisi namun responsif terhadap perubahan zaman.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka
(library research). Penelitian ini menelusuri dan menganalisis transformasi pemikiran
Buya Hamka, yang dibentuk oleh dua lingkungan sosial budaya yang dapat terlihat
dimana akar tradisionalnya di Minangkabau dan perkembangan sosialnya di Jakarta.
Sumber data asli penelitian ini meliputi karya-karya monumental Hamka yang langsung
membahas pendidikan di samping pidato, artikel, dan catatan pribadinya yang relevan.
Sementara data olahan penelitian brasal dari biografi, jurnal akademis, buku, dan
disertasi yang mengkaji pemikiran Hamka, sejarah pendidikan Islam Indonesia, serta
konteks sosial budaya Minangkabau dan Jakarta pada masanya. Metode pengumpulan
data mengguakan literatur yang dikumpulkan, diteliti secara kritis dan dicatat untuk
menemukan aspek penting dari pemikirannya.

Metode penelitian dimulai dengan menganalisis sumber primer dan sekunder

untuk melihat bagaimana pemikiran Buya Hamka berkembang di Minangkabau.



Muhamad Yahya, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971 |148
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

Sumber primer terdiri dari karya Hamka yang berhubungan langsung dengan
pendidikan, seperti artikel dalam Pedoman Masyarakat dan beberapa bagian dari Tafsir
Al-Azhar yang relevan. Sumber sekunder terdiri dari biografi dan studi akademis
tentang konteks sosial-budaya Minangkabau awal abad ke-20. Fokus analisis tahap ini
adalah untuk memahami bagaimana konsep dasar pendidikan Hamka dibentuk oleh
sistem pendidikan surau dan nilai-nilai adat "Adat Basandi Syara', Syara' Basandi
Kitabulah”, khususnya dalam hal tujuan pendidikan, pembentukan karakter, dan
hubungan guru-murid. Selain itu, penelitian ini menyelidiki sumber-sumber yang sama
yang berkaitan dengan masa Jakarta. Penelitian ini melakukannya dengan membatasi
perbedaan tematik pada perkembangan konsep-konsep utama dan dengan penempatan
secara kronologis dalam dua fase utama (Minangkabau: 1908-akhir 1920-an; Jakarta:
1930-an seterusnya). Dengan demikian, perkembangan pemikirannya dapat dilacak
melalui dialektika antara pengaruh tradisional Minangkabau dan infrastruktur dengan
konsep modernis, wacana kebangsaan, dan tantangan kota Jakarta.

Teknik analisis data yang digunakan yaitu analisis isi (content analysis) dengan
pendekatan deskriptif-analitis dan historis. Sebagai dasar kajian pustaka, penelitian ini
tidak hanya mengacu pada satu sumber utama (buku tertentu), melainkan juga
melakukan pencarian dan kajian terhadap berbagai artikel ilmiah serta karya tulis
akademik lain yang relevan dengan tema pemikiran pendidikan Islam Buya
Hamka.Terlebih dahulu data yang dikumpulkan dari sumber data asli dan data olahan
dikurangi dan dikelompokkan berdasarkan topik utama, seperti rekonstruksi akhlak,
integrasi ilmu dan peran pendidikan dalam masyarakat. Selalnjutnya data disajikan
secara sistematis untuk memikirkan pemikiran Hamka pada periode Minangkabau dan
Jakarta.Interpretasi data ini dilakukan dengan menghubungkan perubahan pikiran
Hamka dengan perkembangan konteks sosial, sejarah, dan intelektual Indonesia.
Dengan demikian, sebuah model transformasi pemikiran pendidikan Islam Buya Hamka
dapat dirumuskan untuk dikaji dalam konteks pendidikan modern.

HASIL DAN PEMBAHASAN
HASIL PENELITIAN
1. Pemikiran Pendidikan Islam Hamka Periode Minangkabau
Haji Abdul Malik Karim Amrullah atau lebih dikenal sebagai Hamka, lahir 16
Februari 1908 di Ranah Minangkabau, desa Kampung Molek, Nagari Sungai



Muhamad Yahya, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971 |149
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

Batang, di tepian danau Maninjau, Luhak Agam, Sumatera Barat. Nama kecilnya
adalah Abdul Malik, sedangkan Karim berasal dari nama ayahnya, Haji Abdul
Karim dan Amrullah adalah nama dari kakeknya, Syeikh Muhammad Amrullah.
Hamka seorang ulama multi dimensi, hal itu tercermin dari gelar-gelar kehormatan
yang disandangnya. Dia bergelar Datuk Indomo yang dalam tradisi Minangkabau
berarti pejabat pemelihara adat istiadat. Dalam pepatah Minang, ketentuan adat yang
harus tetap bertahan dikatakan dengan sebaris tidak boleh hilang, setitik tidak boleh
lupa. Gelar ini merupakan gelar pusaka turun temurun pada adat Minangkabau yang
didapatnya dari kakek dari garis keturunan ibunya; Engku Datuk Rajo Endah Nan
Tuo, Penghulu suku Tanjung.

Pemikiran pendidikan Islam Buya Hamka pada masa Minangkabau terkait erat
dengan budaya dan keluarganya. Hamka muda mendapatkan pengaruh terbesar dan
paling langsung dari ayahnya yaitu Haji Rasul. Setelah menunaikan ibadah haji
beliau mengganti namanya dengan Abdul Karim lalu melekat pada namanya gear
Tuanku. Beliau adalah pelopor gerakan pembaharuan Islam atau lebih dikenal
dengan tajdid di Minangkabau. Haji Rasul adalah putra seorang ulama berpengaruh
di Nagari Sungai Batang yang kemudian lebih dikenal sebagai wilayah Nagari
Danau bernama Syeikh Muhammad Amrullah. Beliau adalah ulama yang gigih
menentang taglid dan mendukung ajaran Islam. Haji Rasul mendapatkan semangat
pembaruan Islam ini melalui pengajaran dan pengamatan langsung darinya. Haji
Rasul tidak hanya mengajarkan ilmu Islam tradisional, tapi juga mendorong
keberanian untuk mengatakan kebenaran (Syefriyeni & Nasrudin, 2023). Dalam
pendidikannya yang akan datang, kewibawaan gurudan kedalamanilmu agama
menjadi landasan yang tak tergoyahkan, dan sosok ayah yang tegas, disiplin dan
intelektual menjadi teladan utama.

Kerangka berpikir Hamka dibentuk oleh sistem sosial budaya Minangkabau
selain pengaruh langsung keluarga. Sistem matrilineal dan tradisi merantau adalah
dua komponen utama yang paling menonjol. Dinamika sosial yang unik diciptakan
oleh sistem matrilineal, dimana pihak ibu menurunkan harta pusaka dan garis
keturunan. Dalam sistem ini laki-laki diminta untuk lebih mandiri dan berusaha
mencari informasi dan rezeki diluar komunitas nya, meskipun mereka tidak

bertanggungjawab sebagai kepala keluarga inti. Ini adalah faktor yan mendorong



Muhamad Yahya, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971 |150
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

budaya merantau. Hamka belajar tentang pentingnya memperluas wawasan,
beradaptasi dan kemandirian dari tradisi merantau. Setelah meninggalkankampung
halaman untuk mendapatkan pendidikan, pengelaman hidupnya mengajarkannya
bahwa pendidikan terjadi dalam interaksi dengan realitas sosial yang kompleks dan
tidak hanya di ruang kelas. Pemikirannya tentang pendidikan menjadi dinamis dan
kontekstual karena konteks ini.

Selain itu, bagi Hamka pendidikan surau dan pesantren menjadi cara utama
untuk memperoleh ilmu pengetahuan. Surau dulunya merupakan pusat pembelajaran
yang menawarkan pendidikan agama, pelatihan akhlak dan bahkan latihan bela diri
sebelum munculnya sistem sekolah modern. Hamka tidak hanya belajar di surau
yang dimiliki ayahnya, tapi dia juga mengembara dari satu surau ke surau lainnya
untuk berguru kepada ulama-ulama terkenal. Dia memperoleh pemahaman yang
lebih baik tentang pendekatan pendidikan tradisional, seperti hafalan, sistem halagah
(lingkaran belajar) dan hubungan yang dekat antara guru dan murid (aspek tarbawi).
Meskipun Hamka kemudian banyak mengkritik sistem tradisional ini, seperti
melemahkan materi pengetahuan umum dan nilai-nilai keteladanan guru, pemikiran
pendidikan Hamka tetap sangat penting.

Konsep pendidikan Hamka sangat menekankan pembentukan akhlak dan
karakter sebagai pilar utama selama tahap awal perkembangannya di Minangkabau.
Hamka percaya bahwa ilmu tanpa moralitas adalah sia-sia dan bahkan berbahaya.
Penekanan pada akhlak ini adalah hasil dari pengaruh ajaran Islam yang dia pelajari
dan nilai-nilai luhur adat Minangkabau. Hamka melihat bahwa adat dan syara’
(agama) saling meguatkan, bukan bertentangan. Untuk membangun sistem
pendidikan yang integratif, filosofi Minangkabau “Adat Basandi Syara’, Syara’
Basandi Kitabulah” digunakan. Dalam pandangannya, Hamka percaya bahwa nilai-
nilai budaya seperti penghormatan kepada orang tua, gotong royong dan
musyawarah sebenarnya merupakan representasi dari nilai-nilai Islam itu sendiri.
Akibatnya, pendidikan harus mampu menggabungkan kedua warisan penting ini
untuk menghasilkan individu yang baik secara pribadi dan bermanfaat bagi
masyarakat.

Sampai saat ini, metode pendidikan yang paling umum masih bersifat tradisional

dan mengikuti standar yang berlaku di surau dan pesantren. Salah satu cara utama



Muhamad Yahya, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971 |151
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

untuk menyebarkan pengetahuan adalah melalui ceramah atau bahtsul masail,
dialog, penghafalan teks klasik, dan contoh langsung dari guru, Metode ini
menghasilkan hama. Namun berkat pengetahuan yang dia peroleh dari membaca
dan mengamati, dia mulai menyadari bahwa metode harus diperbarui. Meskipun
demikian, ia mempertahankan esensi dari metode tradisional berupa penamaan nilai
dan pelatihan hubungan emosional dan spritual antara guru dan murid yang
seringkali hilang dalam sistem pendidikan modern yang terlalu mekanis.

2. Faktor-Faktor Transformasi Ke Jakarta

Pemikiran Hamka tentang pendidikan Islam mengalami fase transformasi yang
signifikan ketika dia berpindah dari ranah budaya Minangkabau ke metropolitan
Jakarta dipengaruhi oleh dua faktor yaitu faktr internal dan eksternal. Faktor
internal transformasi Hamka berasal dari dinamika pribadi, pengelamannya dan
upayanya dalam memperluas perspektifnya. Pengelaman merantau dari
Minangkabau ke Jakarta pada dasarnya merupakan pengembangan dari kebiasaan
merantau yang telah berlangsung lama. Namun, pergaulannya jauh lebih luas di
Jakarta. la beruhubungan dengan orang-orang dari berbagai suku, aktivis dan
pemikir dari seluruh nusantara. Dengan demikian, kesadaran akan realitas Indonesia
yang beragam meningkat dan perspektif pendidikannya berubah dari rasa khas
Minangkabau menuju kerangka yang lebih nasional, universal dan toleran.

Hamka berkolaborasi dengan nasionalis dan modernis Jakarta seperti HOS
Tjokroaminoto, Agus Salim dan anggota Sarekat Islam yang mempercepat proses
ini. Hamka mengambil ide-ide mereka tentang persahabatan, demokrasi dan
pentingnya membangun kemandirian umat melalui sistem pendidikan dan institusi
modern. Berteman dan berbicara dengan mereka membantu menyelaraskan
keyakinan keislamannya dengan semangat kebangsaannya. Semangat ini lalu
diwujudkan dalam pendapatnya tentang pendidikan, yang tekanan pada
pembentukan Muslim yang saleh sekaligus warga negara yang setia.Selain itu,
pengembangan diri melalui pengetahuan dan jurnalisme menjadi pendorong
transformasi internalnya. Kedatangan Hamka ke Jakarta memiliki kaitan yang erat
dengan dunia tulis menulis. Dalam pekerjaannya sebagai penulis dan penyunting
untuk berbagai majalah seperti Pedoman Masyarakat, Hamka terus membaca,

menelaah dan menanggapi masalah aktual. Hamka belajar berpikir logis, kritis, dan



Muhamad Yahya, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971 |152
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

komunikatif dari aktivitas jurnalistik. la menyadari bahwa metode dakwah dan
pendidikan untuk mendidik masyarakat harus memanfaatkan kekuatan media massa
sebagai madrasah modern yang menjangkau khalayak lebih luas daripada hanya
mengandalkan ceramah di surau.

Sementara faktor eksternal pemikiran transformasional Hamka tidak dapat
terlepas dari pengaruh kuat komponen luar yang membentuk lingkungan zaman
Jakarta. Dia semakin terpengaruh oleh gerakan pembaharuan Islam di seluruh dunia,
terutama ide-ide Muhammad Abduh dan Rashid Ridha dari Mesir. Visi
pendidikannya didasarkan pada gagasan bahwa ijtihad dapat dibuka, tauhid harus
dimurnikan dan ilmu agama harus dipadukan dengan ilmu umum (sains). Di Jakarta,
ia menyaksikan secara langsung betapa umat Islam tertinggal secara intelektual dan
ekonomi. Oleh karena itu, ia memutuskan untuk membangun sistem pendidikan
Islam yang integratif yang menghasilkan ulama, intelektual, dokter dan insinyur
yang beriman. Selanjutnya, Hamka menghadapi tekanan tetapi juga peluang karena
tantangan kolonialisme dan modernitas. Jakarta adalah pusat politik Hindia Belanda
fan penyebaran politik kolonial Bara. Hamka berpendapat bahwa pendidikan Islam
ko nvensional tidak cukup untuk membekaligenerasi muda untuk menghadapi
masalah ini. la kemudian berpikir tentang kurikulum yang dapat mempertahankan
moralitas dan iman sambil menggunakan teknologi dan pengetahuan kontemporer
untuk memajukan dan melawan penjajahan.

Terakhir, pemikiran Hamka menjadi lebih strategis dan lentur karena dinamika
sosial politik ibu kota yang rumit. Jakarta memiliki banyak kepentingan politik
mulai dari kemunis dan nasionalis sekuler hingga berbagai kelompok keagamaan
yang membuatnya berbeda dari suatu tempat yang tenang. Situasi ini mengajarkan
Hamka untuk berdakwah dan mendidik dengan pendekatan yang lebih toleran dan
fokus pada persatuan umat (ukhuwah islamiyah) dan bangsa. Konsep
pendidikannya juga berkembang menjadi alat untuk membangun kesadaran sosial
politil yang kuat dan membentuk manusia Indonesia yang bermoral, mampu
menghadapi tantangan zamannya dengan bijaksana.

3. Bentuk Transformasi Pemikiran Pendidikan
Pemikiran pendidikan Buya Hamka mengalami perubahan yang sangat

mendalam selama perjalanan intelektual dan spiritualnya dari Minangkabau ke



Muhamad Yahya, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971 |153
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

Jakarta. Perubahan tersebut dapat dilihat melalui tiga aspek utama, yaitu pergeseran
paradigma, pengembangan konsep, dan aplikasi dalam karya. Ketiga aspek ini
saling berhubungan dan membentuk kesatuan yang utuh dalam ide pendidikan Islam
yang memberikan pencerahan, kebebasan, dan berpegang kuat pada nilai-nilai
tauhid.

a. Pergeseran Paradigma

Perubahan pertama yang dilakukan oleh Buya Hamka adalah transisi dari
pendidikan sekolah tradisional ke pendidikan yang membebaskan. Pada awalnya,
tradisi pendidikan Islam di Minangkabau didominasi oleh sistem surau yang fokus
pada hafalan dan ketundukan kepada guru tanpa syarat. Buya Hamka percaya bahwa
sistem seperti ini berpotensi menciptakan generasi yang pasif dan kurang Kritis
terhadap realitas sosial. Oleh sebab itu, ia mendukung munculnya model pendidikan
yang membebaskan, yang mengajak peserta didik untuk berpikir reflektif, mandiri,
dan bertanggung jawab dalam mencari ilmu. Menurut Hamka, pendidikan harusnya
tidak membatasi akal, tetapi justru membebaskannya agar manusia dapat mengenal
Tuhan dan diri mereka secara utuh.

Selanjutnya, Buya Hamka juga berpindah dari pemisahan ilmu ke integrasi ilmu.
la menolak adanya pemisahan antara ilmu agama (naqli) dan ilmu dunia (akli),
karena keduanya bersumber dari Allah. la menyatakan bahwa semua ilmu, jika
digunakan dengan niat baik dan cara yang benar, akan membawa manusia kepada
kebenaran dan iman. Oleh karena itu, pendidikan Islam perlu bersifat integratif—
menggabungkan nilai spiritual dengan kemampuan rasional dan ilmiah. Dengan
pendekatan ini, Hamka berusaha menghapus batas antara pesantren dan sekolah
modern, serta menegaskan bahwa kemajuan pengetahuan tidak boleh menggerus
keimanan. Selanjutnya, ada juga pergeseran dari otoritas guru menuju kebebasan
berpikir. Menurut Hamka, guru tetap memiliki peran signifikan sebagai pembimbing
moral dan intelektual, tetapi bukan sebagai satu-satunya sumber kebenaran. la ingin
agar siswa diberikan ruang untuk mengemukakan pendapat, berpikir kritis, dan
menafsirkan ilmu dengan cara yang kreatif. Kebebasan berpikir ini adalah dasar bagi
terbentuknya generasi Muslim yang aktif dan mampu menghadapi tantangan zaman.
Dengan cara ini, pendidikan menjadi proses dialog antara akal, hati, dan wahyu,

bukan lagi sekadar indoktrinasi.



Muhamad Yahya, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971 |154
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

b. Pengembangan Konsep

Dalam aspek pengembangan konsep, Buya Hamka menekankan prinsip
keberanian dan kebebasan berpikir sebagai inti dari pendidikan Islam. la
berpendapat bahwa umat Islam tidak akan maju jika terus terikat pada taklid buta
dan ketakutan dalam berpikir. la memberikan contoh semangat ijtihad para ulama
klasik yang berani menafsirkan dan memahami wahyu dalam konteks zaman
mereka. Bagi Hamka, keberanian berpikir merupakan bagian dari ibadah intelektual,
karena dengan berpikir, manusia dapat memahami tanda-tanda kebesaran Allah di
alam semesta.

Konsep lain yang dikembangkan oleh Hamka adalah pendidikan integratif antara
naqli dan akli. la menekankan bahwa wahyu (nagli) dan akal (akli) tidaklah saling
bertentangan, tetapi merupakan dua sumber kebenaran yang saling melengkapi.
Pendidikan yang baik, menurutnya, harus mencakup ilmu agama dan ilmu umum
agar menghasilkan individu yang seimbang antara aspek spiritual dan rasional.
Model pendidikan ini konsisten dengan pandangan Islam klasik yang menempatkan
semua ilmu dalam kerangka tauhid. Selanjutnya, Hamka memperkenalkan sistem
pendidikan karakter yang didasari tauhid sebagai fondasi untuk menciptakan
individu yang utuh. Menurutnya, ilmu tidak disertai iman dapat menyebabkan
kesombongan, sementara iman yang tanpa ilmu berpotensi menghasilkan fanatisme
yang sempit. Oleh karena itu, pendidikan harus memupuk nilai-nilai tauhid di setiap
aspek kehidupan, termasuk moral, sosial, dan intelektual. Dalam perspektif Hamka,
tauhid bukan hanya ajaran dalam teologi, tetapi juga pondasi etika yang
membimbing orang untuk bersikap jujur, amanah, disiplin, dan bertanggung jawab
dalam melaksanakan perannya dalam masyarakat.

c. Pelaksanaan dalam Karya

Pemikiran pendidikan Buya Hamka tidak hanya berhenti sebagai gagasan,
namun juga direalisasikan melalui karya-karya yang dihasilkan. Tafsir Al-Azhar
merupakan sebuah karya yang merangkum paradigma pendidikan yang memberikan
kebebasan dan pencerahan. Dalam tafsir ini, Hamka mengaitkan pendekatan ilmiah
yang logis dengan nilai-nilai spiritual yang dalam. la menggunakan bahasa yang
mudah dipahami oleh masyarakat umum, sehingga membuat tafsir ini lebih dari

sekadar karya ilmiah, tetapi juga sebagai media pendidikan bagi masyarakat. Selain



Muhamad Yahya, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971 |155
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

itu, karya sastra Hamka, seperti Tenggelamnya Kapal Van Der Wijck, Di Bawah
Lindungan Ka’bah, dan Merantau ke Deli, juga berfungsi sebagai alat pendidikan
moral yang efektif. Melalui karakter dan konflik yang terdapat dalam cerita, Hamka
menyampaikan pesan-pesan mengenai pentingnya kejujuran, kasih sayang,
tanggung jawab, dan perjuangan hidup. Bagi Hamka, sastra bukan hanya sarana
hiburan, tetapi juga alat untuk menanamkan nilai-nilai kemanusiaan dan membentuk
karakter pembaca.

Di sisi lain, upaya Hamka dalam dunia jurnalistik juga menunjukkan peran
pendidikan yang luas dan inklusif. Melalui majalah seperti Pedoman Masyarakat
dan berbagai tulisan di media lain, Hamka memanfaatkan jurnalistik sebagai alat
untuk mendidik publik. la menulis mengenai keislaman, kebangsaan, moralitas, dan
perkembangan peradaban, dengan target untuk meningkatkan kesadaran sosial dan
spiritual masyarakat. Dia meyakini bahwa pena adalah alat dakwah dan pendidikan
yang berpotensi membentuk opini publik yang cerdas dan bermoral. Dengan
demikian, transformasi pemikiran pendidikan Buya Hamka merefleksikan
perjalanan dari tradisi menuju pembaruan, dari kepatuhan ke kebebasan berpikir,
dan dari dikotomi ke integrasi ilmu. Semua idenya berlandaskan pada nilai tauhid
yang menyatukan iman, ilmu, dan amal dalam kesatuan yang harmonis. Melalui
pendidikan, sastra, tafsir, dan jurnalistik, Hamka tidak hanya berperan sebagai
ulama, tetapi juga sebagai pendidik bangsa yang menanamkan nilai-nilai kebebasan
berpikir, moralitas, dan keislaman yang membawa rahmat bagi seluruh alam.

4. Analisis Transformasi

Perubahan pemikiran pendidikan Islam yang dilakukan Buya Hamka dari
Minangkabau ke Jakarta menggambarkan kompleksitas dan kemajuan intelektual.
Proses ini lebih dari sekadar mencerminkan perubahan pandangan seorang ulama
tentang sistem pendidikan; juga mencerminkan hubungan antara tradisi, modernitas,
dan nilai-nilai Islam yang bersifat universal. Melalui analisis pola dan faktor apa
yang membuat transformasi pemikiran Hamka berhasil, terlihat bagaimana ia
menggabungkan budaya lokal dengan pandangan global, tetap menjaga nilai-nilai
lama sambil melakukan inovasi yang sesuai, dan memajukan paradigma pendidikan

Islam yang bersifat membebaskan, rasional, serta memiliki akhlak.



Muhamad Yahya, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971 |156
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

Pola pertama dalam perubahan pemikiran Hamka adalah interaksi antara tradisi
dan modernitas. Sejak masa kanak-kanak, Hamka dibesarkan dalam lingkungan
surau di Minangkabau yang mengutamakan ajaran agama, hafalan kitab, dan
penghormatan kepada pengajar. Namun, pengalaman hidupnya di Jakarta dan
lingkungan Islam yang lebih luas membawanya bertemu dengan semangat modern,
cara berpikir rasional, serta ide-ide pembaruan Islam. Hamka tidak menolak tradisi,
tetapi mengintegrasikannya dengan modernitas. la berpendapat bahwa nilai-nilai
tradisional harus dijaga, namun cara berpikir dan pendekatan pendidikan perlu
disesuaikan dengan perkembangan zaman. Hasil dari interaksi ini adalah pemikiran
pendidikan Islam yang kokoh pada nilai-nilai Islam klasik tetapi tetap terbuka untuk
perubahan sosial dan intelektual yang modern.

Pola kedua mencakup penggabungan nilai-nilai lokal dan global. Hamka
berhasil mengkombinasikan nilai-nilai budaya Minangkabau seperti adat basandi
syarak, syarak basandi Kitabullah dengan prinsip-prinsip Islam yang bersifat
universal dan pemikiran modern dari dunia Islam. Bagi Hamka, pendidikan Islam
harus relevan dengan konteks sosial dan budaya masyarakat tanpa kehilangan
identitasnya. Dengan pendekatan ini, Hamka menunjukkan bahwa nilai-nilai lokal
yang berasal dari budaya dapat digunakan untuk memperkuat identitas umat Islam
di tengah arus globalisasi. la tidak hanya mengambil ide-ide dari Timur Tengah,
tetapi juga menafsirkan kembali ajaran Islam agar sesuai dengan karakter bangsa
Indonesia. Dengan cara ini, pemikiran pendidikan Hamka berfungsi sebagai
jembatan antara kebijaksanaan lokal dan peradaban global, sehingga Islam terwujud
secara konkret namun tetap bersifat universal.

Pola ketiga dalam perubahan pemikiran Hamka adalah kesinambungan dan
inovasi. Menurut Hamka, pembaruan pendidikan tidak harus memutuskan hubungan
dengan masa lalu, tetapi harus memperbarui nilai-nilai lama agar tetap relevan. la
tetap mempertahankan tujuan utama pendidikan Islam, yaitu membentuk individu
yang beriman dan Dberbudi pekerti, tetapi memperbarui pendekatan dan
metodologinya agar cocok dengan tantangan zaman modern. la mengubah fokus
pendidikan dari sekadar penyampaian ilmu menjadi proses internalisasi nilai,

berpikir kritis, dan pembentukan karakter. Dengan demikian, Hamka menunjukkan



Muhamad Yahya, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971 |157
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

keseimbangan antara melestarikan warisan spiritual Islam dan menyesuaikannya
dengan kebutuhan masyarakat yang dinamis.

Perubahan pemikiran pendidikan Buya Hamka tidak terjadi dengan sendirinya,
tetapi didukung oleh beberapa faktor penting yang mempengaruhi keberhasilannya.
Faktor pertama adalah kemampuan berpikir yang fleksibel. Hamka dikenal sebagai
individu yang terbuka terhadap berbagai sumber pengetahuan, baik dari tradisi Islam
klasik maupun dari pemikiran modern Barat. la tidak menolak perbedaan
pandangan, melainkan menjadikannya sebagai ruang untuk dialog intelektual yang
memperdalam pemahaman. Fleksibilitas ini membuat pemikirannya sesuai dengan
perubahan zaman dan dapat diterapkan dalam berbagai situasi sosial.

Faktor kedua berkaitan dengan kemampuan untuk beradaptasi dengan budaya.
Sebagai anak Minangkabau yang telah terbiasa tinggal di lingkungan yang beragam
dan dengan tradisi merantau, Hamka memiliki keahlian luar biasa dalam
menyesuaikan diri dengan berbagai budaya dan pemikiran intelektual. Saat
berpindah ke Jakarta, ia menemui beragam ide dan gaya hidup modern, tetapi ia
berhasil mengolahnya tanpa kehilangan identitas keislaman yang dimilikinya
(Mursal, 2023). la juga mampu menjadikan nilai-nilai lokal sebagai dasar untuk
memahami fenomena modern, sehingga gagasan pendidikannya tetap terhubung
dengan kenyataan masyarakat Indonesia. Adaptasi kultural ini membuat pemikiran
Hamka relevan di berbagai lapisan masyarakat.

Faktor ketiga adalah pandangan pendidikan yang jauh ke depan. Hamka tidak
hanya memikirkan pendidikan dalam batas ruang kelas, tetapi juga melihatnya
sebagai alat untuk membebaskan manusia dari kebodohan, kemiskinan, dan
ketertinggalan. la percaya bahwa pendidikan Islam harus mampu membentuk
manusia secara utuh—yang beriman, berpengetahuan, dan berbudi pekerti luhur.
Dalam Tafsir Al-Azhar, Hamka menekankan pentingnya keseimbangan antara ilmu
dan iman serta antara akal dan wahyu sebagai dasar kemajuan masyarakat.
Pandangan pendidikan yang visioner ini membuat pemikirannya melewati
zamannya, dan menjadi sumber inspirasi bagi pembaruan pendidikan Islam yang
lebih manusiawi dan relevan hingga saat ini.

Secara keseluruhan, analisis mengenai perkembangan pemikiran pendidikan

Buya Hamka menunjukkan bahwa perjalanannya dari Minangkabau ke Jakarta



Muhamad Yahya, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971 |158
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

bukan sekadar pengubahan lokasi, tetapi sebuah proses dialog yang mengarah pada

kematangan intelektual dan spiritual. Dengan menyatukan tradisi dan modernitas,

serta nilai lokal dan global dalam kesinambungan dan perubahan, Hamka berhasil
menciptakan model pendidikan Islam yang sesuai dengan tantangan zaman (Fatih,

2023). Didukung oleh kebebasan berpikir, kemampuan untuk beradaptasi, dan visi

yang luas, Buya Hamka menjadi simbol transformasi pendidikan Islam di

Indonesia—seorang ulama yang memperbarui dan mengajarkan bahwa kemajuan

harus senantiasa berpijak pada nilai-nilai tauhid dan kemanusiaan.
PEMBAHASAN

Hasil penelitian yang menunjukkan transformasi dinamis dalam pemikiran
pendidikan Hamka dari basis lokal Minangkabau ke arah persatuan bangsa di Jakarta,
menyediakan koreksi penting terhadap kecenderungan penelitian sebelumnya yang
memandang pemikiran Hamka sebagai subjek angka. Nilai-nilai inti yang ditemukan
dalam karya Hamka seperti penekanan pada akhlak dan integrasi ilmu ditemukan oleh
penelitian seperti (Langaji dkk., 2024) dan (Khairudin Aljunied, 2016). Namun proses
dialektis yang mendasari pemikiran Hamka terungkap melalui pendekatan esensialis
mereka. Penelitian ini menunjukkan bahwa nilai-nilai integratif adalah hasil dari konflik
kreatif antara “Hamka sang anak Minangkabau” yang dibentuk oleh surau dan adat dan
“Hamka sang intelektual Jakarta” yang dipengaruhi oleh modernitas, wacana
kebangsaan dan jaringan intelektual Muslim modernis. Dengan kata lain penelitian
sebelumnya berhasil menangkap apa pemikiran Hamka, sementara penelitian ini
menjawab bagaimana dan mengapa pemikirannya berkembang dan berubah yang
memberikan pemahaman yang lebih historis dan kontekstual.

Selain itu jenis transformasi terutama yang mencangkup integrasi ilmu nagli-aqgli
dan karakter pendidikan memiliki hubungan dan perbedaan dengan diskusi pemikiran
penddikan Islam yang lebih luas. Disatu sisi, visi integrasi Hamka sejalan dengan
semangat pembaharuan Muhammad Abduh dan Rasyid Rida yang menekankan
relavansi Islam dengan modernitas (Wahyu Ningsih, 2019) dan mendukung penelitian
(Nurtawab, 2023) tentang upaya untuk mengatasi dualisme ilmu. Sebaliknya, penelitian
ini menemukan bahwa integrasi ala Hamka memiliki kekhasan yang unik karena
memiliki landasan budaya Minangkabau yang tidak dimiliki oleh penulis lain. Filosifi

“Adat Basandi Syara’, Syara Basandi Kitabullah” memberikan jembatan pengetahuan



Muhamad Yahya, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971 |159
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

yang luar biasa yang memungkinkan integrasi itu berkembang sebagai penyusunan
nilai-nilai lokal yang telah diislamkan daripada impor konsep asing. Hal ini
membedakan Hamka dari usaha integrasiyang lebih filosofis-abstrak seperti Islamisasi
ilmu pengetahuan dan menempatkannya sebagai arsitek sintetis budaya-pengetahuan
yang sangat kontekstual dengan Indonesia.

Terakhir penekanan pada faktor geografis-intelektual sebagai pemicu perubahan
dalam penelitian ini menunjukkan kelemahan dalam penelitian sebelumnya dan
memberikan model analitis yang bermanfaat. Studi biografis atau tematik sering
mengabaikan pergeseran bagaimana fisik dari pusat budaya tradisional (Minangkabau)
ke pusat politik modern nasional (Jakarta) menciptakan kategori yang memaksa
pemulihan identitas dan pemikiran. Proses berpikir Hamka dari lokal ke nasional, dari
otoritas guru ke kebebasan akal dan dari surau ke publik luas melalui jurnalistik dan
sastra, aksi interaksi di Jakarta dengan orang-orang seperti Agus Salim dan HOS
Tjokroaminoto ini bukan sekedar latarbelakang (Wahyu Ningsih, 2019). Oleh karena
itu, penelitian ini tidak hanya melengkapi cerita yang ada, tetapi juga menggunakan
paradigma “geografis-intelektual” sebagai lensa penting untuk melihat bagaimana
pikiran tokoh-tokoh Indonesia lainnya berkembang dari daerah ke pusat, dari tradisi
hingga modernitas.

Penelitian ini mencapai kesimpulan utama bahwa warisan pemikiran Hamka
memberikan sudut pandang yang relevan untuk pendidikan Islam modern dalam
menghadapi tantangan era teknologi. Nilai-nilai Islam dapat tetap relevan dalam
membentuk generasi muslim yang tidak hanya cerdas secara intelektual tetapi juga
memiliki karakter yang kuat dan kesadaran spiritual yang mendalam, yang dapat

membantu peradaban modern dengan cara yang tepat.

KESIMPULAN

Nilai-nilai adat “Adat basandi syara’, syara’ basandi kitabullah”, pengaruh kuat
ayahnya (Haji Rasul) yang anti-taklid buta, dan sistem pendidikan surau yang tekanan
pembentukan akhlak dan karakter membentuk konsep pendidikannya pada tahap awal di
Minangkabau. Tapi setelah merantau ke Jakarta, gagasan awal ini berkembang dan
berubah . Dia memperluas pandangan di ibu kota karena berinteraksi dengan para

modernis, nasionalis dan percakapan kebangsaan, serta menghadapi tantangan



Muhamad Yahya, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971 |160
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

kolonialisme. Pola pikir juga berubah, pendidikan tradisional yang berpusat pada guru
berubah menjadi pendidikan yang memerdekakan dan Kritis, dikotomi ilmu berubah
menjadi integrasi ilmu nagli dan agli dan fokus pada komunitas lokal berubah menjadi
visi pendidikan karakter untuk masyarakat madani Indonesia.

Karya-karya besarnya, seperti Tafsir Al-Azhar, novel, dan pekerjaan jurnalistiknya,
menunjukkan transformasi ini, yang tidak hanya bersifat teoritis tetapi juga nyata.
Dinamika internal Hamka (seperti semangat merantau, pergulatan intelektual, dan
pengembangan diri melalui jurnalisme) dan faktor eksternal (seperti dampak gerakan
pembaruan Islam global, tantangan modernitas, dan pluralitas sosial-politik Jakarta)
adalah pendorong utama. Oleh karena itu, contoh dari "transformasi geografis-
intelektual™ yang berhasil menjembatani modernitas dan tradisi adalah perjalanan
pemikiran Hamka dari Minangkabau ke Jakarta. Teori-teorinya masih relevan untuk
pendidikan Islam modern, memberikan inspirasi untuk membangun sistem pendidikan
yang tetap berdasarkan nilai-nilai spiritual dan moral, namun tetap responsif terhadap
perkembangan zaman, terbuka, dan mendorong integrasi ilmu pengetahuan dan

kebebasan berpikir.

DAFTAR PUSTAKA

Auanasova, A., Auanassova, K., Nurpeissov, Y., & lbrayeva, A. (2025). The Role Of
The Jadid Movement In State-Building Processes In Central Asia: The Creation
And Legacy Of Turkestan Autonomy. National Identities, 1-18.
Https://Doi.Org/10.1080/14608944.2025.2477043

Falagi, M. R., Ritonga, A. W., Mufid, M., Hamid, M. A., Maulidi, Hidayat, S., Suladi,
Sarwanih, & Handoyo, F. (2025). Transformation Of Islamic Education
Curriculum Based On The Thoughts Of Three Educational Philosophers: A
Systematic Literature Review. British Journal Of Religious Education, 1-15.
Https://Doi.Org/10.1080/01416200.2025.2521384

Fatih, M. (2023). Ashabul A’raf Dalam Perspektif Tafsir Indonesia: Studi Komparasi
Tafsir Al-Azhar Karya Hamka Dan Tafsir Al-Misbah Karya M. Quraish Shihab.
PROGRESSA: Journal Of Islamic Religious Instruction, 7(1), 44-58.
Https://Doi.Org/10.32616/Pgr.\VV7.1.438.44-58

Ferdinal, F., Oktavianus, O., & Zahid, 1. (2023). Exploring The Beauty Of Islamic
Values Through Metaphorical Expressions In Literary Work. Jurnal Akidah &
Pemikiran Islam, 25(2), 421-458. Https://Doi.Org/10.22452/Afkar.\VVol25n02.13

Helim, A. (2024). Hamka’s Legal Methodology On Hisab—Ru’yah In His Book “Saya
Kembali Ke Ru’yah.” JURIS (Jurnal Ilmiah Syariah), 23(2), 215.
Https://Doi.0rg/10.31958/Juris.\VV23i2.11952

Hidayat, U. T. (2020). Tafsir Al-Azhar: Menyelami Kedalaman Tasawuf Hamka.
Buletin Al-Turas, 21(1), 49-76. Https://Doi.Org/10.15408/Bat.\VV21i1.3826



Muhamad Yahya, dkk
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.161971 |161
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

Jamarudin, A., May, A., & Pudin, O. Ch. (2019). The Prospect Of Human In The
Exegetical Work: A Study Of Buya Hamka’s Tafsir Al-Azhar. Ulumuna, 23(1),
24-47. Https://Doi.Org/10.20414/Ujis.V23i1.360

Khairudin Aljunied. (2016). Reorienting Sufism: Hamka And Islamic Mysticism In The
Malay World. Indonesia, 101, 67. Https://Doi.Org/10.5728/Indonesia.101.0067

Langaji, A., Karim, A. R., Ilham, M., Syatar, A., Karim, A. R., & Rusdiansyah, R.
(2024). Unveiling Patience: The Intersection Of The Qur’an And Hadith In Buya
Hamka’s Thought. Ulumuna, 28(1), 510-535.
Https://Doi.Org/10.20414/Ujis.V28i1.1056

Merican, A. M. (2024). Early Ideas On Reform And Renewal Through Journalism In
The Malay Archipelago: Hamka’s Accounts In Ayahku (1950). Al-Shajarah:
Journal Of The International Institute Of Islamic Thought And Civilization
(ISTAC), 249-262. Https://Doi.Org/10.31436/Shajarah.Vi.1937

Mursal, M. (2023). Pemikiran Pendidikan Islam Menurut Buya Hamka. Kreatifitas:
Jurnal liImiah Pendidikan Islam, 11(2), 101-115.
Https://Doi.0Org/10.46781/Kreatifitas.\V11i2.638

Nasution, I., Pardi, P., Manugeren, M., Hidayati, H., Pratiwy, D., & Wulan, S. (2023).
Minangkabaunese Tradition Of Out-Migration (Merantau) In Indonesia:
Hamka’s Novels On Reality. World Journal Of English Language, 13(6), 1109.
Https://Doi.Org/10.5430/Wjel.V13n6p119

Nofiardi, N. (2020). Adat Rantau As A Solution For Multi-Ethnic Marriage In Pasaman,
West Sumatera. Al-Risalah: Forum Kajian Hukum Dan Sosial
Kemasyarakatan, 20(2), 243-256.
Https://Doi.Org/10.30631/Alrisalah.\VV20i2.544

Nurtawab, E. (2023). Haji Abdul Malik Karim Amrullah, Or Buya Hamka, Or Hamka.
Dalam G. Tamer (Ed.), Handbook Of Qur’anic Hermeneutics (HIm. 325-334).
De Gruyter. Https://D0i.Org/10.1515/9783110582284-024

Salim, S., Prasetia, M. A., Bagas F., M., Rohman, F., & Abdurrahman, A. (2024). The
Impact Of Blended Learning An Educational Innovation As On Student
Character Building In Islamic Religious Education. Qubahan Academic Journal,
4(3), 139-151. Https://D0oi.Org/10.48161/Qaj.\VV4n3a739

Syarif H, A. (2018). Prinsip Pendidikan Nilai Tafsiral-Azhar. Transformasi : Jurnal
Kepemimpinan & Pendidikan Islam, 2(1), 74-105.
Https://Doi.0rg/10.47945/Transformasi.\VV2i1.315

Syefriyeni, S., & Nasrudin, D. (2023). The Construction Of Environmental Philosophy
Rooted In Religiosity. HTS Teologiese Studies / Theological Studies, 79(2).
Https://D0i.0rg/10.4102/Hts.VV79i2.8442

Wahyu Ningsih, 1. (2019). Konsep Hakikat Tujuan Pendidikan Islam Perspektif Ulama
Nusantara: Study Pemikiran Kh. Hasyim Asy’ari, Kh. Ahmad Dahlan Dan Buya
Hamka. Jurnal Tahsinia, 1(1), 101-107. Https://Doi.Org/10.57171/Jt.VV1i1.46

Zulfikri, & Badawi, M. A. F. (2021). The Relevance Of Muhammad Abduh’s Thought
In Indonesian Tafsir: Analysis Of Tafsir Al-Azhar. Millah, 21(1), 113-148.
Https://Doi.0rg/10.20885/Millah.Vol21.Iss1.Art5



