Nita Yuli Astuti
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 | 89
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

at-Tarbiyah al-Mustamirrah: Jurnal Pendidikan Islam
Pengelola: Jurusan Pendidikan Agama Islam Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan
Penerbit: Universitas Islam Negeri Mahmud Yunus Batusangkar
Website: https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/at-tarbiyah
Email: at-tarbiyah@uinmybatusangkar.ac.id
P-ISSN: 2775-7099 ; E-ISSN: 2775-7498

Harmoni Sains dan Pendidikan Islam dalam Pembelajaran Abad 21:
Melawan Gagasan Dikotomi IImu

Nita Yuli Astuti
Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang

* Correspondence E-mail: nitayuli@walisongo.ac.id

| Received: 15-12-2025 | Revised: 22-12-2025 | Approved: 26-12-2025

Abstrak

Penelitian ini bertujuan menganalisis hubungan antara sains dan Pendidikan Agama
Islam (PAI) dalam pembelajaran abad ke-21 sebagai upaya strategis melawan gagasan
dikotomi ilmu. Pendekatan penelitian kepustakaan dengan metode deskriptif kualitatif
digunakan untuk mengkaji berbagai sumber terkini (jurnal, buku, dan penelitian) dalam
sepuluh tahun terakhir. Temuan menunjukkan bahwa dikotomi ilmu berpotensi
melahirkan fragmentasi pengetahuan, menghambat pemahaman holistik terhadap
realitas, serta melemahkan peran agama dalam menjawab tantangan kontemporer.
Padahal, memahami ayat-ayat Allah (ayat kauniyah) memerlukan penguasaan ilmu
sains, sebagaimana tercermin dalam eksplorasi alam semesta yang menjadi bagian dari
ibadah intelektual. Untuk mengatasi hal ini, universitas perlu mengintegrasikan
paradigma unity of sciences melalui pengembangan kurikulum PAI yang holistik dan
integratif, yang menyatukan dimensi kognitif, afektif, psikomotorik, dan spiritual, serta
mengadopsi empat pilar pembelajaran abad ke-21: berpikir kritis, kreativitas,
kolaborasi, dan komunikasi. Implementasinya menuntut dosen dan guru dibekali
pelatihan pedagogi holistik serta kemampuan mendesain pembelajaran berbasis proyek,
kontekstual, dan reflektif agar nilai-nilai Islam tidak hanya dipahami secara teoretis,
tetapi juga diwujudkan dalam praktik sains. Harmonisasi antara PAI dan sains bersifat
epistemologis, bukan sekadar metodologis, sebagaimana tercermin dalam model
pengembangan keilmuan di UIN Walisongo (Unity of Sciences), UIN Maliki Malang
(Pohon Ilmu), dan UIN Sunan Kalijaga (Jaring Laba-laba Iimu). Kontribusi penelitian
ini terletak pada penguatan kerangka integrasi ilmu yang relevan dengan tantangan
pendidikan kontemporer dan penguatan identitas keilmuan Islam yang utuh.

Kata Kunci: sains, pendidikan islam, pembelajaran abad 21, dikotomi ilmu

Abstract

This study aims to analyze the relationship between science and Islamic Religious
Education (PAI) in 21st-century learning as a strategic effort to counter the notion of
the dichotomy of knowledge. A library research approach with qualitative descriptive


https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/at-tarbiyah
mailto:at-tarbiyah@uinmybatusangkar.ac.id
http://u.lipi.go.id/1613005006
http://u.lipi.go.id/1612950541
mailto:nitayuli@walisongo.ac.id

Nita Yuli Astuti
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 | 90
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

methods was used to review various current sources—journals, books, and research—
over the past ten years. The findings indicate that the dichotomy of knowledge has the
potential to create fragmented knowledge, hinder a holistic understanding of reality,
and weaken the role of religion in addressing contemporary challenges. In fact,
understanding the verses of Allah (ayat kauniyah) requires mastery of science, as
reflected in the exploration of the universe that is part of intellectual worship. To
address this, schools need to integrate the unity of science paradigm through the
development of a holistic and integrative PAI curriculum, which unites cognitive,
affective, psychomotor, and spiritual dimensions, and adopts the four pillars of 21st-
century learning: critical thinking, creativity, collaboration, and communication. Its
implementation requires lecturers and teachers to be equipped with holistic
pedagogical training and the ability to design project-based, contextual, and reflective
learning so that Islamic values are not only understood theoretically but also realized in
scientific practice. The harmonization of Islamic Religious Education (PAI) and science
is epistemological, not merely methodological, as reflected in the scientific development
models at UIN Walisongo (Unity of Sciences), UIN Maliki Malang (Tree of
Knowledge), and UIN Sunan Kalijaga (Spider Web of Knowledge). The contribution of
this research lies in strengthening the framework of scientific integration relevant to
contemporary educational challenges and strengthening the identity of a holistic
Islamic science.

Keywords: science, Islamic education, 21st century learning, dichotomy of science

PENDAHULUAN

Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki peran strategis dalam membentuk
karakter dan kepribadian peserta didik yang beriman, bertakwa, serta berakhlak mulia
(Rahman et al., 2024). Fungsi PAI tidak terbatas pada pengajaran ritual dan doktrin
keagamaan semata, melainkan juga menanamkan nilai-nilai moral, etika, dan spiritual
yang menjadi fondasi dalam bersikap dan bertindak sehari-hari (Nisa, 2022). Melalui
pendidikan ini, peserta didik dibimbing untuk mengembangkan akhlak terpuiji,
memupuk sikap toleransi antarumat beragama, serta memperkuat kesadaran akan
tanggung jawab sosial dan hubungan vertikal dengan Tuhan. Dengan demikian, PAI
berkontribusi signifikan dalam mencetak generasi yang tidak hanya saleh secara
individual, tetapi juga berperan aktif dalam kehidupan sosial, berbangsa, dan bernegara
(Firdaus et al., 2019). Pendidikan agama menjadi wahana penting untuk
menyeimbangkan aspek spiritual dan moral dalam proses pembentukan jati diri peserta
didik. Dalam konteks ini, PAI tidak hanya berfungsi sebagai sarana transmisi ajaran,
tetapi juga sebagai alat transformasi nilai yang relevan dengan dinamika kehidupan

modern. Oleh karena itu, pendekatan dalam pembelajaran PAI perlu dikembangkan agar



Nita Yuli Astuti
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 | 91
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

mampu menjawab tantangan zaman tanpa kehilangan esensi ajaran Islam yang universal
dan humanis.

M. Nazir Karim (2023) menegaskan bahwa Pendidikan Agama Islam harus
dikaji secara terintegrasi dengan disiplin ilmu lain, mengingat Islam tidak hanya
menekankan aspek ritual, tetapi juga mendorong pencarian ilmu sebagai bentuk ibadah.
Dalam Al-Qur’an, terdapat banyak ayat yang mengajak manusia untuk berpikir kritis,
meneliti, memahami, dan mengkaji alam semesta sebagai manifestasi tanda kebesaran
Allah SWT. Pendekatan integratif ini memungkinkan peserta didik memahami agama
secara rasional dan kontekstual. Amira Schreiber (2024) memberikan contoh konkret
bagaimana pelajaran agama dapat dikaitkan dengan mata pelajaran seperti biologi,
fisika, dan astronomi, sehingga memperkaya pemahaman siswa secara holistik. Integrasi
semacam ini menunjukkan bahwa Islam selaras dengan perkembangan ilmu
pengetahuan dan mampu menjawab tuntutan zaman. Adnir (2024) menambahkan bahwa
agama dan sains sejatinya merupakan kesatuan yang utuh; ilmu pengetahuan di dunia
ini tidak terpisahkan dari nilai-nilai Al-Qur’an dan Hadits. Namun, sebagian ilmuwan
masih memandang agama sebagai penghambat eksplorasi empiris. Padahal, pendekatan
integratif justru mendorong eksplorasi ilmiah sebagai upaya memahami ciptaan Allah.
Cahnifudin et al. (2020) mencatat bahwa dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum—
terutama sains—masih terjadi di lingkungan sekolah, di mana keduanya diajarkan
secara terpisah tanpa jembatan makna. Akibatnya, peserta didik sering menganggap
keduanya saling bertentangan, bukan saling melengkapi dalam membentuk pandangan
dunia yang utuh.

Implementasi integrasi antara ilmu agama dan sains dalam Pendidikan Agama
Islam dapat dilakukan melalui seluruh tahapan pembelajaran: perencanaan, pelaksanaan,
hingga evaluasi. Untuk mengatasi dikotomi yang masih mengakar dalam pemahaman
peserta didik, diperlukan pendekatan pembelajaran yang holistik, salah satunya adalah
pendekatan integratif. Menurut Saleh (2025), pendekatan ini menghubungkan berbagai
mata pelajaran dalam kurikulum dengan mengidentifikasi keterampilan, sikap, dan
konsep yang saling tumpang tindih. Dengan demikian, integrasi PAI dan sains tidak
hanya memperkaya konten pembelajaran, tetapi juga membentuk pemahaman yang
menyeluruh—menggabungkan dimensi intelektual, moral, dan spiritual. Penelitian

Chanifudin et al. (2020) menekankan bahwa sains dan Islam merupakan dua pilar



Nita Yuli Astuti
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 | 92
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

penting dalam sejarah peradaban manusia, yang jika diseimbangkan, tidak perlu
dipisahkan. M. Nazir (2024) menambahkan bahwa terwujudnya insan yang memiliki
kedalaman spiritual, akhlak mulia, keluasan intelektual, dan kematangan profesional
hanya mungkin tercapai melalui integrasi ilmu sains dan Islam dalam proses
pembelajaran. Pendekatan terpadu ini juga menghindarkan penyalahan terhadap guru
tertentu dalam menangani masalah pembelajaran yang kompleks. Arifin (2019)
menyarankan agar integrasi dilakukan dengan memasukkan bahan ajar PAI ke dalam
pelajaran sains, misalnya dengan menggali dalil Al-Qur’an atau Hadits yang relevan
dengan konsep fisika. Artikel ini bertujuan mengkaji lebih dalam bagaimana integrasi
PAI dan sains dapat diwujudkan sebagai respons terhadap tuntutan pendidikan modern,
guna menciptakan keseimbangan antara spiritualitas dan rasionalitas. Diharapkan,
pendekatan ini menjadikan pembelajaran PAI lebih kontekstual, relevan, dan inspiratif,

sekaligus menjadi panduan bagi guru dalam merancang pembelajaran yang bermakna.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menerapkan metode penelitian kepustakaan (library research) dengan
pendekatan deskriptif kualitatif guna mengkaji secara mendalam berbagai aspek terkait
integrasi ilmu agama dan sains dalam konteks pendidikan. Menurut Amir Hamzah
(2020), penelitian kepustakaan merupakan bentuk kajian yang berfokus pada teks atau
wacana untuk menyelidiki suatu peristiwa—baik yang berupa tulisan maupun
tindakan—dengan tujuan mengungkap sebab-sebab di balik terjadinya peristiwa
tersebut. Dalam penelitian ini, data dikumpulkan dari berbagai sumber sekunder yang
relevan, seperti buku-buku akademik, jurnal ilmiah, kamus, serta literatur lain yang
mendukung eksplorasi topik penelitian. Pendekatan deskriptif kualitatif dipilih karena
mampu memberikan pemahaman komprehensif dan mendalam mengenai fenomena
yang diteliti, khususnya dalam menggambarkan integrasi antara Pendidikan Agama
Islam (PAI) dan ilmu sains.

Tujuan utama dari pendekatan ini adalah untuk memahami serta mendeskripsikan
secara sistematis tiga aspek sentral, yaitu: (1) Konsep Pendidikan Agama Islam Holistik
di Era Abad 21, (2) Urgensi Integrasi Pendidikan Agama Islam dan Ilmu Sains, serta (3)
Strategi dan Model Implementasi Integrasi PAI-Sains dalam Pembelajaran. Dengan

menggunakan pendekatan ini, peneliti berupaya menggali makna substantif di balik



Nita Yuli Astuti
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 | 93
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

konsep integrasi tersebut, sehingga dapat memberikan kontribusi teoretis maupun
praktis dalam pengembangan pendidikan yang holistik dan relevan dengan tantangan
zaman. Seluruh data yang dikumpulkan dianalisis secara kritis dan interpretatif untuk
menghasilkan temuan yang utuh, koheren, dan berbasis pada landasan teoretis yang
kuat.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Bahaya Dikotomi lImu dalam Pengembangan Agama Islam dan Sains
Penelitian kontemporer di bidang filsafat ilmu dan studi Islam menunjukkan bahwa
dikotomi ilmiah, yang memisahkan ilmu agama (‘ulum al-diniyyah) dari ilmu umum
atau sains (‘ulum al-‘aqgliyyah), merupakan hambatan signifikan dalam kebangkitan
intelektual umat Islam. Pada masa keemasan peradaban Islam (abad ke-8 hingga ke-13
M), terdapat integrasi yang harmonis antara wahyu dan akal, di mana tokoh-tokoh
seperti Al-Ghazali, Ibnu Sina, dan Al-Biruni tidak membedakan antara "ilmu suci™ dan
"ilmu profan™ dan melihat semua pengetahuan sebagai cara untuk memahami tanda-
tanda kebesaran Allah (Ja’far, 2022; (Kurniawan, 2019; . Namun, setelah kemunduran
politik dan intelektual, khususnya pasca-Abad Pertengahan yang dipicu oleh
kolonialisme dan sekularisme Barat, dikotomi ini mengakar dalam sistem pendidikan
dan wacana keagamaan di dunia Islam (Saputri et al., 2023; Kardi et al., 2022).
Fragmentasi epistemologis akibat dikotomi ini berdampak pada ketergantungan
intelektual umat Islam terhadap Barat dalam sains, sekaligus stagnasi dalam pemikiran
keagamaan yang tidak responsif terhadap tantangan empiris kontemporer (Kurniawan,
2019; Taqiyuddin, 2021). Penelitian lebih lanjut mengindikasikan bahwa lembaga
pendidikan Islam, baik pesantren, madrasah, maupun universitas, masih terjebak dalam
pola pemisahan ini, menghalangi mereka untuk mencetak generasi yang dapat
mengintegrasikan nilai-nilai llahi dengan inovasi ilmiah dan menjawab kebutuhan
zaman (Saputri et al., 2023; Taufik & Yasir, 2017; Suhada et al., 2021). Oleh karena itu,
tanpa adanya usaha serius untuk mengatasi dikotomi ini, proses kebangkitan peradaban
Islam akan terus tertunda, dan masyarakat Muslim akan gagal memanfaatkan potensi
ilmu pengetahuan secara utuh (Muktapa, 2021; Hastangka & Santoso, 2021).
Dikotomi ilmu menciptakan dualisme mendalam dalam cara berpikir umat

Islam, sehingga melahirkan dua kubu intelektual yang saling terpisah: ulama yang ahli



Nita Yuli Astuti
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 | 94
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

dalam teks keagamaan namun awam terhadap sains, dan ilmuwan yang mahir dalam
teknologi namun buta terhadap nilai-nilai spiritual. Akibatnya, terjadi fragmentasi
intelektual yang menghambat lahirnya pemikir-pemikir holistik seperti di masa lalu.
Dalam tradisi Islam klasik, seorang ulama sekaligus bisa menjadi ahli astronomi,
kedokteran, matematika, atau filsafat, karena ilmu dipandang sebagai satu kesatuan
yang saling melengkapi dalam upaya memahami kehendak Ilahi. Namun, dikotomi
modern memaksa individu memilih salah satu jalur, sehingga mempersempit cakrawala
berpikir. Ulama cenderung menghindari isu-isu sains kontemporer karena dianggap “di
luar otoritas agama”, sementara ilmuwan Muslim sering kali mengadopsi paradigma
sekuler yang memisahkan etika dari eksperimen ilmiah. Padahal, Al-Qur’an secara
eksplisit mendorong umatnya untuk “memperhatikan langit dan bumi” (QS. Ali ‘Imran:
190-191) sebagai bentuk refleksi spiritual. Pemisahan ini tidak hanya bertentangan
dengan semangat Qur’ani, tetapi juga melemahkan fungsi agama sebagai pemandu
moral dalam kemajuan sains. Tanpa integrasi, sains berisiko menjadi amoral, sementara
agama berisiko menjadi dogmatis dan tidak relevan. Oleh karena itu, dualisme ini harus
diatasi melalui reformasi epistemologis yang mengembalikan pandangan Islam tentang
ilmu sebagai satu kesatuan yang utuh, di mana akal dan wahyu saling menguatkan,
bukan saling menegasikan.

Dikotomi ilmu secara langsung menghambat inovasi dan kemajuan intelektual
dalam peradaban Islam. Ketika sistem pendidikan memisahkan secara tegas antara
madrasah/pesantren dan sekolah/universitas umum, maka tercipta dua dunia
pengetahuan yang tidak saling berdialog. Madrasah sering kali fokus pada hafalan teks
keagamaan tanpa mengembangkan literasi sains, logika, atau keterampilan berpikir
kritis, sementara sekolah umum mengajarkan sains dalam kerangka sekuler yang
mengabaikan dimensi etis dan spiritual. Akibatnya, lulusan kedua sistem ini kesulitan
berkolaborasi dalam memecahkan masalah kompleks yang membutuhkan pendekatan
multidisipliner, seperti krisis lingkungan, keadilan sosial, atau etika kecerdasan buatan.
Di masa lalu, Bait al-Hikmah di Baghdad menjadi simbol integrasi ilmu, di mana
terjemahan karya Yunani, Persia, dan India dipadukan dengan nilai-nilai Islam untuk
melahirkan inovasi orisinal. Kini, ketiadaan ruang dialog semacam itu membuat umat
Islam kehilangan kapasitas untuk menghasilkan solusi berbasis nilai Islam terhadap

tantangan global. Selain itu, dikotomi ini juga menghambat pengembangan metodologi



Nita Yuli Astuti
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 | 95
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

penelitian yang khas Islam, karena ilmuwan Muslim cenderung meniru paradigma Barat
tanpa filter epistemologis Islami. Tanpa integrasi, umat Islam hanya menjadi konsumen,
bukan produsen, ilmu pengetahuan. Oleh karena itu, mengatasi dikotomi bukan sekadar
isu akademis, melainkan prasyarat bagi kebangkitan intelektual yang berkelanjutan.

Salah satu bahaya paling merusak dari dikotomi ilmu adalah penguatan stereotip
bahwa agama dan sains saling bertentangan. Padahal, dalam sejarah Islam, keduanya
justru saling memperkaya. Para ilmuwan Muslim klasik tidak pernah melihat
eksperimen ilmiah sebagai ancaman terhadap iman; sebaliknya, mereka memandang
penemuan ilmiah sebagai cara untuk memperkuat keyakinan akan kebesaran Sang
Pencipta. Namun, dikotomi modern—yang dipengaruhi oleh narasi Barat tentang
“perang antara agama dan sains”—telah mengimpor konflik yang sebenarnya asing
dalam tradisi Islam. Akibatnya, muncul dua ekstrem: kelompok yang menolak sains
modern karena dianggap sekuler dan materialistik, serta kelompok yang meninggalkan
ajaran agama karena dianggap menghambat kemajuan rasional. Sikap defensif ini
menghambat dialog konstruktif dan membuat umat Islam kehilangan otoritas moral
dalam wacana global tentang etika sains. Misalnya, dalam isu rekayasa genetika atau
kecerdasan buatan, suara ulama sering kali tidak didengar karena dianggap tidak
memahami teknologi, sementara suara ilmuwan Muslim dianggap tidak representatif
karena dianggap terlalu sekuler. Padahal, Islam memiliki prinsip-prinsip etis yang
sangat relevan, seperti maslahah (kepentingan umum), ‘adl (keadilan), dan hifz al-nafs
(menjaga nyawa). Tanpa integrasi ilmu, prinsip-prinsip ini tidak bisa dioperasionalkan
dalam konteks sains kontemporer. Oleh karena itu, mengatasi dikotomi adalah langkah
penting untuk melawan narasi palsu bahwa Islam anti-sains, sekaligus memulihkan
peran agama sebagai pemandu peradaban.

Dikotomi ilmu juga memicu krisis identitas intelektual di kalangan generasi
muda Muslim. Banyak pelajar dan mahasiswa mengalami kebingungan eksistensial:
apakah mereka harus memilih menjadi “orang agama” yang dianggap saleh namun tidak
kompeten di dunia modern, atau menjadi “ilmuwan” yang sukses secara duniawi namun
dianggap jauh dari nilai spiritual? Dilema ini muncul karena sistem pendidikan dan
budaya intelektual yang memisahkan dua ranah tersebut sejak dini. Akibatnya, motivasi
menuntut ilmu—yang dalam Islam seharusnya didasari niat ibadah dan manfaat bagi

umat—menjadi terpecah. Ilmu agama dianggap “lebih utama” secara pahala, sementara



Nita Yuli Astuti
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 | 96
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

sains dianggap “sekadar alat hidup”. Padahal, dalam pandangan Islam yang otentik,
meneliti hukum fisika, mengembangkan vaksin, atau merancang teknologi ramah
lingkungan adalah bentuk ibadah selama dilandasi niat yang tulus dan bermanfaat.
Dikotomi justru mengaburkan makna luhur ini dan membuat generasi muda kehilangan
gairah intelektual yang holistik. Mereka menjadi terjebak dalam dikotomi karier versus
spiritualitas, padahal keduanya seharusnya menyatu. Krisis ini juga berdampak pada
rendahnya partisipasi Muslim dalam riset dasar dan inovasi global, karena mereka
merasa “tidak punya tempat” dalam dua dunia tersebut. Untuk mengatasinya, diperlukan
pendidikan yang menanamkan bahwa setiap ilmu, jika digunakan untuk kebaikan dan
kebenaran, adalah jalan menuju ridha Allah. Dengan demikian, generasi muda dapat
mengejar keunggulan intelektual tanpa kehilangan jati diri keislamannya.

Dikotomi ilmu turut melemahkan peran umat Islam dalam percaturan peradaban
global. Di abad ke-21, dunia menghadapi tantangan kompleks yang membutuhkan
solusi berbasis nilai, seperti krisis iklim, ketimpangan ekonomi, dan dilema etika
teknologi. Di sinilah seharusnya peradaban Islam—dengan warisan epistemologis yang
mengintegrasikan wahyu dan akal—dapat memberikan kontribusi unik. Namun, karena
terjebak dalam dikotomi, umat Islam gagal hadir sebagai kekuatan intelektual yang
relevan. Di satu sisi, ulama sering kali tidak memiliki kapasitas teknis untuk berdialog
dalam forum sains global; di sisi lain, ilmuwan Muslim cenderung mengadopsi
paradigma Barat tanpa kritik, sehingga kehilangan kekhasan epistemologisnya.
Akibatnya, suara Islam dalam isu-isu seperti bioetika, kecerdasan buatan, atau
keberlanjutan lingkungan nyaris tidak terdengar. Padahal, prinsip-prinsip Islam seperti
keseimbangan (mizan), tanggung jawab (amanah), dan keadilan (‘adl) sangat relevan
untuk menjawab tantangan ini. Dikotomi ilmu membuat nilai-nilai tersebut tidak bisa
dioperasionalkan dalam bentuk kebijakan atau inovasi konkret. Selain itu,
ketergantungan pada Barat dalam sains dan teknologi membuat dunia Muslim rentan
terhadap hegemoni intelektual dan budaya. Tanpa integrasi ilmu, umat Islam hanya
menjadi pengekor, bukan pemimpin peradaban. Oleh karena itu, mengatasi dikotomi
bukan hanya urusan internal, tetapi juga strategi geopolitik untuk memulihkan martabat
dan kontribusi peradaban Islam di kancah dunia.

B. Konsep Pendidikan Agama Islam Holistik di Era Abad 21



Nita Yuli Astuti
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 | 97
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

Pendekatan holistik pada Pendidikan Agama Islam (PAI) merupakan suatu
pandangan yang menganggap peserta didik memiliki potensi yang komprehensif dan
harus dikembangkan. Menurut Lubis et al. (2021), bahwa pendekatan holistik dalam
pembelajaran PAI terdiri dari aspek kognitif, afektif, psikomotorik, dan spiritual.
Fadhilah (2023) menyatakan bahwa pendekatan holistik adalah cara pandang dalam
pendidikan Islam yang menyatukan aspek jasmani, ruhani, akal, dan hati dalam proses
pendidikan, agar menghasilkan manusia yang seimbang dan harmonis. Pendekatan
holistik dalam PAI menurut Muhaimin (2020) adalah suatu pendekatan yang
menekankan integrasi antara aspek kognitif, afektif dan psikomotorik dalam
menghubungkan nilai-nilai keislaman dalam kehidupan nyata agar peserta didik
berkembangan secara utuh dan menyeluruh. Ketiga ahli ini sepakat bahwa pendekatan
holistic dalam pendidikan Agama Islam ini bertujuan untuk mengintegrasikan kongnitif,
afektif , psikomotorik dan sosial supaya dapat diimplementasikan dalam kehidupan
nyata guna membentuk manusia yang harmonis, seimbang dan berkarakter Islami.

Ada beberapa karakteristik pendekatan holistik dalam pembelajaran PAI
meliputi pertama integrasi ilmu yaitu mengintegrasikan ajaran Islam ke dalam disiplin
ilmu lain (Darda, 2015). Kedua kontekstualisasi yaitu materi pembelajaran PAI
dikontektulisasikan dalam kehidupan sehari-hari. Ketiga pengembangan multiple
intelligences dimana peserta didik difasilitasi dengan berbagai kecerdasan peserta didik
(Putri, 2018). Keempat Pembelajaran aktif dan reflektif yang memberikan ruang
partisipasi aktif dan refleksi mendalam dari peserta didik. Pendekatan holistic dalam
PAI bertujuan membentuk peserta didik bukan saja mendapatkan pemahaman tentang
ajaran agami slam, akan tetapi juga dapat mengaplikasikan ajaran agama Islam secara
komprehensif dalam kehidupan sehari-hari. Michael Fullan (2018), seorang pakar
dalam bidang perubahan pendidikan, memberikan kontribusi penting dalam memahami
bagaimana keterampilan abad ke-21, seperti 6C (Critical Thinking, Creativity,
Collaboration, Communication, Character, Citizenship), dapat diintegrasikan ke dalam
sistem pendidikan. Dalam teorinya tentang deep learning dan perubahan sistem, Fullan
menekankan pentingnya menciptakan pembelajaran yang relevan, bermakna, dan
transformatif. Fullan menekankan bahwa pendidikan harus berorientasi pada
pembelajaran mendalam yang relevan dengan kehidupan nyata. Konsep 6C yang selaras

dengan teorinya dapat diimplementasikan terhadap pembelajaran Pendidikan Agama



Nita Yuli Astuti
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 | 98
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

Islam melalui pendekatan berbasis proyek, penggunaan teknologi yang terarah, dan
fokus pada pengembangan hubungan bermakna antara siswa, guru, dan komunitas.
Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki peluang besar untuk mengintegrasikan konsep
6C (Critical thinking, Creativity, Collaboration, Communication, Character, dan
Citizenship) dalam pembelajaran abad 21. Konsep ini tidak hanya meningkatkan
relevansi pendidikan agama dengan tuntutan zaman, tetapi juga memperkaya cara siswa
memahami dan mengamalkan ajaran Islam. Berikut adalah penjelasan keterampilan 6C
dalam perspektif teori Michael Fullan:

1. Critical Thinking (Berpikir Kritis)

Menurut Fullan, berpikir kritis adalah inti dari pembelajaran mendalam (deep
learning). la berpendapat bahwa pembelajaran harus dirancang untuk mendorong siswa
menjadi pemecah masalah yang mandiri, mampu menganalisis informasi secara Kritis,
dan mengambil keputusan berdasarkan bukti. Pembelajaran berbasis proyek (PjBL)
adalah salah satu pendekatan yang ia sarankan untuk menumbuhkan keterampilan ini
(Michael Fullan & Maria Langworthy, 2014). Berpikir kritis dapat dikembangkan
melalui pembelajaran berbasis masalah (problem-based learning), di mana siswa diajak
menganalisis isu-isu kontemporer yang relevan dengan ajaran Islam, seperti keadilan
sosial dan etika lingkungan (B. Trilling dan C. Fadel, 2021).

2. Creativity (Kreativitas)

Fullan melihat kreativitas sebagai kemampuan untuk menciptakan solusi baru
yang relevan dalam konteks kehidupan nyata. la menekankan pentingnya lingkungan
pembelajaran yang mendukung eksplorasi dan inovasi. Teknologi digital, jika
digunakan dengan bijak, dapat menjadi alat yang kuat untuk meningkatkan kreativitas
peserta didik. (Michael Fullan, 2018) PAI dapat memfasilitasi Kkreativitas dengan
melibatkan siswa dalam proyek-proyek inovatif seperti desain poster dakwah digital,
video edukasi Islami, atau penulisan cerpen bernuansa religius (Firdaus, 2024). Dengan
teknologi, siswa lebih leluasa mengekspresikan pemahaman agama secara kreatif.

3. Collaboration (Kolaborasi)

Kolaborasi dalam teori Fullan adalah keterampilan yang melibatkan kerja sama
lintas disiplin dan konteks budaya. la percaya bahwa kolaborasi yang efektif
membutuhkan hubungan yang bermakna antara peserta didik, guru, dan masyarakat.

Fullan juga menggarisbawahi pentingnya kolaborasi global dalam mempersiapkan siswa



Nita Yuli Astuti
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 | 99
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

menghadapi dunia yang saling terhubung. (Michael Fullan, 2020). Kolaborasi dalam
PAI bisa diwujudkan melalui diskusi kelompok tentang studi kasus keagamaan atau
kegiatan bersama untuk menyelesaikan proyek dakwah di masyarakat. Aktivitas ini
mencerminkan nilai-nilai ukhuwah Islamiyah (A. Rahman, 2023).

4. Communication (Komunikasi)

Dalam teori Michael Fullan, komunikasi merupakan elemen penting yang
mendukung pembelajaran mendalam (deep learning) dan perubahan dalam pendidikan.
Fullan menekankan bahwa komunikasi harus dilihat sebagai proses dua arah, di mana
siswa dan guru terlibat dalam dialog yang saling mendengarkan dan berbagi ide.
Komunikasi bukan hanya soal menyampaikan informasi, tetapi juga membangun
hubungan yang mendalam dan memperkuat kolaborasi dalam proses pembelajaran.
Selain itu, Fullan juga menyadari pentingnya komunikasi digital, yang melibatkan
penggunaan teknologi untuk berbagi informasi secara efektif dan etis dalam era yang
semakin terhubung secara global (Michael Fullan, 2018) Pengembangan kemampuan
komunikasi dilakukan melalui presentasi, debat, dan penulisan artikel Islami. Hal ini
penting untuk membekali siswa dengan keterampilan menyampaikan pesan agama

secara efektif dan persuasif (Firdaus, 2022)

C. Urgensi Integrasi Pendidikan Agama Islam dan IImu Sains

Secara bahasa (etimologis), kata integrasi berasal dari bahasa Latin "integrare"
yang  berarti  menggabungkan, = menyatukan, atau = membuat  menjadi
utuh.( Poerwadarminta,2017) Dalam bahasa Indonesia, menurut Kamus Besar Bahasa
Indonesia (KBBI), integrasi diartikan sebagai pembauran hingga menjadi satu kesatuan
yang utuh dan bulat (Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan, 2016). Secara istilah
(terminologis), integrasi adalah suatu proses penyatuan atau penggabungan antara
berbagai unsur yang berbeda menjadi satu kesatuan yang harmonis dan saling
melengkapi. (Soekanto, 2012) Dalam hal ini integrasi dikaitkan dengan pendidikan
yaitu merujuk pada penggabungan disiplin ilmu atau pendekatan dala proses
pembelajaran agar tercipta pembelajaran yang komprehensif menyentuh semua ranah
seperti kognitif, afektif, psikomotorik, dan spiritual.

Integrasi PAI dan ilmu sains ini menjadi sangat penting di era modern dan

digital saat ini yang ditandai dengan adanya perkembangan teknologi, globalisasi dan



Nita Yuli Astuti
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 [100
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

perubahan nilai. Dalam sistem pendidikan selama ini, cenderung adanya dikotomi
antara ilmu agama dan ilmu sains. Sehingga hal ini menyebabkan ketimpangan dalam
pembentukan kompetensi dan karakter peserta didik.(Amin, 2021) Padahal dalam
Islam , hakikatnya semua ilmu itu berasal dari Allah SWT dan tercantum dalam Al-
Qur’an serta memiliki tujuan yang sama, yaitu membentuk manusia yang beriman ,
berilmu dan beramal.

Integrasi ini relevan dengan tantangan abad ke-21 saat ini, dimana kemajuan
teknologi dan ifromasi harus diimbangi dengan moralitas dan etika peserta didik.
Pendidikan yang menggabungkan agama dan sains akan melahirkan peserta didik yang
tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga emosional dan spiritual. 1lmu sains
yang tidak diimbangi ilmu agama dikhawatirkan akan menjadi alat eksploitatif dalam
merusak alam dan kemanusiaan.(Hidayatullah, 2020) Dengan demikian, pendekatan
holistik yang menggabungkan aspek intelektual, emosional dan spiritual menjadi
landasan penting dalam pengembangan kurikulum dalam suatu lembaga pendidikan.

Selain itu, integrasi antara PAI dan Sains akan membentuk proses pembelajaran
yang kontekstual dan tepat guna untuk diterapkan dalam kehidupan nyata peserta didik.
Peserta didik akan memahami bahwa alam ini merupakan tanda-tanda kebesaran Allah
(ayat kauniyah) yang harus dikaji secara mendalam dalam perspektif teologi. Hal ini ada
dalam Al-Qur’an yang mendorong umatnya untuk merenungi, berfikir, mengamati dan
mengambil pelajaran dari tanda-tanda kebesaran Allah melalui alam ini (Zainuddin,
2019). Integrasi ini akan meningkatkan kemampuan berfikir kritis, logis, dan evaluative
sehingga dapat memperkuat keimanan dan ketaqwaan peserta didik.

Beberapa tokoh pendidikan Islam seperti Prof. Amin Abdullah (2006) dan
Muhaimin (2012) telah menekankan pentingnya integrasi keilmuan dalam pendidikan
Islam. Amin Abdullah mengembangkan pendekatan integratif-interkonektif sebagai
solusi atas dikotomi ilmu, sedangkan Muhaimin menyarankan rekonstruksi pendidikan
Islam agar mampu bersinergi dengan ilmu modern secara etis dan transformatif.
Penelitian terbaru juga menunjukkan bahwa pendekatan integratif dapat meningkatkan
pemahaman keagamaan secara rasional dan ilmiah (Nur Kholis Setiawan, 2020;
Hidayatullah, 2021). Oleh karena itu, integrasi PAI dan sains bukan hanya tuntutan
kurikulum, tetapi tetapi juga kebutuhan peradaban Islam di masa depan. Isran Bidin



Nita Yuli Astuti
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 [101
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

(2024) menyebutkan urgensi Integrasi Pendidikan Agama Islam (PAI) dan limu Sains
sebagai berikut:
1. Memahami Realitas Secara Holistik
Integrasi PAI dan sains membantu siswa mengembangkan pemahaman yang utuh
tentang dunia: agama memberi pedoman nilai dan etika, sementara sains menjelaskan
fenomena alam secara objektif. Hal ini penting agar siswa tidak melihat kedua bidang
sebagai saling bertentangan, melainkan saling melengkapi .(Hasan, 2019) Contoh
integrasi Pendidikan Agama Islam (PAI) dan sains dapat terlihat dalam pembelajaran
tentang proses penciptaan alam semesta. Dalam kajian PAI, siswa mempelajari ayat-
ayat Al-Qur’an seperti QS. Al-Anbiya: 30 yang menyatakan bahwa langit dan bumi
dahulu merupakan satu kesatuan yang kemudian dipisahkan oleh Allah. Ayat ini
kemudian dikaitkan dengan teori ilmiah seperti Big Bang, yang menjelaskan asal-usul
alam semesta dari satu titik energi yang meledak dan mengembang menjadi galaksi,
planet, dan bintang. Melalui pendekatan ini, siswa tidak hanya memahami proses
penciptaan secara ilmiah, tetapi juga menyadari bahwa ilmu pengetahuan tidak
bertentangan dengan wahyu, melainkan justru memperkuat keyakinan akan kebesaran
Allah sebagai Sang Pencipta. Dengan demikian, integrasi ini membentuk cara pandang
holistik yang memadukan akal dan iman dalam memahami realitas kehidupan.
2. Mengembangkan Kemampuan Berpikir Kritis

Dengan menghubungkan konsep agama dan sains, siswa diajak menganalisis
persamaan dan perbedaan, serta mempertanyakan asumsi yang ada. Pendekatan ini
meningkatkan kemampuan berpikir reflektif dan evaluatif mereka(Tursinawati etal.,
2024) Contoh konkret dari penghubungan konsep agama dan sains dapat dilihat dalam
pembelajaran tentang penciptaan alam semesta. Dalam agama Islam, Al-Qur’an
menyebutkan bahwa langit dan bumi awalnya menyatu kemudian dipisahkan (QS. Al-
Anbiya: 30), sementara dalam ilmu sains dikenal teori Big Bang yang menjelaskan
bahwa alam semesta bermula dari satu titik singularitas yang meledak dan terus
mengembang. Dengan mengkaji kedua perspektif ini, siswa diajak menganalisis
persamaan antara narasi wahyu dan temuan ilmiah, serta mempertanyakan asumsi yang
ada, misalnya tentang asal-usul materi, keteraturan kosmos, atau keterlibatan Tuhan

dalam proses penciptaan.



Nita Yuli Astuti
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 [102
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

3. Meningkatkan Relevansi Pembelajaran PAI

Isran Bidin (2024) menyebutkan dengan konteks dunia nyata melalui sains,
nilai-nilai Islam menjadi lebih bermakna bagi siswa. Integrasi ini meningkatkan
motivasi mereka belajar PAI karena merasa terkait dengan pengalaman konkret di
sekitar mereka . Contoh integrasi Pendidikan Agama Islam dan sains yang menjadikan
nilai-nilai Islam lebih bermakna dapat dilihat dalam pembelajaran tentang sistem
pernapasan manusia. Ketika siswa mempelajari bagaimana paru-paru bekerja dalam
menyaring oksigen dan mengedarkannya ke seluruh tubuh, guru PAI dapat
mengaitkannya dengan ayat Al-Qur'an seperti QS. As-Sajdah [32]: 9, yang menyatakan
bahwa Allah meniupkan ruh (nyawa) ke dalam manusia. Dari sini, siswa tidak hanya
memahami proses biologis secara ilmiah, tetapi juga menyadari keagungan ciptaan
Allah dan pentingnya menjaga kesehatan sebagai bagian dari amanah menjaga tubuh.
Pendekatan ini membuat nilai-nilai seperti syukur, tanggung jawab, dan kepedulian
terhadap kesehatan menjadi lebih kontekstual dan hidup dalam keseharian mereka.
4. Meredam Konflik Antara Keyakinan dan Pengetahuan limiah

Pendekatan integrative ini memungkinkan peserta didik memahami bahwa ilmu

sains dan ilmu agama bukanlah suatu hal yang bertentangan, namun saling mendukung
dalam pencarian kebenaran. Hal ini membantu siswa dalam menghadapi ketegangan
yang terjadi antara wahyu dan ilmu pengetahuan. (Suhardis et al, 2025) Misalnya,
dalam pembelajaran tentang penciptaan alam semesta, guru dapat membimbing siswa
untuk memahami ayat-ayat Al-Qur’an yang menjelaskan penciptaan langit dan bumi
secara bertahap (QS. Fussilat: 9-12), dan mengaitkannya dengan teori Big Bang sebagai
penjelasan ilmiah. Dengan demikian, siswa tidak melihat sains sebagai ancaman
terhadap keyakinannya, tetapi justru sebagai sarana untuk memperkuat iman melalui
pemahaman rasional. Pendekatan ini membantu siswa mengatasi ketegangan antara teks
suci dan sains dengan cara yang harmonis dan reflektif.
5. Membentuk Sikap Toleransi dan Penghargaan terhadap Perbedaan

Integrasi dalam pembelajaran mendorong siswa menyadari dan menghargai
keragaman pandangan agama dan ilmiah, serta mempromosikan dialog lintas keyakinan
dan perspektif dalam kehidupan sehari-hari . Integrasi dalam pembelajaran mendorong
siswa untuk menyadari dan menghargai keragaman pandangan, baik yang bersifat

keagamaan maupun ilmiah. Misalnya, dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam



Nita Yuli Astuti
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 [103
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

yang mengkaji asal-usul manusia, guru dapat mengaitkannya dengan teori evolusi
dalam ilmu biologi sebagai salah satu sudut pandang ilmiah yang berkembang.
Tujuannya bukan untuk menggantikan keyakinan religious, akan tetapi mendorong
peserta didik bersikap terbuka , dialogis, dan kritis terhadap perbedaan pemikiran. Hal
ini menjadi fondasi yang sangat penting dalam membetuk sikap toleran dan sikap
fanatisme di tengah kemajemukan dalam masyarakat. Sejalan dengan pandangan Isran
Bidik dan rekan-rekannya, bahwa integrasi PAI dan sains ini membentuk sudut pandang
yang moderat serta menumbuhkan rasa menghargai terhadap perbedaan yang

bersumber dari wahyu atau rasionalitas ilmiah. (Bidin, Zein, & Vebrianto, 2024: 285).

Strategi dan Model Implementasi Integrasi PAI-Sains dalam Pembelajaran

Abdur Rahman Assegaf (2024) merinci integrasi keilmuan alam pembelajaran
sebagai berikut: Pertama, Integrasi Tingkat Filosofi. Tingkat filosofi dalam integrasi
sains dalam pembelajaran dimaksudkan bahwa setpa kajian memiliki nilai fundamental
dalam kaitannya dengan disiplin keilmuan dan hubungannya dengan ilmu humanistik.
Kedua, Integrasi Tingkat Metode dan Pendekatan Riset. Metode yang dimaksud dalam
integrasi yaitu metode yang digunakan dalam mengembangkan ilmu yang dibutuhkan
engan menggunakan pedekatan (approach). Integrasi Tingkat Materi. Tingkat materi
merupakan suatu proses mengintegrasikan nilai-nilai kebenar an universal umumnya
dengan kajian keislaman khususnya ke dalam sains sosial. Ketiga, Integrasi Tingkat
strategi. Dalam pembelajaran PAI dapat menggunakan strategi dan model pembelajaran
yang kreatif. Keempat, Integrasi Tingkat Evaluasi. Tingkat evaluasi dilakukan untuk
mengukur proses pembelajaran dari awal sampai akhir sebagai bahan refleksi mengenai
kelebihan, kekurangan , pengayaan atau remedial bagi peserta didik. Evaluasi
pembelajaran berarti kegiatan yang dilakukan untuk mengukur ketercapaian tujuan
pembelajaran yang telah ditetapkan sebelumnya.
Daulay (2024) memaparkan bahwa integrasi antara ilmu agama dan sains menjadi
sebuah pendekatan penting untuk mengatasi dikotomi keilmuan yang telah lama
berkembang dalam dunia pendidikan, khususnya di negara-negara Muslim. Pendekatan
ini tidak hanya bertujuan menyatukan dua ranah pengetahuan, tetapi juga untuk

menciptakan pemahaman yang lebih komprehensif dan holistik terhadap realitas.



Nita Yuli Astuti
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 |104
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

Seiring dengan berkembangnya paradigma ini, para pemikir dan praktisi pendidikan
telah merumuskan berbagai model integrasi yang dapat dijadikan pedoman dalam
pelaksanaan pendidikan:

1. Model Integratif-Paralel (Parallel Integration)

Mahanis (2025) menyebutkan bahwa dalam model ini silabus PAI dan sains
berjalan secara paralel — tetapi materi saling terhubung secara tematis melalui
rekonstruksi kurikulum. Pendekatan ini memastikan siswa melihat keterkaitan nilai
spiritual dan konsep ilmiah secara seimbang dalam struktur pembelajaran. Dalam
pembelajaran IPA, siswa mempelajari topik siklus air, termasuk proses evaporasi,
kondensasi, dan presipitasi. Mereka melakukan eksperimen sederhana untuk mengamati
proses penguapan dan pembentukan awan. Secara paralel, pada pelajaran PAI, siswa
mempelajari ayat-ayat Al-Qur'an seperti QS. Al-Mu’minun: 18 yang berbunyi:

“Dan Kami turunkan air dari langit menurut suatu ukuran; lalu Kami jadikan air itu
menetap di bumi, dan sesungguhnya Kami benar-benar kuasa menghilangkannya.”(QS.
Al-Mukminun/23 :18)

Melalui pendekatan tematik ini, siswa tidak hanya memahami proses ilmiah
dalam sains, tetapi juga menyadari bahwa fenomena alam merupakan bagian dari
ciptaan Allah yang harus dijaga. Guru mengajak siswa merefleksikan tanggung jawab
manusia sebagai khalifah untuk menjaga lingkungan dan air sebagai sumber kehidupan.
2. Pendekatan Rekonstruksi Kurikulum & Atmosfer Akademik

Menurut penelitian meta-analisis dari Anotero dkk. (2019), strategi ini
melibatkan reformulasi kurikulum agar mampu membangun atmosfer akademik
integratif, termasuk menyediakan aktivitas riset mini berbasis sains yang diarahkan
menuju refleksi nilai agama. Guru menjadi fasilitator kreatif yang mengintegrasikan
spiritualitas dalam proses riset siswa.(Anotero et al, 2019). Salah satu contohnya adalah
ketika siswa diminta melakukan riset mini tentang fenomena alam, seperti siklus air
atau proses fotosintesis, lalu diarahkan untuk merefleksikan keteraturan dan
kebijaksanaan Tuhan dalam penciptaan alam semesta. Dalam praktiknya, setelah
menyusun laporan eksperimen ilmiah, siswa diajak berdiskusi mengenai makna ayat-
ayat Al-Qur’an yang relevan (misalnya QS. Al-Mu’minun: 18 tentang turunnya hujan),
sehingga terbentuk pemahaman bahwa ilmu pengetahuan dan nilai-nilai agama saling

melengkapi dan memperkaya wawasan spiritual serta intelektual peserta didik.



Nita Yuli Astuti
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 [105
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

3. Strategi Kolaboratif dan Kontekstual dalam Model Pendidikan Islam Integratif

Gasmi (2025) menunjukkan bahwa implementasi model integratif sangat efektif
ketika dilakukan lewat pembelajaran kolaboratif dan kontekstual. Guru membangun
model tema pembelajaran dengan kasus sains nyata yang dikaitkan dengan nilai Islam,
mendorong pemikiran kritis dan kerja sama di antara siswa. Misalnya, dalam tema
"Kebesaran Allah melalui Fenomena Alam", guru mengintegrasikan materi PAI tentang
Asmaul Husna (Al-Khalig) dengan materi IPA tentang proses terbentuknya hujan.
Dalam proses pembelajaran, siswa dibagi dalam kelompok kolaboratif untuk
mendiskusikan bagaimana fenomena hujan menunjukkan kekuasaan dan keindahan
ciptaan Allah. Mereka kemudian membuat presentasi yang menjelaskan proses ilmiah
terbentuknya hujan disertai nilai-nilai keimanan, seperti rasa syukur dan ketundukan
kepada Allah. Pembelajaran ini tidak hanya mengembangkan pengetahuan saintifik
siswa, tetapi juga memperkuat spiritualitas mereka dalam konteks nyata.
4. Pengembangan Kurikulum Model Grass Roots

Sajidaah (2018) menyebutkan Model kurikulum Grass Rootsatau akar rumput
memiliki  kelebihan salah satunya kurikulum tumbuh dari bawah. Implementasi
dari model kurikulum ini adalah revitalisasi kurikulum yang dilakukan oleh
pemerintah , Lembaga pendidikan dan seluruh komponen dalam pendidikan seperti
pendidik dan peserta didik. Pendekatan integrative sains dan agama ini harus menjadi

acuan dalam proses evaluasi kurikulum.

KESIMPULAN

Berdasarkan temuan penelitian, dikotomi ilmu terbukti berpotensi menimbulkan
fragmentasi pengetahuan, menghambat pemahaman holistik terhadap realitas, serta
melemahkan peran agama dalam merespons tantangan kontemporer. Padahal, eksplorasi
ayat-ayat kauniyah sebagai bagian dari ibadah intelektual menuntut penguasaan ilmu
sains yang menyatu dengan nilai-nilai keimanan. Untuk mengatasi persoalan tersebut,
diperlukan integrasi paradigma unity of sciences dalam pendidikan, khususnya melalui
pengembangan kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) yang holistik dan integratif—
menggabungkan dimensi kognitif, afektif, psikomotorik, dan spiritual—serta
mengadopsi empat pilar pembelajaran abad ke-21: berpikir kritis, kreativitas,

kolaborasi, dan komunikasi. Implementasi kurikulum semacam ini mensyaratkan



Nita Yuli Astuti
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 |106
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

peningkatan kompetensi dosen dan guru melalui pelatihan pedagogi holistik serta
kemampuan mendesain pembelajaran yang proyek-based, kontekstual, dan reflektif,
sehingga nilai-nilai Islam tidak hanya dipahami secara teoretis, tetapi juga
diaktualisasikan dalam praktik keilmuan dan sains. Integrasi antara PAI dan sains
bukanlah sekadar pendekatan metodologis, melainkan bersifat epistemologis,
sebagaimana tercermin dalam model-model pengembangan keilmuan di berbagai UIN
seperti Unity of Sciences (UIN Walisongo), Pohon Ilmu (UIN Maliki Malang), dan
Jaring Laba-laba Illmu (UIN Sunan Kalijaga). Dengan demikian, penelitian ini
memberikan kontribusi penting dalam memperkuat kerangka integrasi ilmu yang
relevan dengan tantangan pendidikan masa kini sekaligus meneguhkan identitas
keilmuan Islam yang utuh dan berkelanjutan.

REFERENSI

Adnir, F., & Harahap, A.P. (2024). The relationship between Hadith and modern
scientific knowledge: An analysis of the contribution of Hadith to medical
science. TAJDID: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 23(2), 647-673

Amin, M. (2021). Urgensi Integrasi Ilmu Agama dan Sains Dalam Pendidikan Islam Di
Era Digital. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 18(2), 233-234.

Amira Schreiber, Y. Wagner, & L. Becker. (2024). Integrating Islamic values in science
education: A case study in Indonesian Islamic schools. World Journal of Islamic
Learning and Teaching, 1(1), 18-22

Anotero, E., Garcia-Sancho, M. C., & Gomez-Galan, J. (2019). Integration of Science
and Religious Education in Curriculum Design: A Meta-Analytical Review.
Journal of Curriculum Studies, 51(3), 368-385.

Arifin, M. (2019). Integrasi Sains Dan Agama Dalam Pembelajaran Pendidikan Islam.
Jurnal Pendidikan Islam, 8(2).

Arifin, M. (2021). Filsafat pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara.

Assegaf, A. R. (2024). Integrasi Keilmuan Alam Dalam Pembelajaran: Tingkatan
Filosofi, Metode, Materi, Strategi, Dan Evaluasi. Dalam M. N. Junaidi, Alpizar, &
lainnya, Konsep integrasi sains dan Islam dalam pendidikan (Jurnal An-Nur,
13(2), 92-101), 99-100.

Bidin, 1., Zein, M. Z., & Vebrianto, R. (2024). Beberapa Model Integrasi Sains Dan
Islam Serta Implikasinya Terhadap Pendidikan Islam. TA'LIM: Jurnal Studi
Pendidikan Islam, 7(2), 283-286.

Chanifudin, & Nuriyati, T. (2020). Integrasi sains dan Islam dalam pembelajaran.
Asatiga: Jurnal Pendidikan, 1(2), 212—-229.

Daradjat, Z. (2018). Integrasi Sains Dan Agama Dalam Pendidikan Islam: Sebuah
Pendekatan Holistik. TA'DIB: Jurnal Pendidikan Islam, 23(2), 178.

Darda, A. (2015). Integrasi ilmu dan agama: Perkembangan konseptual di Indonesia.
Jurnal At-Ta'dib, 10(1), 33-46.

Daulay, Aidil Ridwan & Salminawati. (2022). Integrasi IImu Agama dan Sains terhadap
Pendidikan Islam di Era Modern, Journal of Social Research, 1(3), him. 716-724.



Nita Yuli Astuti
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 [107
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

Fadillah, T., Pahrudin, A., & Sunarto, S. (2025). Pembelajaran Agama Islam sebagai
Upaya Pembinaan Akhlak Mahasiswa Prodi PAI di Era Budaya Individualisme.
EDUCATIONAL: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran, 5(2), 344-353

Fadlillah, N. (2023). Optimizing Human Development: The Relevance Of Hasan
Langgulung's Concept Of Islamic Education In The 21st Century. Jurnal
Penelitian Pendidikan Islam.

Firdaus, F. A., & Husni. (2021). Desain kurikulum perguruan tinggi pesantren dalam
mewujudkan pendidikan yang berkualitas. Tsamratul Fikri, 15(1), 83-102.

Fitri, A., Fitriani, D., & Putri, G. S. (2024). Integrasi llmu Pengetahuan Dan Agama
Sebagai Islamisasi llmu Pengetahuan Dalam Sistem Pendidikan Di Sekolah.
Jurnal Basicedu, 8(2), 1224-1234.

Fullan, M., & Langworthy, M. (2014). A rich seam: How new pedagogies find deep
learning. London: Pearson.

Fullan, M., Quinn, J., & McEachen, J. (2018). Deep learning: Engage the world,
change the world. Thousand Oaks, CA: Corwin.

Gasmi, I. (2025). Implementasi Paradigma Kesatuan limu Dalam Pendidikan Islam Di
Era Globalisasi. Jurnal Integrasi llmu dan Agama, 10(1), 45-60.

Gasmi, N. M. (2025). Strategi Integratif Dalam Pendidikan Islam. ARJI: Jurnal Inisiatif,
10-11.

Hamzah, A. (2020). Metode penelitian kepustakaan (Library research). Malang:
Literasi Nusantara Abadi.

Hasan, M. A. (2019). Integrasi pendidikan agama Islam dan sains: Konsep dan
implementasi dalam pendidikan modern. Jakarta: Kencana.

Hasan, S. (2023). Pengantar Pendidikan Agama Islam: Konsep, Tujuan, dan Urgensinya
dalam Kehidupan Modern. Jakarta: Kencana.

Hastangka, H., & Santoso, H. (2021). Arah dan orientasi filsafat ilmu di Indonesia.
Jurnal Filsafat Indonesia, 4(3), 287—-295. https://doi.org/10.23887/fi.v4i3.38407

Hidayatullah, N. (2020). Integrasi Sains dan Agama Dalam Pendidikan Islam. Jurnal
Tarbawi, 3(2), 123.

Ja’far, J. (2022). Klasifikasi ilmu dalam tradisi intelektual Islam. Islamijah Journal of
Islamic Social Sciences, 3(2), 97. https://doi.org/10.30821/islamijah.v3i2.12576

Junaidi, M. N., & Alpizar. (2024). Konsep integrasi sains dan Islam dalam pendidikan.
Jurnal An-Nur, 13(2), 92-101.

Kardi, K., Natsir, N., & Haryanti, E. (2022). Tipologi integrasi ilmu agama dalam
pemikiran Islam kontemporer. JIIP — Jurnal llmiah IImu Pendidikan, 5(1), 201-
206. https://doi.org/10.54371/jiip.v5i1.398

Karim, M. N., Bakar, A., & Miswanto. (2023). Konsep Implementasi Integrasi Sains
dengan Agama (Islam) dalam Kurikulum Pendidikan Islam Di Madrasah Dan
Pendidikan Tinggi Keagamaan Islam (PTKI). Jurnal Adzkiya, 7(1), 25-32.

Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan. (2016). Kamus besar bahasa Indonesia
(Edisi V). Jakarta: Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa.

Kurniawan, S. (2019). Perspektif umat Islam tentang agama dan ilmu pengetahuan: Dari
dikotomi ke integrasi. Dinamika Penelitian: Media Komunikasi Penelitian Sosial
Keagamaan, 19(1), 145-166. https://doi.org/10.21274/dinamika.2019.19.1.145-
166

Mahanis, J. (2025). Metode dan model integrasi pendidikan agama dan sains. Jurnal
Pendas.



https://doi.org/10.23887/jfi.v4i3.38407
https://doi.org/10.30821/islamijah.v3i2.12576
https://doi.org/10.54371/jiip.v5i1.398
https://doi.org/10.21274/dinamika.2019.19.1.145-166
https://doi.org/10.21274/dinamika.2019.19.1.145-166

Nita Yuli Astuti
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 |108
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

Mahmudi. (2020). Unity of sciences dan implikasinya terhadap pengembangan ilmu
keislaman di perguruan tinggi. Semarang: UIN Walisongo Press.

Majid, A., & Andayani, D. (2019). Pendidikan agama Islam berbasis kompetensi.
Bandung: Remaja Rosdakarya.

Miladiyah, A. N., et al. (2025). Pendekatan Integratif Sains Dan Agama pada
Pembelajaran PAI Dalam Membentuk Karakter Islami. Ar Raayah: Jurnal llmu
Pendidikan Islam, 307.

Mohamad Yamin, N. F. N., & Haryanti, E. (2022). Jaring laba-laba: Interaksi-
interkoneksi Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta. JIIP — Jurnal
lImiah llmu Pendidikan, 5(1), 302-309.

Muaz, N., Natsir, N. F., & Haryanti, E. (2022). Paradigm Of Science Integration In The
Perspective Of Science Trees at UIN Maulana Malik Ibrahim Malang. Al Afkar:
Journal for Islamic Studies, 5(1), 302-319.

Mufid, A. (2020). Integrasi llmu Dalam Perspektif Paradigma Unity Of Sciences Di
UIN Walisongo Semarang. Jurnal Studi limu-ilmu Al-Qur'an dan Hadis, 21(1),
67-84.

Muhaimin. (2020). Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan
Agama Islam di Sekolah. Jakarta: Kencana.

Muktapa, M. (2021). Implikasi filsafat ilmu dan etika keilmuan dalam pengembangan
ilmu pengetahuan modern. Jurnal Belaindika (Pembelajaran dan Inovasi
Pendidikan), 3(2), 20-29. https://doi.org/10.52005/belaindika.v3i2.73

Mulyasa, E. (2021). Integrasi Nilai-Nilai Islam dalam Pengembangan Kurikulum
Pendidikan Sains di Perguruan Tinggi Islam. Jurnal Pendidikan Islam, 7(2), 145—
160.

Nisa, U. (2022). Pentingnya Pendidikan Agama Islam dalam Meningkatkan Nilai
Karakter dan Moral Anak Di Masa Pandemi. Jurnal limiah Pendidikan Agama
Islam, 5(1), 1-12.

Poerwadarminta, W. J. S. (2007). Kamus umum bahasa Indonesia. Jakarta: Balai
Pustaka.

Putri, W. (2018). Pendidikan Berbasis Multiple Intelligences. Al-lkhtibar: Jurnal limu
Pendidikan, 5(1), 634-651.

Rahman, S., Agustami, E., Effendi, S., Padang, R., & Guchi, Z. (2024). The Impact of
Islamic Religious Education on the Development of Social Character Among
Secondary School Students. International Journal of Educational Research
Excellence (IJERE), 3(1),421-427.

Rahmawati, L. (2023). Pendekatan Holistik dalam Pendidikan: Telaah Konseptual dan
filosofis. Jurnal Pendidikan Islam Integratif, 7(2), 123-134.

Saajidah, T., Triwiyanto, dkk. (2023). Model Pendekatan Grass Roots: Teori dan
Langkah Teknis Operasionalnya. Jurnal Manajemen dan Pendidikan, 299-300.

Saleh, M., Sutrisno, S., Arifin, Z., Maemonah, M., & Solihin, R. (2025). Paradigm of
Integration of Islamic and Scientific Knowledge: Philosophical Reflection on
Islamic Basic Education. Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam dan
Multikulturalisme, 7(1), 484498

Saputri, A., Abadi, Y., & Octavia, L. (2023). Sinergi ilmu dan pengintegrasiannya
dengan nilai ajaran Islam dalam pendidikan. Tarbiya Islamica, 10(2), 130-145.
https://doi.org/10.37567/ti.v10i2.2270

Soekanto, S. (2012). Sosiologi: Suatu pengantar. Jakarta: Rajawali Pers.



https://doi.org/10.52005/belaindika.v3i2.73
https://doi.org/10.37567/ti.v10i2.2270

Nita Yuli Astuti
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 [109
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

Sotto, R.J.B. (2021). Collaborative Learning in the 21st Century Teaching and
Learning Landscape: Effects to Students’ Cognitive, Affective and Psychomotor
Dimensions. International Journal of Educational Management and Innovation,
2(2), 136-152.

Suhada, D., Natsir, N., & Haryanti, E. (2021). Epistemologi Islam klasik dan
kontemporer. JIIP — Jurnal Illmiah Illmu Pendidikan, 4(8), 948-957.
https://doi.org/10.54371/jiip.v4i8.360

Suhardis, Mahanis, J., Alpizar, & Abu Bakar. (2025). Metode dan model integrasi
Pendidikan Agama Islam dengan sains. Pendas: Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar,
10(2), 1-2.

Sutrisno, M. (2017). Integrasi Sains Dan Agama Dalam Institusi Pendidikan Islam:
Transformasi IAIN menjadi UIN. Tadris: Jurnal Pendidikan Islam, 12(2), 123—

140.
Tagiyuddin, M. (2021). Hubungan Islam dan sains: Tawaran Syed Muhammad Naquib
Al-Attas. Islamadina Jurnal Pemikiran Islam, 22(1), 81.

https://doi.org/10.30595/islamadina.v22i1.7216

Taufik, M., & Yasir, M. (2017). Mengkritisi konsep Islamisasi ilmu Ismail Raji Al-
Farugi: Telaah pemikiran Ziauddin Sardar. Jurnal Ushuluddin, 25(2), 1009.
https://doi.org/10.24014/jush.v25i2.3830

Tursinawati, S. F., Safiah, 1., Widodo, A., Sopandi, W., & Amiruddin, M. H. (2024).
The Integration Of The Nature Of Science And Religion To Increase Students’
Religious Beliefs In Acquiring Scientific Knowledge At The Elementary School.
Jurnal Prima Edukasia, 12(1), 140-156.

Zainuddin, M. (2019). Integrasi Pendidikan Islam dan Sains Dalam Pembelajaran.

Jurnal llmiah Didaktika, 20(2), 240.



https://doi.org/10.54371/jiip.v4i8.360
https://doi.org/10.30595/islamadina.v22i1.7216
https://doi.org/10.24014/jush.v25i2.3830

