
89 

 

 

Nita Yuli Astuti 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 

Volume  6 Nomor  2 Tahun 2025   

at-Tarbiyah al-Mustamirrah: Jurnal Pendidikan Islam  
Pengelola: Jurusan Pendidikan Agama Islam Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan 

Penerbit: Universitas Islam Negeri Mahmud Yunus Batusangkar 
Website: https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/at-tarbiyah  

Email: at-tarbiyah@uinmybatusangkar.ac.id  

P-ISSN: 2775-7099       ; E-ISSN: 2775-7498 

 

Harmoni Sains dan Pendidikan Islam dalam Pembelajaran Abad 21: 

Melawan Gagasan Dikotomi Ilmu 
 

Nita Yuli Astuti  

Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang 

* Correspondence E-mail: nitayuli@walisongo.ac.id 

 

Received: 15-12-2025 Revised: 22-12-2025 Approved: 26-12-2025 

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan menganalisis hubungan antara sains dan Pendidikan Agama 

Islam (PAI) dalam pembelajaran abad ke-21 sebagai upaya strategis melawan gagasan 

dikotomi ilmu. Pendekatan penelitian kepustakaan dengan metode deskriptif kualitatif 

digunakan untuk mengkaji berbagai sumber terkini (jurnal, buku, dan penelitian) dalam 

sepuluh tahun terakhir. Temuan menunjukkan bahwa dikotomi ilmu berpotensi 

melahirkan fragmentasi pengetahuan, menghambat pemahaman holistik terhadap 

realitas, serta melemahkan peran agama dalam menjawab tantangan kontemporer. 

Padahal, memahami ayat-ayat Allah (ayat kauniyah) memerlukan penguasaan ilmu 

sains, sebagaimana tercermin dalam eksplorasi alam semesta yang menjadi bagian dari 

ibadah intelektual. Untuk mengatasi hal ini, universitas perlu mengintegrasikan 

paradigma unity of sciences melalui pengembangan kurikulum PAI yang holistik dan 

integratif, yang menyatukan dimensi kognitif, afektif, psikomotorik, dan spiritual, serta 

mengadopsi empat pilar pembelajaran abad ke-21: berpikir kritis, kreativitas, 

kolaborasi, dan komunikasi. Implementasinya menuntut dosen dan guru dibekali 

pelatihan pedagogi holistik serta kemampuan mendesain pembelajaran berbasis proyek, 

kontekstual, dan reflektif agar nilai-nilai Islam tidak hanya dipahami secara teoretis, 

tetapi juga diwujudkan dalam praktik sains. Harmonisasi antara PAI dan sains bersifat 

epistemologis, bukan sekadar metodologis, sebagaimana tercermin dalam model 

pengembangan keilmuan di UIN Walisongo (Unity of Sciences), UIN Maliki Malang 

(Pohon Ilmu), dan UIN Sunan Kalijaga (Jaring Laba-laba Ilmu). Kontribusi penelitian 

ini terletak pada penguatan kerangka integrasi ilmu yang relevan dengan tantangan 

pendidikan kontemporer dan penguatan identitas keilmuan Islam yang utuh. 

 

Kata Kunci: sains, pendidikan islam, pembelajaran abad 21,  dikotomi ilmu 

 

Abstract 

This study aims to analyze the relationship between science and Islamic Religious 

Education (PAI) in 21st-century learning as a strategic effort to counter the notion of 

the dichotomy of knowledge. A library research approach with qualitative descriptive 

https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/at-tarbiyah
mailto:at-tarbiyah@uinmybatusangkar.ac.id
http://u.lipi.go.id/1613005006
http://u.lipi.go.id/1612950541
mailto:nitayuli@walisongo.ac.id


90 

 

 

Nita Yuli Astuti 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 

Volume  6 Nomor  2 Tahun 2025   

methods was used to review various current sources—journals, books, and research—

over the past ten years. The findings indicate that the dichotomy of knowledge has the 

potential to create fragmented knowledge, hinder a holistic understanding of reality, 

and weaken the role of religion in addressing contemporary challenges. In fact, 

understanding the verses of Allah (ayat kauniyah) requires mastery of science, as 

reflected in the exploration of the universe that is part of intellectual worship. To 

address this, schools need to integrate the unity of science paradigm through the 

development of a holistic and integrative PAI curriculum, which unites cognitive, 

affective, psychomotor, and spiritual dimensions, and adopts the four pillars of 21st-

century learning: critical thinking, creativity, collaboration, and communication. Its 

implementation requires lecturers and teachers to be equipped with holistic 

pedagogical training and the ability to design project-based, contextual, and reflective 

learning so that Islamic values are not only understood theoretically but also realized in 

scientific practice. The harmonization of Islamic Religious Education (PAI) and science 

is epistemological, not merely methodological, as reflected in the scientific development 

models at UIN Walisongo (Unity of Sciences), UIN Maliki Malang (Tree of 

Knowledge), and UIN Sunan Kalijaga (Spider Web of Knowledge). The contribution of 

this research lies in strengthening the framework of scientific integration relevant to 

contemporary educational challenges and strengthening the identity of a holistic 

Islamic science. 

 

Keywords: science, Islamic education, 21st century learning, dichotomy of science 

 

PENDAHULUAN  

Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki peran strategis dalam membentuk 

karakter dan kepribadian peserta didik yang beriman, bertakwa, serta berakhlak mulia 

(Rahman et al., 2024). Fungsi PAI tidak terbatas pada pengajaran ritual dan doktrin 

keagamaan semata, melainkan juga menanamkan nilai-nilai moral, etika, dan spiritual 

yang menjadi fondasi dalam bersikap dan bertindak sehari-hari (Nisa, 2022). Melalui 

pendidikan ini, peserta didik dibimbing untuk mengembangkan akhlak terpuji, 

memupuk sikap toleransi antarumat beragama, serta memperkuat kesadaran akan 

tanggung jawab sosial dan hubungan vertikal dengan Tuhan. Dengan demikian, PAI 

berkontribusi signifikan dalam mencetak generasi yang tidak hanya saleh secara 

individual, tetapi juga berperan aktif dalam kehidupan sosial, berbangsa, dan bernegara 

(Firdaus et al., 2019). Pendidikan agama menjadi wahana penting untuk 

menyeimbangkan aspek spiritual dan moral dalam proses pembentukan jati diri peserta 

didik. Dalam konteks ini, PAI tidak hanya berfungsi sebagai sarana transmisi ajaran, 

tetapi juga sebagai alat transformasi nilai yang relevan dengan dinamika kehidupan 

modern. Oleh karena itu, pendekatan dalam pembelajaran PAI perlu dikembangkan agar 



91 

 

 

Nita Yuli Astuti 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 

Volume  6 Nomor  2 Tahun 2025   

mampu menjawab tantangan zaman tanpa kehilangan esensi ajaran Islam yang universal 

dan humanis. 

M. Nazir Karim (2023) menegaskan bahwa Pendidikan Agama Islam harus 

dikaji secara terintegrasi dengan disiplin ilmu lain, mengingat Islam tidak hanya 

menekankan aspek ritual, tetapi juga mendorong pencarian ilmu sebagai bentuk ibadah. 

Dalam Al-Qur‘an, terdapat banyak ayat yang mengajak manusia untuk berpikir kritis, 

meneliti, memahami, dan mengkaji alam semesta sebagai manifestasi tanda kebesaran 

Allah SWT. Pendekatan integratif ini memungkinkan peserta didik memahami agama 

secara rasional dan kontekstual. Amira Schreiber (2024) memberikan contoh konkret 

bagaimana pelajaran agama dapat dikaitkan dengan mata pelajaran seperti biologi, 

fisika, dan astronomi, sehingga memperkaya pemahaman siswa secara holistik. Integrasi 

semacam ini menunjukkan bahwa Islam selaras dengan perkembangan ilmu 

pengetahuan dan mampu menjawab tuntutan zaman. Adnir (2024) menambahkan bahwa 

agama dan sains sejatinya merupakan kesatuan yang utuh; ilmu pengetahuan di dunia 

ini tidak terpisahkan dari nilai-nilai Al-Qur‘an dan Hadits. Namun, sebagian ilmuwan 

masih memandang agama sebagai penghambat eksplorasi empiris. Padahal, pendekatan 

integratif justru mendorong eksplorasi ilmiah sebagai upaya memahami ciptaan Allah. 

Cahnifudin et al. (2020) mencatat bahwa dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum—

terutama sains—masih terjadi di lingkungan sekolah, di mana keduanya diajarkan 

secara terpisah tanpa jembatan makna. Akibatnya, peserta didik sering menganggap 

keduanya saling bertentangan, bukan saling melengkapi dalam membentuk pandangan 

dunia yang utuh. 

Implementasi integrasi antara ilmu agama dan sains dalam Pendidikan Agama 

Islam dapat dilakukan melalui seluruh tahapan pembelajaran: perencanaan, pelaksanaan, 

hingga evaluasi. Untuk mengatasi dikotomi yang masih mengakar dalam pemahaman 

peserta didik, diperlukan pendekatan pembelajaran yang holistik, salah satunya adalah 

pendekatan integratif. Menurut Saleh (2025), pendekatan ini menghubungkan berbagai 

mata pelajaran dalam kurikulum dengan mengidentifikasi keterampilan, sikap, dan 

konsep yang saling tumpang tindih. Dengan demikian, integrasi PAI dan sains tidak 

hanya memperkaya konten pembelajaran, tetapi juga membentuk pemahaman yang 

menyeluruh—menggabungkan dimensi intelektual, moral, dan spiritual. Penelitian 

Chanifudin et al. (2020) menekankan bahwa sains dan Islam merupakan dua pilar 



92 

 

 

Nita Yuli Astuti 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 

Volume  6 Nomor  2 Tahun 2025   

penting dalam sejarah peradaban manusia, yang jika diseimbangkan, tidak perlu 

dipisahkan. M. Nazir (2024) menambahkan bahwa terwujudnya insan yang memiliki 

kedalaman spiritual, akhlak mulia, keluasan intelektual, dan kematangan profesional 

hanya mungkin tercapai melalui integrasi ilmu sains dan Islam dalam proses 

pembelajaran. Pendekatan terpadu ini juga menghindarkan penyalahan terhadap guru 

tertentu dalam menangani masalah pembelajaran yang kompleks. Arifin (2019) 

menyarankan agar integrasi dilakukan dengan memasukkan bahan ajar PAI ke dalam 

pelajaran sains, misalnya dengan menggali dalil Al-Qur‘an atau Hadits yang relevan 

dengan konsep fisika. Artikel ini bertujuan mengkaji lebih dalam bagaimana integrasi 

PAI dan sains dapat diwujudkan sebagai respons terhadap tuntutan pendidikan modern, 

guna menciptakan keseimbangan antara spiritualitas dan rasionalitas. Diharapkan, 

pendekatan ini menjadikan pembelajaran PAI lebih kontekstual, relevan, dan inspiratif, 

sekaligus menjadi panduan bagi guru dalam merancang pembelajaran yang bermakna. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menerapkan metode penelitian kepustakaan (library research) dengan 

pendekatan deskriptif kualitatif guna mengkaji secara mendalam berbagai aspek terkait 

integrasi ilmu agama dan sains dalam konteks pendidikan. Menurut Amir Hamzah 

(2020), penelitian kepustakaan merupakan bentuk kajian yang berfokus pada teks atau 

wacana untuk menyelidiki suatu peristiwa—baik yang berupa tulisan maupun 

tindakan—dengan tujuan mengungkap sebab-sebab di balik terjadinya peristiwa 

tersebut. Dalam penelitian ini, data dikumpulkan dari berbagai sumber sekunder yang 

relevan, seperti buku-buku akademik, jurnal ilmiah, kamus, serta literatur lain yang 

mendukung eksplorasi topik penelitian. Pendekatan deskriptif kualitatif dipilih karena 

mampu memberikan pemahaman komprehensif dan mendalam mengenai fenomena 

yang diteliti, khususnya dalam menggambarkan integrasi antara Pendidikan Agama 

Islam (PAI) dan ilmu sains.  

Tujuan utama dari pendekatan ini adalah untuk memahami serta mendeskripsikan 

secara sistematis tiga aspek sentral, yaitu: (1) Konsep Pendidikan Agama Islam Holistik 

di Era Abad 21, (2) Urgensi Integrasi Pendidikan Agama Islam dan Ilmu Sains, serta (3) 

Strategi dan Model Implementasi Integrasi PAI-Sains dalam Pembelajaran. Dengan 

menggunakan pendekatan ini, peneliti berupaya menggali makna substantif di balik 



93 

 

 

Nita Yuli Astuti 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 

Volume  6 Nomor  2 Tahun 2025   

konsep integrasi tersebut, sehingga dapat memberikan kontribusi teoretis maupun 

praktis dalam pengembangan pendidikan yang holistik dan relevan dengan tantangan 

zaman. Seluruh data yang dikumpulkan dianalisis secara kritis dan interpretatif untuk 

menghasilkan temuan yang utuh, koheren, dan berbasis pada landasan teoretis yang 

kuat. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

A. Bahaya Dikotomi Ilmu dalam Pengembangan Agama Islam dan Sains 

Penelitian kontemporer di bidang filsafat ilmu dan studi Islam menunjukkan bahwa 

dikotomi ilmiah, yang memisahkan ilmu agama (‗ulum al-diniyyah) dari ilmu umum 

atau sains (‗ulum al-‗aqliyyah), merupakan hambatan signifikan dalam kebangkitan 

intelektual umat Islam. Pada masa keemasan peradaban Islam (abad ke-8 hingga ke-13 

M), terdapat integrasi yang harmonis antara wahyu dan akal, di mana tokoh-tokoh 

seperti Al-Ghazali, Ibnu Sina, dan Al-Biruni tidak membedakan antara "ilmu suci" dan 

"ilmu profan" dan melihat semua pengetahuan sebagai cara untuk memahami tanda-

tanda kebesaran Allah (Ja‘far, 2022; (Kurniawan, 2019; . Namun, setelah kemunduran 

politik dan intelektual, khususnya pasca-Abad Pertengahan yang dipicu oleh 

kolonialisme dan sekularisme Barat, dikotomi ini mengakar dalam sistem pendidikan 

dan wacana keagamaan di dunia Islam (Saputri et al., 2023; Kardi et al., 2022). 

Fragmentasi epistemologis akibat dikotomi ini berdampak pada ketergantungan 

intelektual umat Islam terhadap Barat dalam sains, sekaligus stagnasi dalam pemikiran 

keagamaan yang tidak responsif terhadap tantangan empiris kontemporer (Kurniawan, 

2019; Taqiyuddin, 2021). Penelitian lebih lanjut mengindikasikan bahwa lembaga 

pendidikan Islam, baik pesantren, madrasah, maupun universitas, masih terjebak dalam 

pola pemisahan ini, menghalangi mereka untuk mencetak generasi yang dapat 

mengintegrasikan nilai-nilai Ilahi dengan inovasi ilmiah dan menjawab kebutuhan 

zaman (Saputri et al., 2023; Taufik & Yasir, 2017; Suhada et al., 2021). Oleh karena itu, 

tanpa adanya usaha serius untuk mengatasi dikotomi ini, proses kebangkitan peradaban 

Islam akan terus tertunda, dan masyarakat Muslim akan gagal memanfaatkan potensi 

ilmu pengetahuan secara utuh (Muktapa, 2021; Hastangka & Santoso, 2021). 

Dikotomi ilmu menciptakan dualisme mendalam dalam cara berpikir umat 

Islam, sehingga melahirkan dua kubu intelektual yang saling terpisah: ulama yang ahli 



94 

 

 

Nita Yuli Astuti 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 

Volume  6 Nomor  2 Tahun 2025   

dalam teks keagamaan namun awam terhadap sains, dan ilmuwan yang mahir dalam 

teknologi namun buta terhadap nilai-nilai spiritual. Akibatnya, terjadi fragmentasi 

intelektual yang menghambat lahirnya pemikir-pemikir holistik seperti di masa lalu. 

Dalam tradisi Islam klasik, seorang ulama sekaligus bisa menjadi ahli astronomi, 

kedokteran, matematika, atau filsafat, karena ilmu dipandang sebagai satu kesatuan 

yang saling melengkapi dalam upaya memahami kehendak Ilahi. Namun, dikotomi 

modern memaksa individu memilih salah satu jalur, sehingga mempersempit cakrawala 

berpikir. Ulama cenderung menghindari isu-isu sains kontemporer karena dianggap ―di 

luar otoritas agama‖, sementara ilmuwan Muslim sering kali mengadopsi paradigma 

sekuler yang memisahkan etika dari eksperimen ilmiah. Padahal, Al-Qur‘an secara 

eksplisit mendorong umatnya untuk ―memperhatikan langit dan bumi‖ (QS. Ali ‗Imran: 

190–191) sebagai bentuk refleksi spiritual. Pemisahan ini tidak hanya bertentangan 

dengan semangat Qur‘ani, tetapi juga melemahkan fungsi agama sebagai pemandu 

moral dalam kemajuan sains. Tanpa integrasi, sains berisiko menjadi amoral, sementara 

agama berisiko menjadi dogmatis dan tidak relevan. Oleh karena itu, dualisme ini harus 

diatasi melalui reformasi epistemologis yang mengembalikan pandangan Islam tentang 

ilmu sebagai satu kesatuan yang utuh, di mana akal dan wahyu saling menguatkan, 

bukan saling menegasikan. 

Dikotomi ilmu secara langsung menghambat inovasi dan kemajuan intelektual 

dalam peradaban Islam. Ketika sistem pendidikan memisahkan secara tegas antara 

madrasah/pesantren dan sekolah/universitas umum, maka tercipta dua dunia 

pengetahuan yang tidak saling berdialog. Madrasah sering kali fokus pada hafalan teks 

keagamaan tanpa mengembangkan literasi sains, logika, atau keterampilan berpikir 

kritis, sementara sekolah umum mengajarkan sains dalam kerangka sekuler yang 

mengabaikan dimensi etis dan spiritual. Akibatnya, lulusan kedua sistem ini kesulitan 

berkolaborasi dalam memecahkan masalah kompleks yang membutuhkan pendekatan 

multidisipliner, seperti krisis lingkungan, keadilan sosial, atau etika kecerdasan buatan. 

Di masa lalu, Bait al-Hikmah di Baghdad menjadi simbol integrasi ilmu, di mana 

terjemahan karya Yunani, Persia, dan India dipadukan dengan nilai-nilai Islam untuk 

melahirkan inovasi orisinal. Kini, ketiadaan ruang dialog semacam itu membuat umat 

Islam kehilangan kapasitas untuk menghasilkan solusi berbasis nilai Islam terhadap 

tantangan global. Selain itu, dikotomi ini juga menghambat pengembangan metodologi 



95 

 

 

Nita Yuli Astuti 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 

Volume  6 Nomor  2 Tahun 2025   

penelitian yang khas Islam, karena ilmuwan Muslim cenderung meniru paradigma Barat 

tanpa filter epistemologis Islami. Tanpa integrasi, umat Islam hanya menjadi konsumen, 

bukan produsen, ilmu pengetahuan. Oleh karena itu, mengatasi dikotomi bukan sekadar 

isu akademis, melainkan prasyarat bagi kebangkitan intelektual yang berkelanjutan. 

Salah satu bahaya paling merusak dari dikotomi ilmu adalah penguatan stereotip 

bahwa agama dan sains saling bertentangan. Padahal, dalam sejarah Islam, keduanya 

justru saling memperkaya. Para ilmuwan Muslim klasik tidak pernah melihat 

eksperimen ilmiah sebagai ancaman terhadap iman; sebaliknya, mereka memandang 

penemuan ilmiah sebagai cara untuk memperkuat keyakinan akan kebesaran Sang 

Pencipta. Namun, dikotomi modern—yang dipengaruhi oleh narasi Barat tentang 

―perang antara agama dan sains‖—telah mengimpor konflik yang sebenarnya asing 

dalam tradisi Islam. Akibatnya, muncul dua ekstrem: kelompok yang menolak sains 

modern karena dianggap sekuler dan materialistik, serta kelompok yang meninggalkan 

ajaran agama karena dianggap menghambat kemajuan rasional. Sikap defensif ini 

menghambat dialog konstruktif dan membuat umat Islam kehilangan otoritas moral 

dalam wacana global tentang etika sains. Misalnya, dalam isu rekayasa genetika atau 

kecerdasan buatan, suara ulama sering kali tidak didengar karena dianggap tidak 

memahami teknologi, sementara suara ilmuwan Muslim dianggap tidak representatif 

karena dianggap terlalu sekuler. Padahal, Islam memiliki prinsip-prinsip etis yang 

sangat relevan, seperti maslahah (kepentingan umum), ‗adl (keadilan), dan hifz al-nafs 

(menjaga nyawa). Tanpa integrasi ilmu, prinsip-prinsip ini tidak bisa dioperasionalkan 

dalam konteks sains kontemporer. Oleh karena itu, mengatasi dikotomi adalah langkah 

penting untuk melawan narasi palsu bahwa Islam anti-sains, sekaligus memulihkan 

peran agama sebagai pemandu peradaban. 

Dikotomi ilmu juga memicu krisis identitas intelektual di kalangan generasi 

muda Muslim. Banyak pelajar dan mahasiswa mengalami kebingungan eksistensial: 

apakah mereka harus memilih menjadi ―orang agama‖ yang dianggap saleh namun tidak 

kompeten di dunia modern, atau menjadi ―ilmuwan‖ yang sukses secara duniawi namun 

dianggap jauh dari nilai spiritual? Dilema ini muncul karena sistem pendidikan dan 

budaya intelektual yang memisahkan dua ranah tersebut sejak dini. Akibatnya, motivasi 

menuntut ilmu—yang dalam Islam seharusnya didasari niat ibadah dan manfaat bagi 

umat—menjadi terpecah. Ilmu agama dianggap ―lebih utama‖ secara pahala, sementara 



96 

 

 

Nita Yuli Astuti 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 

Volume  6 Nomor  2 Tahun 2025   

sains dianggap ―sekadar alat hidup‖. Padahal, dalam pandangan Islam yang otentik, 

meneliti hukum fisika, mengembangkan vaksin, atau merancang teknologi ramah 

lingkungan adalah bentuk ibadah selama dilandasi niat yang tulus dan bermanfaat. 

Dikotomi justru mengaburkan makna luhur ini dan membuat generasi muda kehilangan 

gairah intelektual yang holistik. Mereka menjadi terjebak dalam dikotomi karier versus 

spiritualitas, padahal keduanya seharusnya menyatu. Krisis ini juga berdampak pada 

rendahnya partisipasi Muslim dalam riset dasar dan inovasi global, karena mereka 

merasa ―tidak punya tempat‖ dalam dua dunia tersebut. Untuk mengatasinya, diperlukan 

pendidikan yang menanamkan bahwa setiap ilmu, jika digunakan untuk kebaikan dan 

kebenaran, adalah jalan menuju ridha Allah. Dengan demikian, generasi muda dapat 

mengejar keunggulan intelektual tanpa kehilangan jati diri keislamannya. 

Dikotomi ilmu turut melemahkan peran umat Islam dalam percaturan peradaban 

global. Di abad ke-21, dunia menghadapi tantangan kompleks yang membutuhkan 

solusi berbasis nilai, seperti krisis iklim, ketimpangan ekonomi, dan dilema etika 

teknologi. Di sinilah seharusnya peradaban Islam—dengan warisan epistemologis yang 

mengintegrasikan wahyu dan akal—dapat memberikan kontribusi unik. Namun, karena 

terjebak dalam dikotomi, umat Islam gagal hadir sebagai kekuatan intelektual yang 

relevan. Di satu sisi, ulama sering kali tidak memiliki kapasitas teknis untuk berdialog 

dalam forum sains global; di sisi lain, ilmuwan Muslim cenderung mengadopsi 

paradigma Barat tanpa kritik, sehingga kehilangan kekhasan epistemologisnya. 

Akibatnya, suara Islam dalam isu-isu seperti bioetika, kecerdasan buatan, atau 

keberlanjutan lingkungan nyaris tidak terdengar. Padahal, prinsip-prinsip Islam seperti 

keseimbangan (mizan), tanggung jawab (amanah), dan keadilan (‗adl) sangat relevan 

untuk menjawab tantangan ini. Dikotomi ilmu membuat nilai-nilai tersebut tidak bisa 

dioperasionalkan dalam bentuk kebijakan atau inovasi konkret. Selain itu, 

ketergantungan pada Barat dalam sains dan teknologi membuat dunia Muslim rentan 

terhadap hegemoni intelektual dan budaya. Tanpa integrasi ilmu, umat Islam hanya 

menjadi pengekor, bukan pemimpin peradaban. Oleh karena itu, mengatasi dikotomi 

bukan hanya urusan internal, tetapi juga strategi geopolitik untuk memulihkan martabat 

dan kontribusi peradaban Islam di kancah dunia. 

B. Konsep Pendidikan Agama Islam Holistik di Era Abad 21 



97 

 

 

Nita Yuli Astuti 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 

Volume  6 Nomor  2 Tahun 2025   

 Pendekatan holistik pada Pendidikan Agama Islam (PAI) merupakan suatu 

pandangan yang menganggap peserta didik memiliki potensi yang komprehensif dan 

harus dikembangkan. Menurut Lubis et al. (2021), bahwa pendekatan holistik dalam 

pembelajaran PAI terdiri dari aspek kognitif, afektif, psikomotorik, dan spiritual. 

Fadhilah (2023) menyatakan bahwa pendekatan holistik adalah cara pandang dalam 

pendidikan Islam yang menyatukan aspek jasmani, ruhani, akal, dan hati dalam proses 

pendidikan, agar menghasilkan manusia yang seimbang dan harmonis. Pendekatan 

holistik dalam PAI menurut Muhaimin (2020) adalah suatu pendekatan yang 

menekankan integrasi antara aspek kognitif, afektif dan psikomotorik dalam 

menghubungkan nilai-nilai keislaman dalam kehidupan nyata agar peserta didik 

berkembangan secara utuh dan menyeluruh. Ketiga ahli ini sepakat bahwa pendekatan 

holistic dalam pendidikan Agama Islam ini bertujuan untuk mengintegrasikan kongnitif, 

afektif , psikomotorik dan sosial supaya dapat diimplementasikan dalam kehidupan 

nyata guna membentuk manusia yang harmonis, seimbang dan berkarakter Islami. 

 Ada beberapa karakteristik pendekatan holistik dalam pembelajaran PAI 

meliputi pertama integrasi ilmu yaitu mengintegrasikan ajaran Islam ke dalam disiplin 

ilmu lain (Darda, 2015). Kedua kontekstualisasi yaitu materi pembelajaran PAI 

dikontektulisasikan dalam kehidupan sehari-hari. Ketiga pengembangan multiple 

intelligences dimana peserta didik difasilitasi dengan berbagai kecerdasan peserta didik 

(Putri, 2018). Keempat Pembelajaran aktif dan reflektif yang memberikan ruang 

partisipasi aktif dan refleksi mendalam dari peserta didik. Pendekatan holistic dalam 

PAI bertujuan membentuk peserta didik bukan saja mendapatkan pemahaman tentang 

ajaran agami slam, akan tetapi juga dapat mengaplikasikan ajaran agama Islam secara 

komprehensif dalam kehidupan sehari-hari.  Michael Fullan (2018), seorang pakar 

dalam bidang perubahan pendidikan, memberikan kontribusi penting dalam memahami 

bagaimana keterampilan abad ke-21, seperti 6C (Critical Thinking, Creativity, 

Collaboration, Communication, Character, Citizenship), dapat diintegrasikan ke dalam 

sistem pendidikan. Dalam teorinya tentang deep learning dan perubahan sistem, Fullan 

menekankan pentingnya menciptakan pembelajaran yang relevan, bermakna, dan 

transformatif. Fullan menekankan bahwa pendidikan harus berorientasi pada 

pembelajaran mendalam yang relevan dengan kehidupan nyata. Konsep 6C yang selaras 

dengan teorinya dapat diimplementasikan terhadap pembelajaran Pendidikan Agama 



98 

 

 

Nita Yuli Astuti 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 

Volume  6 Nomor  2 Tahun 2025   

Islam melalui pendekatan berbasis proyek, penggunaan teknologi yang terarah, dan 

fokus pada pengembangan hubungan bermakna antara siswa, guru, dan komunitas. 

Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki peluang besar untuk mengintegrasikan konsep 

6C (Critical thinking, Creativity, Collaboration, Communication, Character, dan 

Citizenship) dalam pembelajaran abad 21. Konsep ini tidak hanya meningkatkan 

relevansi pendidikan agama dengan tuntutan zaman, tetapi juga memperkaya cara siswa 

memahami dan mengamalkan ajaran Islam. Berikut adalah penjelasan keterampilan 6C 

dalam perspektif teori Michael Fullan: 

1. Critical Thinking (Berpikir Kritis)  

 Menurut Fullan, berpikir kritis adalah inti dari pembelajaran mendalam (deep 

learning). Ia berpendapat bahwa pembelajaran harus dirancang untuk mendorong siswa 

menjadi pemecah masalah yang mandiri, mampu menganalisis informasi secara kritis, 

dan mengambil keputusan berdasarkan bukti. Pembelajaran berbasis proyek (PjBL) 

adalah salah satu pendekatan yang ia sarankan untuk menumbuhkan keterampilan ini 

(Michael Fullan & Maria Langworthy, 2014). Berpikir kritis dapat dikembangkan 

melalui pembelajaran berbasis masalah (problem-based learning), di mana siswa diajak 

menganalisis isu-isu kontemporer yang relevan dengan ajaran Islam, seperti keadilan 

sosial dan etika lingkungan (B. Trilling dan C. Fadel, 2021). 

2. Creativity (Kreativitas)  

 Fullan melihat kreativitas sebagai kemampuan untuk menciptakan solusi baru 

yang relevan dalam konteks kehidupan nyata. Ia menekankan pentingnya lingkungan 

pembelajaran yang mendukung eksplorasi dan inovasi. Teknologi digital, jika 

digunakan dengan bijak, dapat menjadi alat yang kuat untuk meningkatkan kreativitas 

peserta didik. (Michael Fullan, 2018) PAI dapat memfasilitasi kreativitas dengan 

melibatkan siswa dalam proyek-proyek inovatif seperti desain poster dakwah digital, 

video edukasi Islami, atau penulisan cerpen bernuansa religius (Firdaus, 2024). Dengan 

teknologi, siswa lebih leluasa mengekspresikan pemahaman agama secara kreatif. 

3. Collaboration (Kolaborasi)  

 Kolaborasi dalam teori Fullan adalah keterampilan yang melibatkan kerja sama 

lintas disiplin dan konteks budaya. Ia percaya bahwa kolaborasi yang efektif 

membutuhkan hubungan yang bermakna antara peserta didik, guru, dan masyarakat. 

Fullan juga menggarisbawahi pentingnya kolaborasi global dalam mempersiapkan siswa 



99 

 

 

Nita Yuli Astuti 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 

Volume  6 Nomor  2 Tahun 2025   

menghadapi dunia yang saling terhubung. (Michael Fullan, 2020). Kolaborasi dalam 

PAI bisa diwujudkan melalui diskusi kelompok tentang studi kasus keagamaan atau 

kegiatan bersama untuk menyelesaikan proyek dakwah di masyarakat. Aktivitas ini 

mencerminkan nilai-nilai ukhuwah Islamiyah (A. Rahman, 2023). 

4. Communication (Komunikasi)  

 Dalam teori Michael Fullan, komunikasi merupakan elemen penting yang 

mendukung pembelajaran mendalam (deep learning) dan perubahan dalam pendidikan. 

Fullan menekankan bahwa komunikasi harus dilihat sebagai proses dua arah, di mana 

siswa dan guru terlibat dalam dialog yang saling mendengarkan dan berbagi ide. 

Komunikasi bukan hanya soal menyampaikan informasi, tetapi juga membangun 

hubungan yang mendalam dan memperkuat kolaborasi dalam proses pembelajaran. 

Selain itu, Fullan juga menyadari pentingnya komunikasi digital, yang melibatkan 

penggunaan teknologi untuk berbagi informasi secara efektif dan etis dalam era yang 

semakin terhubung secara global (Michael Fullan, 2018) Pengembangan kemampuan 

komunikasi dilakukan melalui presentasi, debat, dan penulisan artikel Islami. Hal ini 

penting untuk membekali siswa dengan keterampilan menyampaikan pesan agama 

secara efektif dan persuasif (Firdaus, 2022) 

 

C. Urgensi Integrasi Pendidikan Agama Islam dan Ilmu Sains 

 Secara bahasa (etimologis), kata integrasi berasal dari bahasa Latin "integrare" 

yang berarti menggabungkan, menyatukan, atau membuat menjadi 

utuh.( Poerwadarminta,2017) Dalam bahasa Indonesia, menurut Kamus Besar Bahasa 

Indonesia (KBBI), integrasi diartikan sebagai pembauran hingga menjadi satu kesatuan 

yang utuh dan bulat (Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan, 2016).  Secara istilah 

(terminologis), integrasi adalah suatu proses penyatuan atau penggabungan antara 

berbagai unsur yang berbeda menjadi satu kesatuan yang harmonis dan saling 

melengkapi. (Soekanto, 2012) Dalam hal ini integrasi dikaitkan dengan pendidikan 

yaitu merujuk pada penggabungan disiplin ilmu atau pendekatan dala proses 

pembelajaran agar tercipta pembelajaran yang komprehensif menyentuh semua ranah 

seperti kognitif, afektif, psikomotorik, dan spiritual.  

 Integrasi PAI dan ilmu sains ini menjadi sangat penting di era modern dan 

digital saat ini yang ditandai dengan adanya perkembangan teknologi, globalisasi dan 



100 

 

 

Nita Yuli Astuti 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 

Volume  6 Nomor  2 Tahun 2025   

perubahan nilai. Dalam sistem pendidikan selama ini, cenderung adanya dikotomi 

antara ilmu agama dan ilmu sains. Sehingga hal ini menyebabkan ketimpangan dalam 

pembentukan kompetensi dan karakter peserta didik.(Amin, 2021) Padahal dalam 

Islam , hakikatnya semua ilmu itu berasal dari Allah SWT dan tercantum dalam Al-

Qur‘an serta memiliki tujuan yang sama, yaitu membentuk manusia yang beriman , 

berilmu dan beramal.  

 Integrasi ini relevan dengan tantangan abad ke-21 saat ini, dimana kemajuan 

teknologi dan ifromasi harus diimbangi dengan moralitas dan etika peserta didik. 

Pendidikan yang menggabungkan agama dan sains akan melahirkan peserta didik yang 

tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga emosional dan spiritual. Ilmu sains 

yang tidak diimbangi ilmu agama dikhawatirkan akan menjadi alat eksploitatif dalam 

merusak alam dan kemanusiaan.(Hidayatullah, 2020) Dengan demikian, pendekatan 

holistik yang menggabungkan aspek intelektual, emosional dan spiritual menjadi 

landasan penting dalam pengembangan kurikulum dalam suatu lembaga pendidikan.  

 Selain itu, integrasi antara PAI dan Sains akan membentuk proses pembelajaran 

yang kontekstual dan tepat guna untuk diterapkan dalam kehidupan nyata peserta didik. 

Peserta didik akan memahami bahwa alam ini merupakan tanda-tanda kebesaran Allah 

(ayat kauniyah) yang harus dikaji secara mendalam dalam perspektif teologi. Hal ini ada 

dalam Al-Qur‘an yang mendorong umatnya untuk merenungi, berfikir, mengamati dan 

mengambil pelajaran dari tanda-tanda kebesaran Allah melalui alam ini (Zainuddin, 

2019). Integrasi ini akan meningkatkan kemampuan berfikir kritis, logis, dan evaluative 

sehingga dapat memperkuat keimanan dan ketaqwaan peserta didik.  

 Beberapa tokoh pendidikan Islam seperti Prof. Amin Abdullah (2006) dan 

Muhaimin (2012) telah menekankan pentingnya integrasi keilmuan dalam pendidikan 

Islam. Amin Abdullah mengembangkan pendekatan integratif-interkonektif sebagai 

solusi atas dikotomi ilmu, sedangkan Muhaimin menyarankan rekonstruksi pendidikan 

Islam agar mampu bersinergi dengan ilmu modern secara etis dan transformatif. 

Penelitian terbaru juga menunjukkan bahwa pendekatan integratif dapat meningkatkan 

pemahaman keagamaan secara rasional dan ilmiah (Nur Kholis Setiawan, 2020; 

Hidayatullah, 2021). Oleh karena itu, integrasi PAI dan sains bukan hanya tuntutan 

kurikulum, tetapi tetapi juga kebutuhan peradaban Islam di masa depan. Isran Bidin 



101 

 

 

Nita Yuli Astuti 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 

Volume  6 Nomor  2 Tahun 2025   

(2024) menyebutkan urgensi Integrasi Pendidikan Agama Islam (PAI) dan Ilmu Sains 

sebagai berikut: 

1. Memahami Realitas Secara Holistik 

Integrasi PAI dan sains membantu siswa mengembangkan pemahaman yang utuh 

tentang dunia: agama memberi pedoman nilai dan etika, sementara sains menjelaskan 

fenomena alam secara objektif. Hal ini penting agar siswa tidak melihat kedua bidang 

sebagai saling bertentangan, melainkan saling melengkapi .(Hasan, 2019) Contoh 

integrasi Pendidikan Agama Islam (PAI) dan sains dapat terlihat dalam pembelajaran 

tentang proses penciptaan alam semesta. Dalam kajian PAI, siswa mempelajari ayat-

ayat Al-Qur‘an seperti QS. Al-Anbiya: 30 yang menyatakan bahwa langit dan bumi 

dahulu merupakan satu kesatuan yang kemudian dipisahkan oleh Allah. Ayat ini 

kemudian dikaitkan dengan teori ilmiah seperti Big Bang, yang menjelaskan asal-usul 

alam semesta dari satu titik energi yang meledak dan mengembang menjadi galaksi, 

planet, dan bintang. Melalui pendekatan ini, siswa tidak hanya memahami proses 

penciptaan secara ilmiah, tetapi juga menyadari bahwa ilmu pengetahuan tidak 

bertentangan dengan wahyu, melainkan justru memperkuat keyakinan akan kebesaran 

Allah sebagai Sang Pencipta. Dengan demikian, integrasi ini membentuk cara pandang 

holistik yang memadukan akal dan iman dalam memahami realitas kehidupan. 

2. Mengembangkan Kemampuan Berpikir Kritis 

Dengan menghubungkan konsep agama dan sains, siswa diajak menganalisis 

persamaan dan perbedaan, serta mempertanyakan asumsi yang ada. Pendekatan ini 

meningkatkan kemampuan berpikir reflektif dan evaluatif mereka(Tursinawati etal., 

2024) Contoh konkret dari penghubungan konsep agama dan sains dapat dilihat dalam 

pembelajaran tentang penciptaan alam semesta. Dalam agama Islam, Al-Qur‘an 

menyebutkan bahwa langit dan bumi awalnya menyatu kemudian dipisahkan (QS. Al-

Anbiya: 30), sementara dalam ilmu sains dikenal teori Big Bang yang menjelaskan 

bahwa alam semesta bermula dari satu titik singularitas yang meledak dan terus 

mengembang. Dengan mengkaji kedua perspektif ini, siswa diajak menganalisis 

persamaan antara narasi wahyu dan temuan ilmiah, serta mempertanyakan asumsi yang 

ada, misalnya tentang asal-usul materi, keteraturan kosmos, atau keterlibatan Tuhan 

dalam proses penciptaan.  

 



102 

 

 

Nita Yuli Astuti 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 

Volume  6 Nomor  2 Tahun 2025   

3. Meningkatkan Relevansi Pembelajaran PAI 

   Isran Bidin (2024) menyebutkan dengan konteks dunia nyata melalui sains, 

nilai-nilai Islam menjadi lebih bermakna bagi siswa. Integrasi ini meningkatkan 

motivasi mereka belajar PAI karena merasa terkait dengan pengalaman konkret di 

sekitar mereka . Contoh integrasi Pendidikan Agama Islam dan sains yang menjadikan 

nilai-nilai Islam lebih bermakna dapat dilihat dalam pembelajaran tentang sistem 

pernapasan manusia. Ketika siswa mempelajari bagaimana paru-paru bekerja dalam 

menyaring oksigen dan mengedarkannya ke seluruh tubuh, guru PAI dapat 

mengaitkannya dengan ayat Al-Qur'an seperti QS. As-Sajdah [32]: 9, yang menyatakan 

bahwa Allah meniupkan ruh (nyawa) ke dalam manusia. Dari sini, siswa tidak hanya 

memahami proses biologis secara ilmiah, tetapi juga menyadari keagungan ciptaan 

Allah dan pentingnya menjaga kesehatan sebagai bagian dari amanah menjaga tubuh. 

Pendekatan ini membuat nilai-nilai seperti syukur, tanggung jawab, dan kepedulian 

terhadap kesehatan menjadi lebih kontekstual dan hidup dalam keseharian mereka. 

4. Meredam Konflik Antara Keyakinan dan Pengetahuan Ilmiah 

Pendekatan integrative ini memungkinkan peserta didik memahami bahwa ilmu 

sains dan ilmu agama bukanlah suatu hal yang bertentangan, namun saling mendukung 

dalam pencarian kebenaran. Hal ini membantu siswa dalam menghadapi ketegangan 

yang terjadi antara wahyu dan ilmu pengetahuan. (Suhardis et al, 2025) Misalnya, 

dalam pembelajaran tentang penciptaan alam semesta, guru dapat membimbing siswa 

untuk memahami ayat-ayat Al-Qur‘an yang menjelaskan penciptaan langit dan bumi 

secara bertahap (QS. Fussilat: 9–12), dan mengaitkannya dengan teori Big Bang sebagai 

penjelasan ilmiah. Dengan demikian, siswa tidak melihat sains sebagai ancaman 

terhadap keyakinannya, tetapi justru sebagai sarana untuk memperkuat iman melalui 

pemahaman rasional. Pendekatan ini membantu siswa mengatasi ketegangan antara teks 

suci dan sains dengan cara yang harmonis dan reflektif. 

5. Membentuk Sikap Toleransi dan Penghargaan terhadap Perbedaan 

    Integrasi dalam pembelajaran mendorong siswa menyadari dan menghargai 

keragaman pandangan agama dan ilmiah, serta mempromosikan dialog lintas keyakinan 

dan perspektif dalam kehidupan sehari-hari . Integrasi dalam pembelajaran mendorong 

siswa untuk menyadari dan menghargai keragaman pandangan, baik yang bersifat 

keagamaan maupun ilmiah. Misalnya, dalam pembelajaran Pendidikan Agama Islam 



103 

 

 

Nita Yuli Astuti 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 

Volume  6 Nomor  2 Tahun 2025   

yang mengkaji asal-usul manusia, guru dapat mengaitkannya dengan teori evolusi 

dalam ilmu biologi sebagai salah satu sudut pandang ilmiah yang berkembang. 

Tujuannya bukan untuk menggantikan keyakinan religious, akan tetapi mendorong 

peserta didik bersikap terbuka , dialogis, dan kritis terhadap perbedaan pemikiran. Hal 

ini menjadi fondasi yang sangat penting dalam membetuk sikap toleran dan sikap 

fanatisme di tengah kemajemukan dalam masyarakat. Sejalan dengan pandangan Isran 

Bidik dan rekan-rekannya, bahwa integrasi PAI dan sains ini membentuk sudut pandang 

yang moderat  serta menumbuhkan rasa menghargai terhadap perbedaan yang 

bersumber dari wahyu atau rasionalitas ilmiah. (Bidin, Zein, & Vebrianto, 2024: 285). 

 

 

Strategi dan Model Implementasi Integrasi PAI-Sains dalam Pembelajaran  

 Abdur Rahman Assegaf (2024) merinci integrasi keilmuan alam pembelajaran 

sebagai berikut:  Pertama, Integrasi Tingkat Filosofi. Tingkat filosofi dalam integrasi 

sains dalam pembelajaran dimaksudkan bahwa setpa kajian memiliki nilai fundamental 

dalam kaitannya dengan disiplin keilmuan dan hubungannya dengan ilmu humanistik. 

Kedua, Integrasi Tingkat Metode dan Pendekatan Riset. Metode yang dimaksud dalam 

integrasi yaitu metode yang digunakan dalam mengembangkan ilmu yang dibutuhkan 

engan menggunakan pedekatan (approach). Integrasi Tingkat Materi. Tingkat materi 

merupakan suatu proses mengintegrasikan nilai-nilai kebenar an universal umumnya 

dengan kajian keislaman khususnya ke dalam sains sosial. Ketiga, Integrasi Tingkat 

strategi. Dalam pembelajaran PAI dapat menggunakan strategi dan model pembelajaran 

yang kreatif.  Keempat, Integrasi Tingkat Evaluasi. Tingkat evaluasi dilakukan untuk 

mengukur proses pembelajaran dari awal sampai akhir sebagai bahan refleksi mengenai 

kelebihan, kekurangan , pengayaan atau remedial bagi peserta didik. Evaluasi 

pembelajaran berarti kegiatan yang dilakukan untuk mengukur ketercapaian tujuan 

pembelajaran yang telah ditetapkan sebelumnya.  

Daulay (2024) memaparkan bahwa integrasi antara ilmu agama dan sains menjadi 

sebuah pendekatan penting untuk mengatasi dikotomi keilmuan yang telah lama 

berkembang dalam dunia pendidikan, khususnya di negara-negara Muslim. Pendekatan 

ini tidak hanya bertujuan menyatukan dua ranah pengetahuan, tetapi juga untuk 

menciptakan pemahaman yang lebih komprehensif dan holistik terhadap realitas. 



104 

 

 

Nita Yuli Astuti 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 

Volume  6 Nomor  2 Tahun 2025   

Seiring dengan berkembangnya paradigma ini, para pemikir dan praktisi pendidikan 

telah merumuskan berbagai model integrasi yang dapat dijadikan pedoman dalam 

pelaksanaan pendidikan:  

1. Model Integratif‑Paralel (Parallel Integration) 

     Mahanis (2025) menyebutkan bahwa dalam model ini silabus PAI dan sains 

berjalan secara paralel — tetapi materi saling terhubung secara tematis melalui 

rekonstruksi kurikulum. Pendekatan ini memastikan siswa melihat keterkaitan nilai 

spiritual dan konsep ilmiah secara seimbang dalam struktur pembelajaran. Dalam 

pembelajaran IPA, siswa mempelajari topik siklus air, termasuk proses evaporasi, 

kondensasi, dan presipitasi. Mereka melakukan eksperimen sederhana untuk mengamati 

proses penguapan dan pembentukan awan. Secara paralel, pada pelajaran PAI, siswa 

mempelajari ayat-ayat Al-Qur'an seperti QS. Al-Mu‘minun: 18 yang berbunyi: 

―Dan Kami turunkan air dari langit menurut suatu ukuran; lalu Kami jadikan air itu 

menetap di bumi, dan sesungguhnya Kami benar-benar kuasa menghilangkannya.‖(QS. 

Al-Mukminun/23 :18) 

  Melalui pendekatan tematik ini, siswa tidak hanya memahami proses ilmiah 

dalam sains, tetapi juga menyadari bahwa fenomena alam merupakan bagian dari 

ciptaan Allah yang harus dijaga. Guru mengajak siswa merefleksikan tanggung jawab 

manusia sebagai khalifah untuk menjaga lingkungan dan air sebagai sumber kehidupan. 

2. Pendekatan Rekonstruksi Kurikulum & Atmosfer Akademik 

  Menurut penelitian meta-analisis dari Anotero dkk. (2019), strategi ini 

melibatkan reformulasi kurikulum agar mampu membangun atmosfer akademik 

integratif, termasuk menyediakan aktivitas riset mini berbasis sains yang diarahkan 

menuju refleksi nilai agama. Guru menjadi fasilitator kreatif yang mengintegrasikan 

spiritualitas dalam proses riset siswa.(Anotero et al, 2019). Salah satu contohnya adalah 

ketika siswa diminta melakukan riset mini tentang fenomena alam, seperti siklus air 

atau proses fotosintesis, lalu diarahkan untuk merefleksikan keteraturan dan 

kebijaksanaan Tuhan dalam penciptaan alam semesta. Dalam praktiknya, setelah 

menyusun laporan eksperimen ilmiah, siswa diajak berdiskusi mengenai makna ayat-

ayat Al-Qur‘an yang relevan (misalnya QS. Al-Mu‘minun: 18 tentang turunnya hujan), 

sehingga terbentuk pemahaman bahwa ilmu pengetahuan dan nilai-nilai agama saling 

melengkapi dan memperkaya wawasan spiritual serta intelektual peserta didik. 



105 

 

 

Nita Yuli Astuti 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 

Volume  6 Nomor  2 Tahun 2025   

3. Strategi Kolaboratif dan Kontekstual dalam Model Pendidikan Islam Integratif 

 Gasmi (2025) menunjukkan bahwa implementasi model integratif sangat efektif 

ketika dilakukan lewat pembelajaran kolaboratif dan kontekstual. Guru membangun 

model tema pembelajaran dengan kasus sains nyata yang dikaitkan dengan nilai Islam, 

mendorong pemikiran kritis dan kerja sama di antara siswa.  Misalnya, dalam tema 

"Kebesaran Allah melalui Fenomena Alam", guru mengintegrasikan materi PAI tentang 

Asmaul Husna (Al-Khaliq) dengan materi IPA tentang proses terbentuknya hujan. 

Dalam proses pembelajaran, siswa dibagi dalam kelompok kolaboratif untuk 

mendiskusikan bagaimana fenomena hujan menunjukkan kekuasaan dan keindahan 

ciptaan Allah. Mereka kemudian membuat presentasi yang menjelaskan proses ilmiah 

terbentuknya hujan disertai nilai-nilai keimanan, seperti rasa syukur dan ketundukan 

kepada Allah. Pembelajaran ini tidak hanya mengembangkan pengetahuan saintifik 

siswa, tetapi juga memperkuat spiritualitas mereka dalam konteks nyata. 

4. Pengembangan Kurikulum Model Grass Roots 

 Sajidaah (2018) menyebutkan Model  kurikulum Grass  Rootsatau akar   rumput   

memiliki   kelebihan   salah satunya  kurikulum  tumbuh  dari  bawah. Implementasi 

dari model kurikulum ini adalah revitalisasi kurikulum yang dilakukan oleh 

pemerintah , Lembaga pendidikan dan seluruh komponen dalam pendidikan seperti 

pendidik dan peserta didik. Pendekatan integrative sains dan agama ini harus menjadi 

acuan dalam proses evaluasi kurikulum.  

 

KESIMPULAN  

Berdasarkan temuan penelitian, dikotomi ilmu terbukti berpotensi menimbulkan 

fragmentasi pengetahuan, menghambat pemahaman holistik terhadap realitas, serta 

melemahkan peran agama dalam merespons tantangan kontemporer. Padahal, eksplorasi 

ayat-ayat kauniyah sebagai bagian dari ibadah intelektual menuntut penguasaan ilmu 

sains yang menyatu dengan nilai-nilai keimanan. Untuk mengatasi persoalan tersebut, 

diperlukan integrasi paradigma unity of sciences dalam pendidikan, khususnya melalui 

pengembangan kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) yang holistik dan integratif—

menggabungkan dimensi kognitif, afektif, psikomotorik, dan spiritual—serta 

mengadopsi empat pilar pembelajaran abad ke-21: berpikir kritis, kreativitas, 

kolaborasi, dan komunikasi. Implementasi kurikulum semacam ini mensyaratkan 



106 

 

 

Nita Yuli Astuti 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 

Volume  6 Nomor  2 Tahun 2025   

peningkatan kompetensi dosen dan guru melalui pelatihan pedagogi holistik serta 

kemampuan mendesain pembelajaran yang proyek-based, kontekstual, dan reflektif, 

sehingga nilai-nilai Islam tidak hanya dipahami secara teoretis, tetapi juga 

diaktualisasikan dalam praktik keilmuan dan sains. Integrasi antara PAI dan sains 

bukanlah sekadar pendekatan metodologis, melainkan bersifat epistemologis, 

sebagaimana tercermin dalam model-model pengembangan keilmuan di berbagai UIN 

seperti Unity of Sciences (UIN Walisongo), Pohon Ilmu (UIN Maliki Malang), dan 

Jaring Laba-laba Ilmu (UIN Sunan Kalijaga). Dengan demikian, penelitian ini 

memberikan kontribusi penting dalam memperkuat kerangka integrasi ilmu yang 

relevan dengan tantangan pendidikan masa kini sekaligus meneguhkan identitas 

keilmuan Islam yang utuh dan berkelanjutan.  

REFERENSI  

Adnir, F., & Harahap, A. P. (2024). The relationship between Hadith and modern 

scientific knowledge: An analysis of the contribution of Hadith to medical 

science. TAJDID: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 23(2), 647–673 

Amin, M. (2021). Urgensi Integrasi Ilmu Agama dan Sains Dalam Pendidikan Islam Di 

Era Digital. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 18(2), 233–234. 

Amira Schreiber, Y. Wagner, & L. Becker. (2024). Integrating Islamic values in science 

education: A case study in Indonesian Islamic schools. World Journal of Islamic 

Learning and Teaching, 1(1), 18–22 

Anotero, E., García-Sancho, M. C., & Gómez-Galán, J. (2019). Integration of Science 

and Religious Education in Curriculum Design: A Meta-Analytical Review. 

Journal of Curriculum Studies, 51(3), 368–385. 

Arifin, M. (2019). Integrasi Sains Dan Agama Dalam Pembelajaran Pendidikan Islam. 

Jurnal Pendidikan Islam, 8(2). 

Arifin, M. (2021). Filsafat pendidikan Islam. Jakarta: Bumi Aksara. 

Assegaf, A. R. (2024). Integrasi Keilmuan Alam Dalam Pembelajaran: Tingkatan 

Filosofi, Metode, Materi, Strategi, Dan Evaluasi. Dalam M. N. Junaidi, Alpizar, & 

lainnya, Konsep integrasi sains dan Islam dalam pendidikan (Jurnal An-Nur, 

13(2), 92–101), 99–100. 

Bidin, I., Zein, M. Z., & Vebrianto, R. (2024). Beberapa Model Integrasi Sains Dan 

Islam Serta Implikasinya Terhadap Pendidikan Islam. TA’LIM: Jurnal Studi 

Pendidikan Islam, 7(2), 283–286. 

Chanifudin, & Nuriyati, T. (2020). Integrasi sains dan Islam dalam pembelajaran. 

Asatiga: Jurnal Pendidikan, 1(2), 212–229. 

Daradjat, Z. (2018). Integrasi Sains Dan Agama Dalam Pendidikan Islam: Sebuah 

Pendekatan Holistik. TA'DIB: Jurnal Pendidikan Islam, 23(2), 178. 

Darda, A. (2015). Integrasi ilmu dan agama: Perkembangan konseptual di Indonesia. 

Jurnal At-Ta’dib, 10(1), 33–46. 

Daulay, Aidil Ridwan & Salminawati. (2022). Integrasi Ilmu Agama dan Sains terhadap 

Pendidikan Islam di Era Modern, Journal of Social Research, 1(3), hlm. 716–724. 



107 

 

 

Nita Yuli Astuti 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 

Volume  6 Nomor  2 Tahun 2025   

Fadillah, T., Pahrudin, A., & Sunarto, S. (2025). Pembelajaran Agama Islam sebagai 

Upaya Pembinaan Akhlak Mahasiswa Prodi PAI di Era Budaya Individualisme. 

EDUCATIONAL: Jurnal Inovasi Pendidikan & Pengajaran, 5(2), 344–353 

Fadlillah, N. (2023). Optimizing Human Development: The Relevance Of Hasan 

Langgulung's Concept Of Islamic Education In The 21st Century. Jurnal 

Penelitian Pendidikan Islam. 

Firdaus, F. A., & Husni. (2021). Desain kurikulum perguruan tinggi pesantren dalam 

mewujudkan pendidikan yang berkualitas. Tsamratul Fikri, 15(1), 83–102. 

Fitri, A., Fitriani, D., & Putri, G. S. (2024). Integrasi Ilmu Pengetahuan Dan Agama 

Sebagai Islamisasi Ilmu Pengetahuan Dalam Sistem Pendidikan Di Sekolah. 

Jurnal Basicedu, 8(2), 1224–1234. 

Fullan, M., & Langworthy, M. (2014). A rich seam: How new pedagogies find deep 

learning. London: Pearson. 

Fullan, M., Quinn, J., & McEachen, J. (2018). Deep learning: Engage the world, 

change the world. Thousand Oaks, CA: Corwin. 

Gasmi, I. (2025). Implementasi Paradigma Kesatuan Ilmu Dalam Pendidikan Islam Di 

Era Globalisasi. Jurnal Integrasi Ilmu dan Agama, 10(1), 45–60. 

Gasmi, N. M. (2025). Strategi Integratif Dalam Pendidikan Islam. ARJI: Jurnal Inisiatif, 

10–11. 

Hamzah, A. (2020). Metode penelitian kepustakaan (Library research). Malang: 

Literasi Nusantara Abadi. 

Hasan, M. A. (2019). Integrasi pendidikan agama Islam dan sains: Konsep dan 

implementasi dalam pendidikan modern. Jakarta: Kencana. 

Hasan, S. (2023). Pengantar Pendidikan Agama Islam: Konsep, Tujuan, dan Urgensinya 

dalam Kehidupan Modern. Jakarta: Kencana. 

Hastangka, H., & Santoso, H. (2021). Arah dan orientasi filsafat ilmu di Indonesia. 

Jurnal Filsafat Indonesia, 4(3), 287–295. https://doi.org/10.23887/jfi.v4i3.38407 

Hidayatullah, N. (2020). Integrasi Sains dan Agama Dalam Pendidikan Islam. Jurnal 

Tarbawi, 3(2), 123. 

Ja‘far, J. (2022). Klasifikasi ilmu dalam tradisi intelektual Islam. Islamijah Journal of 

Islamic Social Sciences, 3(2), 97. https://doi.org/10.30821/islamijah.v3i2.12576 

Junaidi, M. N., & Alpizar. (2024). Konsep integrasi sains dan Islam dalam pendidikan. 

Jurnal An-Nur, 13(2), 92–101. 

Kardi, K., Natsir, N., & Haryanti, E. (2022). Tipologi integrasi ilmu agama dalam 

pemikiran Islam kontemporer. JIIP – Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, 5(1), 201–

206. https://doi.org/10.54371/jiip.v5i1.398 

Karim, M. N., Bakar, A., & Miswanto. (2023). Konsep Implementasi Integrasi Sains 

dengan Agama (Islam) dalam Kurikulum Pendidikan Islam Di Madrasah Dan 

Pendidikan Tinggi Keagamaan Islam (PTKI). Jurnal Adzkiya, 7(1), 25–32. 

Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan. (2016). Kamus besar bahasa Indonesia 

(Edisi V). Jakarta: Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa. 

Kurniawan, S. (2019). Perspektif umat Islam tentang agama dan ilmu pengetahuan: Dari 

dikotomi ke integrasi. Dinamika Penelitian: Media Komunikasi Penelitian Sosial 

Keagamaan, 19(1), 145–166. https://doi.org/10.21274/dinamika.2019.19.1.145-

166 

Mahanis, J. (2025). Metode dan model integrasi pendidikan agama dan sains. Jurnal 

Pendas. 

https://doi.org/10.23887/jfi.v4i3.38407
https://doi.org/10.30821/islamijah.v3i2.12576
https://doi.org/10.54371/jiip.v5i1.398
https://doi.org/10.21274/dinamika.2019.19.1.145-166
https://doi.org/10.21274/dinamika.2019.19.1.145-166


108 

 

 

Nita Yuli Astuti 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 

Volume  6 Nomor  2 Tahun 2025   

Mahmudi. (2020). Unity of sciences dan implikasinya terhadap pengembangan ilmu 

keislaman di perguruan tinggi. Semarang: UIN Walisongo Press. 

Majid, A., & Andayani, D. (2019). Pendidikan agama Islam berbasis kompetensi. 

Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Miladiyah, A. N., et al. (2025). Pendekatan Integratif Sains Dan Agama pada 

Pembelajaran PAI Dalam Membentuk Karakter Islami. Ar Raayah: Jurnal Ilmu 

Pendidikan Islam, 307. 

Mohamad Yamin, N. F. N., & Haryanti, E. (2022). Jaring laba-laba: Interaksi-

interkoneksi Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta. JIIP – Jurnal 

Ilmiah Ilmu Pendidikan, 5(1), 302–309. 

Muaz, N., Natsir, N. F., & Haryanti, E. (2022). Paradigm Of Science Integration In The 

Perspective Of Science Trees at UIN Maulana Malik Ibrahim Malang. Al Afkar: 

Journal for Islamic Studies, 5(1), 302–319. 

Mufid, A. (2020). Integrasi Ilmu Dalam Perspektif Paradigma Unity Of Sciences Di 

UIN Walisongo Semarang. Jurnal Studi Ilmu-ilmu Al-Qur'an dan Hadis, 21(1), 

67–84. 

Muhaimin. (2020). Paradigma Pendidikan Islam: Upaya Mengefektifkan Pendidikan 

Agama Islam di Sekolah. Jakarta: Kencana. 

Muktapa, M. (2021). Implikasi filsafat ilmu dan etika keilmuan dalam pengembangan 

ilmu pengetahuan modern. Jurnal Belaindika (Pembelajaran dan Inovasi 

Pendidikan), 3(2), 20–29. https://doi.org/10.52005/belaindika.v3i2.73 

Mulyasa, E. (2021). Integrasi Nilai-Nilai Islam dalam Pengembangan Kurikulum 

Pendidikan Sains di Perguruan Tinggi Islam. Jurnal Pendidikan Islam, 7(2), 145–

160. 

Nisa, U. (2022). Pentingnya Pendidikan Agama Islam dalam Meningkatkan Nilai 

Karakter dan Moral Anak Di Masa Pandemi. Jurnal Ilmiah Pendidikan Agama 

Islam, 5(1), 1–12. 

Poerwadarminta, W. J. S. (2007). Kamus umum bahasa Indonesia. Jakarta: Balai 

Pustaka. 

Putri, W. (2018). Pendidikan Berbasis Multiple Intelligences. Al-Ikhtibar: Jurnal Ilmu 

Pendidikan, 5(1), 634–651. 

Rahman, S., Agustami, E., Effendi, S., Padang, R., & Guchi, Z. (2024). The Impact of 

Islamic Religious Education on the Development of Social Character Among 

Secondary School Students. International Journal of Educational Research 

Excellence (IJERE), 3(1), 421–427. 

Rahmawati, L. (2023). Pendekatan Holistik dalam Pendidikan: Telaah Konseptual dan 

filosofis. Jurnal Pendidikan Islam Integratif, 7(2), 123–134. 

Saajidah, T., Triwiyanto, dkk. (2023). Model Pendekatan Grass Roots: Teori dan 

Langkah Teknis Operasionalnya. Jurnal Manajemen dan Pendidikan, 299–300. 

Saleh, M., Sutrisno, S., Arifin, Z., Maemonah, M., & Solihin, R. (2025). Paradigm of 

Integration of Islamic and Scientific Knowledge: Philosophical Reflection on 

Islamic Basic Education. Scaffolding: Jurnal Pendidikan Islam dan 

Multikulturalisme, 7(1), 484–498 

Saputri, A., Abadi, Y., & Octavia, L. (2023). Sinergi ilmu dan pengintegrasiannya 

dengan nilai ajaran Islam dalam pendidikan. Tarbiya Islamica, 10(2), 130–145. 

https://doi.org/10.37567/ti.v10i2.2270 

Soekanto, S. (2012). Sosiologi: Suatu pengantar. Jakarta: Rajawali Pers. 

https://doi.org/10.52005/belaindika.v3i2.73
https://doi.org/10.37567/ti.v10i2.2270


109 

 

 

Nita Yuli Astuti 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i2.16229 

Volume  6 Nomor  2 Tahun 2025   

Sotto, R. J. B. (2021). Collaborative Learning in the 21st Century Teaching and 

Learning Landscape: Effects to Students‘ Cognitive, Affective and Psychomotor 

Dimensions. International Journal of Educational Management and Innovation, 

2(2), 136–152. 

Suhada, D., Natsir, N., & Haryanti, E. (2021). Epistemologi Islam klasik dan 

kontemporer. JIIP – Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, 4(8), 948–957. 

https://doi.org/10.54371/jiip.v4i8.360 

Suhardis, Mahanis, J., Alpizar, & Abu Bakar. (2025). Metode dan model integrasi 

Pendidikan Agama Islam dengan sains. Pendas: Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar, 

10(2), 1–?. 

Sutrisno, M. (2017). Integrasi Sains Dan Agama Dalam Institusi Pendidikan Islam: 

Transformasi IAIN menjadi UIN. Tadris: Jurnal Pendidikan Islam, 12(2), 123–

140. 

Taqiyuddin, M. (2021). Hubungan Islam dan sains: Tawaran Syed Muhammad Naquib 

Al-Attas. Islamadina Jurnal Pemikiran Islam, 22(1), 81. 

https://doi.org/10.30595/islamadina.v22i1.7216 

Taufik, M., & Yasir, M. (2017). Mengkritisi konsep Islamisasi ilmu Ismail Raji Al-

Faruqi: Telaah pemikiran Ziauddin Sardar. Jurnal Ushuluddin, 25(2), 109. 

https://doi.org/10.24014/jush.v25i2.3830 

Tursinawati, S. F., Safiah, I., Widodo, A., Sopandi, W., & Amiruddin, M. H. (2024). 

The Integration Of The Nature Of Science And Religion To Increase Students‘ 

Religious Beliefs In Acquiring Scientific Knowledge At The Elementary School. 

Jurnal Prima Edukasia, 12(1), 140–156. 

Zainuddin, M. (2019). Integrasi Pendidikan Islam dan Sains Dalam Pembelajaran. 

Jurnal Ilmiah Didaktika, 20(2), 240. 

https://doi.org/10.54371/jiip.v4i8.360
https://doi.org/10.30595/islamadina.v22i1.7216
https://doi.org/10.24014/jush.v25i2.3830

