
38 

 

 

Nama Penulis 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 

Volume  6  Nomor  2 Tahun 2025    

at-Tarbiyah al-Mustamirrah: Jurnal Pendidikan Islam  
Pengelola: Jurusan Pendidikan Agama Islam Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan 

Penerbit: Universitas Islam Negeri Mahmud Yunus Batusangkar 
Website: https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/at-tarbiyah  

Email: at-tarbiyah@uinmybatusangkar.ac.id  

P-ISSN: 2775-7099       ; E-ISSN: 2775-7498 

 

Integrasi Tasawuf Akhlaki dan Model Pembentukan Karakter 

Berbasis Wisdom Art dalam Tembang Dolanan Ilir-ilir 

 

Arif A’abadia*) 

Universitas Islam Negeri Sunan Ampel, Surabaya, Jawa Timur, Indonesia 

arifilham016@gmail.com  

 

Amirotun Hamidah 

Universitas Islam Negeri Sunan Ampel, Surabaya, Jawa Timur, Indonesia 

amirotunhamidah11@gmail.com  

 

Channa Chamdiyah Atsaniyah 

channachamdiyah.22027@mhs.unesa.ac.id  

Universitas Negeri Surabaya, Jawa Timur 

 

*)Corresponding Author 

 

 

Received: 19-12-2025 Revised: 22-12-2025 Approved: 29-12-2025 

 

Abstrak 

Berbagai hal menyimpang yang marak dan muncul dalam dunia pendidikan di media 

masa kini cukup membuat kita bergidik dan merasa miris. Pembunuhan dan pelecehan 

di lingkungan sekolah tidak hanya dilakukan oleh siswa tetapi juga oleh guru. Di sisi 

lain, terjadi semacam keterputusan dunia pendidikan saat ini dari akar kebudayaannya, 

yang nilai-nilai historisnya telah membentuk bangsa ini selama berabad-abad. 

Berangkat dari kegelisahan tersebut, penulis menganalisis bentuk integrasi antara 

tasawuf akhlaki dan model pembentukan karakter berbasis wisdom art dalam tembang 

dolanan Ilir-Ilir sebagai hasil kreasi kearifan lokal dari strategi dakwah Sunan Kalijaga. 

Penelitian dilakukan dengan menggunakan kajian pustaka dan pendekatan kualitatif. 

Data dianalisis dengan menggunakan teknik ilmiah analisis deskriptif dan interpretasi 

sastra. Temuan dalam penelitian ini adalah terdapat lapisan-lapisan makna dalam 

tembang dolanan Ilir-Ilir yang mengandung nilai-nilai filosofis-religius, yang mampu 

menjadi model pembentukan karakter ḥaris dan berjiwa pemimpin dengan kelengkapan 

karakter tabligh, ṣiddiq, faṭonah, dan amanah. Kesemuanya terintegrasi secara inheren 

dan koheren. Di sisi lain terdapat relevansi kreasi dakwah Sunan Kalijaga yang berbasis 

wisdom art pada masa lampau, yang memiliki unsur intrinsik pendidikan luhur yang 

https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/at-tarbiyah
mailto:at-tarbiyah@uinmybatusangkar.ac.id
http://u.lipi.go.id/1613005006
http://u.lipi.go.id/1612950541
mailto:arifilham016@gmail.com
mailto:Amirotunhamidah11@gmail.com
mailto:Channachamdiyah.22027@mhs.unesa.ac.id


39 

 

 

Nama Penulis 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 

Volume  6  Nomor  2 Tahun 2025    

menebar benih tasawuf akhlaki pada peserta didik usia dini hingga remaja sebagai 

pembenahan krisis moral. 

 

Kata Kunci: Integrasi, Sufisme, Karakter, Wisdom Art, Tembang Dolanan Ilir-Ilir 

 

Abstract 

Various deviant phenomena that have recently emerged in the world of education, as 

widely reported in the media, are deeply alarming and distressing. Murders and acts of 

harassment within school environments are perpetrated not only by students but also by 

teachers. At the same time, there appears to be a disconnection between today’s 

educational world and its cultural roots, whose historical values have shaped the nation 

for centuries. Arising from this concern, the author analyzes the form of integration 

between tasawuf akhlaki (ethical Sufism) and a character-building model based on 

wisdom art in the traditional Javanese song Ilir-Ilir, which is a creative expression of 

local wisdom stemming from Sunan Kalijaga’s da’wah (Islamic proselytizing) strategy. 

This research employs a literature review and a qualitative approach. Data were 

analyzed using descriptive analysis techniques and literary interpretation. The findings 

reveal that Ilir-Ilir contains multiple layers of meaning imbued with philosophical and 

religious values that can serve as an inherently and coherently integrated model of 

character formation. Moreover, there is a strong relevance between Sunan Kalijaga’s 

wisdom art-based da’wah in the past and the intrinsic educational values it carries, 

which sow the seeds of tasawuf akhlaki as a means of addressing moral crises. 

 

Keywords: Integration, Sufism, Character, Wisdom Art, Tembang Dolanan Ilir-Ilir 

 

PENDAHULUAN 

Permasalahan pendidikan karakter dalam konteks pendidikan Islam dan budaya 

lokal terutama bersumber dari model dan pendekatan pembelajaran yang masih bersifat 

kognitif-normatif serta minim pengalaman estetis dan reflektif. Pendidikan karakter 

sering diajarkan melalui ceramah moral dan hafalan nilai, sementara media budaya lokal 

yang sarat makna justru kurang dimanfaatkan secara pedagogis. Akibatnya, 

pembelajaran karakter belum menyentuh dimensi afektif dan spiritual peserta didik 

secara mendalam, sehingga nilai-nilai akhlak mudah dipahami secara konseptual tetapi 

lemah dalam internalisasi.(Stone 2021). Tembang dolanan (lagu anak-anak) menjadi 

salah satu bahan ajar dalam mata pelajaran muatan lokal di sekolah dasar di Pulau Jawa. 

Sebagai pengenalan dasar, pelajaran ini belum sampai pada taraf pendalaman makna 

dan penghayatan nilai-nilai di dalam tembang tersebut (Nurqomariyyah dkk. 2023). 

Bahkan dalam pengajarannya tidak banyak guru menjelaskan  lebih rinci makna 

tembang, yang biasanya hanya sampai pada taraf mengetahui permukaannya dan 

menyanyikannya bersama-sama. Padahal dalam tembang ada dua aspek penting yang 



40 

 

 

Nama Penulis 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 

Volume  6  Nomor  2 Tahun 2025    

dapat menjadi bahan ajar sebagai pembentukan karakter nilai-nilai luhur. Sebagaimana 

dalam Islam ada dua aspek pengajaran yang setidaknya harus diterima dan dialami oleh 

peserta didik, yakni (1) aspek eksoteris (lahiriah) dan (2) aspek esoteris (batiniah). 

Dalam hal ini bisa dianalogikan pada pembelajaran ibadah sholat, hal-hal terkait dengan 

rukun, syarat, dan perkara yang membatalkan sholat adalah aspek eksoteris. Sedangkan 

aspek esoteris adalah hakikat atau makna sholat yang dihayati dan dialami secara 

kontingen dan kontinu sebagai olah jiwa/batin oleh seseorang. Aspek esoteris dalam 

Islam disebut tasawuf (Teba 2003, 173). Dan secara terminologis, tasawuf adalah 

akhlak Islam (Taftazani, t.t.).  

Berbagai penelitian terdahulu menunjukkan bahwa pendidikan karakter yang 

tidak berbasis pengalaman bermakna cenderung bersifat deklaratif dan kurang 

berdampak pada perilaku nyata peserta didik. Studi tentang tasawuf akhlaki 

menegaskan pentingnya pembinaan batin, kesadaran diri, dan latihan moral 

berkelanjutan dalam pembentukan karakter. Di sisi lain, penelitian tentang pendidikan 

berbasis seni dan budaya lokal menunjukkan bahwa ekspresi estetis—seperti musik 

tradisional dan tembang dolanan—memiliki potensi besar sebagai media pembelajaran 

nilai. Namun, sebagian besar penelitian tersebut masih berjalan secara terpisah tanpa 

upaya integratif yang sistematis. Di sana ada nasihat-nasihat, makna spiritual, dan 

penghayatan nilai-nilai luhur budaya yang menuntun pada pembentukan karakter dan 

jiwa manusia. Hal demikian senada dengan pernyataan tokoh kemuka pendidikan, Ki 

Hajar Dewantara, bahwa pembelajaran tembang maupun gending Jawa memiliki daya 

pengaruh dan kekuatan luar biasa bagi peserta didik dalam membangun budi pekerti 

yang halus, mengukuhkan sikap kebangsaan, dan piawai belajar sastra (Ki Hajar 

Dewantara 1964). 

Masalah spesifik yang dikaji dalam penelitian ini adalah belum terintegrasinya 

nilai-nilai tasawuf akhlaki dengan model pembentukan karakter yang memanfaatkan 

seni budaya lokal, khususnya tembang dolanan Ilir-ilir. Meskipun Ilir-ilir dikenal luas 

sebagai tembang yang sarat pesan spiritual dan moral, penggunaannya dalam 

pendidikan masih bersifat simbolik dan kultural, belum dikembangkan sebagai model 

pedagogis yang terstruktur untuk pembentukan karakter berbasis kebijaksanaan 

(wisdom). Maka, tujuan sastra adalah menghubungkan realitas dengan medium kata-

kata yang indah (Indianto 2012, 272). Tujuan ini memungkinkan pembaca karya sastra 



41 

 

 

Nama Penulis 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 

Volume  6  Nomor  2 Tahun 2025    

masuk ke dalam penghayatan yang melampaui teks, dan terus menyerap dalam 

pengembaraan konteks dan olah jiwa. 

Penelitian ini berargumen bahwa integrasi tasawuf akhlaki dengan model 

pembentukan karakter berbasis Wisdom Art melalui tembang dolanan Ilir-ilir dapat 

menjadi solusi pedagogis yang relevan dan kontekstual. Pendekatan ini memungkinkan 

nilai akhlak ditanamkan melalui pengalaman estetis, refleksi spiritual, dan pemaknaan 

simbolik. Target penelitian ini adalah merumuskan model konseptual integratif yang 

menjelaskan bagaimana nilai tasawuf akhlaki dapat diinternalisasikan secara efektif 

melalui seni tradisional sebagai media pendidikan karakter. Tembang adalah lirik/sajak 

yang mempunyai irama nada sehingga dalam bahasa Indonesia biasa disebut sebagai 

lagu. Tembang dikenal sebagai lagu tradisional di Bali dan Jawa yang irama dan 

ritmenya menggunakan laras pelog dan slendro (Nurqomariyyah dkk. 2023). Salah satu 

tembang populer di Jawa ialah tembang dolanan Ilir-Ilir karya Sunan Kalijaga. Sebagai 

karya sastra dan sekaligus medium dakwah, tembang dolanan Ilir-Ilir dan tembang-

tembang karya para Sunan lainnya tentu membawa nilai-nilai spiritualitas, budaya, dan 

pendidikan bagi masyarakat.  

Tembang Ilir-Ilir biasanya dinyanyikan oleh anak-anak untuk bermain-main atau 

dinyanyikan ketika melakukan permainan tertentu atau bahkan dinyanyikan di acara-

acara kebudayaan dan pengajian. Bahasanya yang sederhana-metaforis menjadikan 

tembang dolanan Ilir-Ilir sangat digandrungi oleh lintas generasi—terutama anak-anak. 

Maka kemudian tidak heran tembang ini juga disebut tembang rakyat. Meski dengan 

bahasa yang sederhana dan digandrungi oleh segala kalangan, tidak menutup 

kemungkinan bahwa masih banyak yang belum dapat menyentuh dimensi kedalaman 

dari tembang tersebut. Dengan demikian, penulis akan mengerucutkan lokus penelitian 

pada aspek tasawuf (sebagai sisi spiritual) sebagai pembentukan karakter berbasis 

wisdom art dalam wujud integral pada tembang dolanan Ilir-Ilir karya Sunan Kalijaga. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka 

dan analisis konseptual yang diperkaya dengan analisis teks dan simbol budaya. Data 

penelitian bersumber dari literatur tasawuf akhlaki, kajian pendidikan karakter dan 

Wisdom Art, teks dan interpretasi tembang dolanan Ilir-ilir, serta artikel jurnal dan buku 



42 

 

 

Nama Penulis 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 

Volume  6  Nomor  2 Tahun 2025    

ilmiah yang relevan. Penelitian ini bersifat non-lapangan, sehingga lokasi penelitian 

berada pada ruang kajian literatur dan tradisi budaya Jawa-Islam. 

Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dan penelusuran literatur 

secara sistematis, dengan fokus pada identifikasi nilai, simbol, dan pesan moral dalam 

tembang Ilir-ilir. Data yang diperoleh kemudian dianalisis menggunakan analisis 

tematik untuk menemukan pola nilai tasawuf akhlaki, analisis hermeneutik untuk 

menafsirkan makna simbolik tembang, serta analisis konseptual-integratif untuk 

merumuskan model pembentukan karakter berbasis Wisdom Art (Katsoff 1992, 19). 

Oleh karenanya penganalisaan adalah proses penting dalam penggalian ilmiah yang 

menuntun pada pemahaman mendalam akan suatu hal.  

Sebagai tambahan, penelitian ini juga menggunakan teknik analisa semiotika untuk 

membongkar teks luar dan menggali makna sebagai pesan, baik secara implisit atau 

eksplisit. Dengan menempatkan Tembang Dolanan Ilir-Ilir sebagai sistem tanda dalam 

kerangka analisis semiotik diperlukan beberapa langkah. Menurut Sobur, terdapat 

langkah-langkah analisis yang perlu dicermati ketat untuk mencapai makna: (1) 

Pembacaan heuristik, yakni membaca dengan cermat tata bahasa normatif. 

Penggeladahan makna standar (denotasi); dan (2) Pembacaan retroaktif (konotasi) 

(Sobur 2009). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Medium dan Pendekatan Dakwah Wali Songo 

 Para sejarawan maupun peneliti Islam, hampir semuanya sepakat bahwa 

penyebaran agama Islam di Asia Tenggara (Nusantara) diperankan oleh para tokoh sufi 

(tasawuf) (Shihab 2009, 21). Beragam fakta corak sufistik bisa dijumpai dalam 

peradaban kebudayaan Jawa sebagai bentuk kreasi integrasi dakwah yang menakjubkan 

dan canggih oleh para penyebarnya, yang beberapa tokoh sentralnya masuk dalam 

anggota Wali Songo (Wali Sembilan). Pandangan tersebut diperkuat oleh fakta 

penyematan istilah dan gelar, di antaranya sebutan wali, syaikh (kedua istilah ini 

dominan dalam penyebaran Islam di Jawa, Sumatera, Kalimantan, maupun Sulawesi), 

dan faqir (yang termaktub dalam beberapa Hikayat Melayu) (Afifi 2023). Penyebutan-

penyebutan tersebut sebagaimana kita tahu adalah penekanan gelar yang khas dalam 

tradisi sufi. 



43 

 

 

Nama Penulis 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 

Volume  6  Nomor  2 Tahun 2025    

 Corak lainnya ialah pendekatan dakwah para Wali Songo melalui pendekatan 

kultural (Warsini 2021), jalur damai atau kooperatif dan tanpa konfrontasi, seperti 

dalam wujud perdagangan, aliansi politik, maupun silang pernikahan (Qothrunnada dan 

Murtiasih 2021). Pendekatan tersebut menurut dinilai berkesesuaian dengan karakter 

tasawuf, sebagai dimensi Islam yang menekankan aspek esoteris (batiniah), yang adaptif 

dan akomodatif terhadap masyarakat lokal jawa sebagai strategi resignifikansi simbol 

budaya yang terbukti berkontribusi aktif dalam pembentukan karakter Islam Nusantara 

(Muhajirin dkk. 2025).  

 Medium dakwah lainnya ialah wayang. Dalam hal ini masyarakat Jawa pra-

Islam telah meresapi dan mengalami pendalaman filosofis-religius yang tertuang dalam 

wayang-wayang purwa (atau wayang parwa). Dan kemudian dalam proses 

akomodatifnya, Wali Songo juga menggunakan wayang sebagai moda artikulasi dalam 

menebarkan benih nilai-nilai Islam (Warsini 2021). Dalam hal ini Sunan Kalijaga 

menjadi tokoh yang santer dan piawai menggunakan wayang dalam medium 

dakwahnya. Di sisi lain, Sunan Kalijaga juga mengkreasikan medium budaya dan tradisi 

Jawa lainnya seperti tembang, macapat, gendhing, bedhug. 

Sunan Kalijaga dan Karya Tembang Dolanan Ilir-Ilir 

 Sunan Kalijaga lahir pada tahun 1430 atau 1450 (Khaelany 2014, 18). Ia 

merupakan putra dari Arya Sidik (yang juga disebut Arya Ing Tuban, atau juga dikenal 

Tumenggung Wilatikta yang merupakan Adipati Tuban) dan Dewi Retna Dumilah. 

Nama kecilnya adalah Raden Sahid yang kemudian juga disebut ―Raden Said‖. Selain 

itu, beliau juga dikenal dengan banyak nama, seperti Syaikh Malaya, Lokajaya, Raden 

Abdurrahman, Pangeran Tuban, dan Ki Dalang Brangti. Nama-nama tersebut punya 

kaitan erat dengan perjalanan kisah hidupnya (Sunyoto 2007, 212).  

 Terdapat perbedaan pendapat di kalangan para sejarawan terkait asal-usul Sunan 

Kalijaga. Ada yang menyatakan bahwa Ia dari jalur nasab ayahnya, yakni Arya Sidik 

(disebut juga Arya Ing Tuban) berasal dari keturunan Arab dan seorang Ulama 

(Budiman 1982). Pendapat demikian berangkat dari Babad Cirebon naskah No. 36 

koleksi Brandes. Di sana, Brandes menemukan keterangan bahwa ayah dari Sunan 

Kalijaga adalah seorang berketurunan Arab dan seorang Ulama dengan nama Arya 

Sidik atau juga disebut Arya Ing Tuban. Hal tersebut diperkuat oleh C.L.N. Van Den 



44 

 

 

Nama Penulis 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 

Volume  6  Nomor  2 Tahun 2025    

Berg dalam De Hadramaut et ies Colonies Arabes Dans ‘Iarchipel Indien yang 

menyatakan bahwa seluruh anggota Wali di Jawa merupakan keturunan Arab. 

 Berikut adalah silsilah dari pendapat ini (Hadianata 2015, 17): Abdul Mutholib 

(Kakek Nabi Muhammad Saw.) berputra Abbas, berputra Abdul Wakhid, berputra 

Mudzakir, berputra Abdullah, berputra Kharmia, berputra Mubarrak, berputra Abdullah, 

berputra Akhmad, berputra Abdullah, berputra Abbas, berputra Kouramas, berputra 

Abdurrakhim (Arya Teja, Bupati Tuban), berputra Lembu Kusuma (Bupati Tuban), 

berputra Tumenggung Wilatikta (Bupati Tuban), berputra Raden Mas Said (Sunan 

Kalijaga). 

Pendapat lainnya menyatakan bahwa Sunan Kalijaga adalah keturunan Jawa asli. 

Pendapat ini menarik asal-usul dari nenek moyang Sunan Kalijaga yang bernama 

Ronggolawe. Ronggolawe merupakan seorang panglima perang pada masa 

pemerintahan Raden Wijaya (1293-1309) raja pertama kerajaan Majapahit. Ia pada 

kemudian hari diangkat menjadi Bupati Tuban. Berikut adalah silsilah dari pendapat ini: 

Ronggolawe (panglima perang sekaligus Bupati Tuban) berputra Arya Teja I (Bupati 

Tuban), berputra Arya Teja II (Bupati Tuban), berputra Arya Teja III (Bupati Tuban), 

berputra Raden Tumenggung Wilatikta (Bupati Tuban), berputra Raden Mas Said 

(Sunan Kalijaga). Menurut keterangan berdasarkan bukti yang ada pada makam, Arya 

Teja I dan Arya Teja II masih memeluk agama Syiwa, sedangkan Arya Teja III telah 

memeluk agama Islam (Hadianata 2015, 17). Dari dua perbedaan pendapat di atas 

muncul dialektika dari para pengamat sejarah. Dengan demikian, belum terdapat satu 

kesepakatan yang jelas akan asal-usul Sunan Kalijaga yang menyatakan akan salah satu 

etnis tertenu (apakah Arab, China, Jawa atau lainnya).  

Sunan Kalijaga mempelajari banyak ilmu dari Sunan Bonang seperti kesenian, 

kebudayaan masyarakat lokal, ilmu falak, ilmu pranatamangsa (pembacaan cuaca), dan 

bahkan ilmu-ilmu ruhaniah dalam Islam (Djunaedi 2019, 31–33). Selain memiliki 

keluasan ilmu, Sunan Kalijaga adalah seorang ahli pertapa dan pengelana. Lelaku (atau 

rihlah dalam tradisi tarekat kesufian) tersebut ia lakukan sebagai proses peleburan ego 

dalam diri, sehingga Ia dapat menyerap esensi dan hakikat dari ilmu yang diperolehnya. 

Atas ilmu yang luas dan lelaku tersebut, Sunan Kalijaga mampu memahami realitas 

masyarakat lokal jawa dan mengintegrasikan nilai-nilai esensial dan filosofis-religius 

yang ada pada budaya Nusantara dan agama Islam dalam strategi dakwahnya dengan 



45 

 

 

Nama Penulis 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 

Volume  6  Nomor  2 Tahun 2025    

cara soft approach (pendekatan yang lembut) dan sophisticated (canggih). Dalam artian, 

Sunan Kalijaga berdakwah tanpa menghapus adat istiadat masyarakat lokal Jawa 

(Mulyono 2020), dan perpaduan ini dipakai guna akulturasi tersebut dapat mudah 

dipahami (Rumpaka dan Ayundasari 2021). 

Beberapa strategi dakwahnya seperti wayang, seni ukir, gamelan, macapat, 

bedhug, serat, suluk, tembang, dan lainnya. Dan salah satu yang populer adalah 

tembang dolanan Ilir-Ilir. Tembang (puisi) Ilir-Ilir tersebut populer dalam lintas 

generasi, dengan menggunakan bahasa sederhana yang sekaligus menyimpan 

kedalaman makna filosofis-religius sebagai aspek tasawuf dan wulangan (ajaran) 

sebagai aspek pendidikan karakter. Tembang ini memuat ragam aspek, seperti musikal 

penuh dan padat wulangan moral (Juliastuti dkk. 2024). 

Berikut adalah tembang dolanan Ilir-Ilir (Wikipedia bahasa Indonesia, 

ensiklopedia bebas, ―Lir-ilir‖): 

Lir-ilir lir-ilir tandure wus sumilir 

Tak ijo royo royo 

Tak sêngguh têmantèn anyar 

Cah angon cah angon peneknå blimbing kuwi 

Lunyu lunyu peneknå kanggo mbasuh dodot-irå (dodot sirå) 

Dodot-irå (dodot sirå) dodot-irå (dodot sirå) kumitir bêdhah ing pinggir 

Dondomånå jlumatånå kanggo sebå mêngko sore 

Mumpung padhang rêmbulane 

Mumpung jêmbar kalangane 

Yå surakå surak-iyå 

 Terjemah sastrawi (Afifi 2023): 

Laksana aliran hidup 

Tetumbuhan telah [bergerak] diterpa angin 

Tampak begitu hijau [mekar-mekarnya] 

Kukira bak gairah pengantin 

 

Bocah pengembala [diri] 

Panjatlah Belimbing itu [rukun Lima] 

Meski licin panjatlah 



46 

 

 

Nama Penulis 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 

Volume  6  Nomor  2 Tahun 2025    

Untuk membasuh pakaianmu [ageman, agama] 

 

Kain pakaianmu [laku beragamamu] 

Berkelebatan, sobek di pinggirannya 

Rekatkanlah, Jahitlah 

Untuk [bekal] menghadap Sang Raja petang nanti 

 

Mumpung masih terang cahaya rembulannya [Nur Cahya] 

 

Mumpung pendar cincin Cahaya yang mengelilinginya masih tebal 

 

Bersoraklah menyambutnya 

Integrasi antara Tasawuf dan Karakter Berbasis Wisdom Art 

1. Dimensi Tasawuf Akhlaki dalam Tembang Dolanan Ilir-Ilir 

Para ahli tasawuf pada umumnya membagi tasawuf menjadi tiga bagian. 

Pertama tasawuf falsafi, kedua tasawuf akhlaki, dan yang terakhir tasawuf 

amali. Ketiga tasawuf ini tujuannya sama, yaitu mendekatkan diri dan ‗berlari‘ 

menuju Allah dengan cara membersihkan diri (jiwa) dari perbuatan yang tercela 

dan menghiasinya dengan perbuatan yang terpuji. Dengan demikian, dalam 

proses pencapaian tujuan bertasawuf seseorang harus terlebih dahulu menempa 

diri dengan akhlak mulia (Nata 2011, 17–18).  

Ketiga tasawuf di atas berbeda dalam hal pendekatan yang digunakan. 

Pada tasawuf falsafi pendekatan yang digunakan adalah pendekatan rasio dan 

akal pikiran, karena dalam tasawuf ini menggunakan bahan kajian atau 

pemikiran yang terdapat di kalangan para filosof, seperti filsafat tentang Tuhan, 

manusia, dan hubungan antara manusia dengan Tuhan. Selanjutnya pada 

tasawuf akhlaki pendekatan yang digunakan adalah pendekatan yang 

tahapannya terdiri dari takhalli (mengosongkan diri dari akhlak tercela), tahalli 

(menghiasi diri dengan akhlak terpuji), dan tajalli (tersingkapnya hijab) yang 

membatasi manusia dengan Tuhan, sehingga Nur Ilahi tampak jelas. Sedangkan 

tasawuf amali pendekatan yang digunakan adalah pendekatan amaliah atau 



47 

 

 

Nama Penulis 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 

Volume  6  Nomor  2 Tahun 2025    

wirid, yang selanjutnya mengembil bentuk tarikat/tarekat (ṭariqoh) dan 

melembaga (Nata 2011, 16). 

Tasawuf (atau esoteris) sebagai dimensi penting dalam ajaran Islam 

menuntun insan untuk menata dan menyucikan hati dari segala daya upaya 

hasrat yang membelenggunya. Menurut Zakaria al-Anṣari, tawasuf adalah ilmu 

yang dengannya diketahui tentang pembersihan jiwa, perbaikan budi pekerti 

serta pembangunan lahir dan batin, untuk memperoleh kebahagiaan yang abadi. 

Dan menurut Imam Junaidi dengan nada yang tak jauh berbeda, tasawuf adalah 

berakhlak luhur dan meninggalkan semua akhlak tercela (Isa 2005, 5). 

Ungkapan sufi masyhur Yaḥya bin Mu‘ādz al-Rāzī menjadi paradigma 

fondasional dalam dunia sufisme: 

 .مَنْ عَرَفَ نَ فْسَهُ فَ قَدْ عَرَفَ رَبَّهُ 
―Barang siapa yang mengenal dirinya, maka ia mengenal Tuhannya‖ 

Ungkapan yang menunjukkan penegasan akan kehendak bahwa setiap 

individu yang ingin dekat dan mengenal Tuhan, maka ia harus (utamanya) 

memulai dengan mengenal dirinya secara rinci, teliti dan komprehensif.  

Oleh sebab itu, para Wali Songo melihat tasawuf sebagai esensi dakwah 

pembentukan karakter dan akhlak masyarakat Jawa. Dan esensi itu berada 

dalam setiap medium dakwah yang sangat beragam yang dipakai sebagai moda 

artikulasi nilai-nilai Islam dan transmisi peradaban. Sebagaimana terkandung 

juga dalam tembang dolanan Ilir-Ilir, yang juga diwarnai dengan corak tasawuf 

akhlaki. Di mana pendekatan yang digunakan adalah pendekatan akhlak sebagai 

basis pembentukan karakter umat. 

Berikut adalah analisis tasawuf akhlaki dalam lirik Tembang Dolanan 

Ilir-Ilir: 

a) Lir-ilir lir-ilir tandure wus sumilir.  

Lirik ini mengindikasikan seruan Sunan Kalijaga untuk 

bangkit, sadar, dan bangun, atau (dalam terjemahan Irfan Afifi) 

sebagai kalimat pembuka yang puitik, yang seakan 

menghadapkan kepada kita akan lanskap kehidupan duniawi 

yang mengalir berliku. Seruan bangkit dan sadar menegaskan 



48 

 

 

Nama Penulis 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 

Volume  6  Nomor  2 Tahun 2025    

agar segera merefleksi dan mengintrospeksi diri (bermuhasabah) 

sebagai upaya pembenahan kualitas kehambaan. Sebab tandure 

wus sumilir merupakan tanda ada kesegaran atau kemakmuran 

dan kesejahteraan yang lebih identik dengan (hasil) tanaman. 

Tanaman di sini mengarah pada tanaman padi, yang 

ketika bertunas akan tampak subur dan indah. Tanaman padi 

adalah sumber rezeki dan kehidupan bagi masyarakat (Afriyanti 

2017, 48). Dalam masyarakat Jawa, tanaman padi dijadikan 

simbol yang memiliki nilai filosofis-religius akan keilmuan dan 

kemuliaan akhlak. Padi yang menguning dan merunduk 

dimaknai sebagai: Seseorang yang semakin tinggi ilmu dan 

akhlaknya, maka Ia semakin rendah hati (tawaduk), tidak 

sombong, tidak angkuh, bijaksana. 

Sunan Kalijaga sebagai pribadi yang telah lama 

mengembara dalam proses lelaku memmungkinkan ia piawai 

menggunakan metafora padi dalam Tembang Dolanan Ilir-Ilir 

untuk menegaskan hal-hal tersirat dan dengan bahasa sederhana. 

Nilai-nilai dalam filosofi padi tersebut merupakan hal yang akan 

menyeimbangkan hidup manusia antara dunia dan akhirat, dan 

sekaligus menyadari hakikatnya sebagai hamba yang tak punya 

daya upaya di hadapan Tuhan yang Maha Kuasa dan Maha 

Kaya. Sehingga seseorang akan melatih dirinya agar terhindar 

dari berbagai penyakit hati dan memantapkan diri hanya pada 

berbuat baik kepada sesama makhluk dan menghamba hanya 

pada Sang Khalik. 

b) Tak ijo royo royo tak sêngguh têmantèn anyar.  

Hijau daun atau hijau subur adalah warna yang 

menyejukkan mata sekaligus dapat menenangkan pikiran. 

Hijaunya tanaman juga menunjukkan makna hidup yang 

membawa suasana kebahagiaan bagi orang-orang yang mau 

memandangnya dengan rasa syukur. Diksi ini membantu anak 

untuk berpikir abstrak dan imajiner yang kemudian 



49 

 

 

Nama Penulis 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 

Volume  6  Nomor  2 Tahun 2025    

memungkinkan meningkatkan kreativitas anak (Haya Yumna 

Hayati Kholiq 2024).  

Sebagaimana laksana hijau dan mekarnya tanaman, hal 

serupa tampak dalam sepasang têmantèn anyar (pengantin baru) 

yang bergairah elan vitalitasnya. Pengantin baru juga adalah 

makna dari fase dua insan yang memasuki awal kehidupan yang 

baru. Dua pribadi memasuki budaya keluarga baru, dengan akar 

kebudayaannya masing-masing, dan dengan upaya tepa slira 

(tenggang rasa) sebagai proses peleburan sisi egosentrisme agar 

mencapai taraf manunggal (mengutuh satu) atau dalam makna 

lain yaitu satunya visi-misi hidup dalam meraih rida Sang 

Pencipta. Atau dalam pemahaman lainnya, sebuah upaya 

penyatuan hamba pada Tuhannya. Penyatuan akan kehendak diri 

yang hanya pada kehendak-Nya melalui ikhtiar atau laku tertentu 

dan tawakal. Dan selanjutnya akan semakin menebalkan 

kemantapan dan keimanan seseorang hamba. 

c) Cah angon cah angon peneknå blimbing kuwi, Lunyu lunyu 

peneknå kanggo mbasuh dodot-irå (dodot sirå). 

Dalam lirik ini yang diseru ialah ―bocah pengembala‖ 

untuk  memanjat ―Belimbing itu (rukun Lima)‖. Pengembala 

adalah seseorang yang memelihara hewan ternak baik dalam 

jumlah sedikit maupun banyak. Pemeliharaan oleh seorang 

pengembala hewan tersebut juga bermakna posisi diri sebagai 

pengayom (ngemong) atau pemimpin yang mengendalikan 

segenap hal yang dipimpin olehnya. Di posisi ini, pengembala 

sebagai pemimpin atau pengayom haruslah mampu ngemong, 

menguasai dan mengendalikan hawa nafsu angkara dalam 

dirinya sebelum mengatur yang lain.  

Daya upaya untuk menguasai diri tersebut ialah dengan 

jalan atau ikhtiar memanjat pohon blimbing untuk mendapatkan 

buahnya (yang berbentuk lonjong dan memiliki sisi ruas 

berjumlah lima). Blimbing yang memiliki lima sisi sebagai 



50 

 

 

Nama Penulis 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 

Volume  6  Nomor  2 Tahun 2025    

wujud konkrit digunakan Sunan Kalijaga sebagai metafora dari 

rukun Islam yang lima. Rukun Islam dari aspek filosofis-religius; 

namun juga bisa dimaknai lima butir Pancasila dari aspek 

kebangsaan. Rukun Islam dalam hal ini adalah garis besar dan 

fondasi umat Islam dalam menjalankan relasi kehidupan sebagai 

hamba, baik hubungan vertikal pada Tuhan maupun hubungan 

horizontal kepada sesama makhluk (manusia, alam, dan jin). 

Ikhtiar tersebut bukan perkara yang mudah ditengah hiruk 

pikuk cobaan dan kesulitan hidup dunia temporal. Maka Sunan 

Kalijaga menegaskan dalam lirik berikutnya sebagai perintah 

sekaligus pepiling, ―Lunyu lunyu peneknå kanggo mbasuh dodot-

irå (dodot sirå)‖ (Meski licin panjatlah, untuk membasuh pakaianmu 

[ageman, agama]). Pembersihan pakaian (ageman, agama) yang 

bermakna ganda ini (ẓāhir dan bāṭin) adalah sebagai bentuk 

keharusan menyucikan diri, sebab untuk menghadap yang Maha 

Suci seorang hamba diminta juga dalam keadaan suci (berwudu 

dan merendahkan diri di hadapan-Nya). Meski licin, sulit, dan 

pelik, panjatlah dan mendekatlah. Karena hanya dengannya 

seorang hamba dapat membasuh atau membersihkan laku dirinya 

dalam beragama yang sering diliputi bias, salah dan lalai. Oleh 

sebab itu, seorang pengembala (hamba) haruslah senantiasa 

bersabar dan tabah atas proses pembersihan diri dari segala 

akhlak tercela yang akan mengotori laku dalam beragamanya.  

 

d) Dodot-irå (dodot sirå) dodot-irå (dodot sirå) kumitir bêdhah ing 

pinggir, Dondomånå jlumatånå kanggo sebå mêngko sore, 

Mumpung padhang rêmbulane, Mumpung jêmbar kalangane, Yå 

surakå surak-iyå. 

Dalam lirik ini, Sunan Kalijaga menunjukkan realitas 

kehidupan sosial dengan ―berkelebat, (dan) sobek di 

pingirannya‖. Ada bagian dalam perilaku beragama dan 

berakhlak oleh umat Islam yang menyimpang dari nilai-nilai 



51 

 

 

Nama Penulis 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 

Volume  6  Nomor  2 Tahun 2025    

akhlak Islami. Penyimpangan yang dilakukan segelintir orang 

dalam bentuk menyakiti atau menindas umat (rakyat), berfoya-

foya, korupsi, pelecehan, dan lainnya. Maka dari itu, 

―Rekatkanlah, jahitlah‖. Seruan pembenahan ini agar 

menumbuhkan kembali jiwa yang tandus dengan akhlak Islami 

yang dilatih dan diikhtiari dengan segenap keyakinan. Dan 

kemudian darinya akan tumbuh dan tercermin perilaku akhlāqul 

karimah. 

Segenap ikhtiar seorang hamba dalam usaha 

pembenahannya itu pada hakikatnya ―untuk [bekal] menghadap 

Sang Raja petang nanti‖. Menghadap ―Sang Raja‖ dalam hal ini 

ialah Tuhan tentu membawa diri dengan bekal iman dan takwa 

yang sebaik-baiknya.  

Kemudian menuju waktu ―petang‖ atau sore bukanlah 

waktu yang lama. Perumpaan ini ingin menegaskan bahwa hidup 

adalah sementara. Dengan kesementaraan ini dan segala nikmat 

yang telah Tuhan berikan, seorang hamba mestilah iling lan 

waspada (ingat dan waspada) untuk segera kembali pada-Nya 

dengan melakukan amal kebaikan dan menjauhi kemaksiatan. 

Sunan Kalijaga menegaskan, ―Mumpung masih terang 

cahaya rembulannya [Nur Cahya]. Mumpung pendar cincin 

Cahaya yang mengelilinginya masih tebal‖. Lirik tersebut 

menunjukkan bahwa selagi masih ada waktu yang diberikan oleh 

Tuhan, pintu taubat (pembenahan diri untuk kembali pada-Nya) 

masih terbuka lapang bagi umat Islam yang telah menyimpang 

atas diri dan agamanya untuk membangun hidup yang lebih baik 

yang berlandaskan pada nilai-nilai keislaman. Kemudian, hamba 

yang telah lolos dari jeratan hawa nafsu angkara yang 

sebelumnya telah menyederai perilaku agamanya, ia akan 

tumbuh dan tampil membawa cahaya sebagai konsekuensi 

pantulan akhlak di lingkungannya dan di hadapan-Nya. Dan 

demikian, ―Bersoraklah menyambutnya‖ dengan segenap suka 



52 

 

 

Nama Penulis 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 

Volume  6  Nomor  2 Tahun 2025    

cita sebagai hamba yang telah suci dari kemelekatan dosa, dan 

kembali bertakwa dan berakhlak dalam perjumpaannya pada 

level hidup yang lebih luhur dan kembali pada-Nya dalam 

keadaan yang terpanggil sebagai ―jiwa yang tenang‖. 

 

2. Dimensi Karakter Berbasis Wisdom Art 

Secara etimologis, Poerwadarminta mengungkapkan bahwa: ―Karakter 

berarti tabiat, watak, sifat-sifat kejiwaan, akhlak dan budi pekerti yang 

membedakan seseorang dengan orang lain (Poerwadarminta 2007, 521). 

Sedangkan secara terminologis, para ahli memberikan definisi yang berbeda-

beda mengenai karakter. Menurut Endang Sumantri, ―Karakter adalah suatu 

kualitas positif yang dimiliki seseorang sehingga membuatnya menarik dan 

atraktif; reputasi seseorang; seseorang yang unusual atau memiliki kepribadian 

yang eksentrik (Sumantri 2005, 6). Selanjutnya, Doni Koesoema, menjelaskan 

bahwa kita sering mengasosiasikan karakter dengan apa yang disebut 

temperamen yang memberinya definisi yang menentukan unsur psikososial 

yang dikaitkan dengan pendidikan dan konteks lingkungan (A. 2007, 8). 

Sementara, Ahmad Tafsir menyatakan bahwa ―Karakter adalah lebih dekat atau 

sama dengan akhlak, yaitu spontanitas pantulan manusia bersikap, atau 

perbuatan yang telah menyatu dalam diri manusia, sehingga ketika muncul tidak 

perlu dipikirkan lagi (Tafsir 2000, 15). Akhlak dalam hal ini menjadi pondasi 

dasar beragama dan bersosial sebagaimana teladan dan risalah Nabi Muhammad 

Saw kepada umatnya agar memiliki cerminan akhlak yang mulia (Supriani dkk. 

2022). 

Karakter atau akhlak dalam Islam termaktub dalam al-Qur‘an dan hadis 

(Rifai 2016). Sebagai pedoman, al-Qur‘an menjadi basis pondasi pembentukan 

karakter yang tertuang dalam beragam bentuk, seperti cerita kisah (qiṣṣah) 

sejarah kenabian atau para ahli hikmah (Hasanah 2020). Terdapat beberapa 

karakter yang terverifikasi dalam Al-Qur‘an dengan penggunaan ragam kata 

yang transformatif dan bervariatif. Karakter ṣiddiq (benar atau jujur) terekam 

dalam Q.S. Maryam ayat 41; karakter amanah (terpercaya) dalam Q.S. An-Nisa 

ayat 58; karakter tabligh (penyampai wahyu dan ajaran) dalam Q.S. Al-Maidah 



53 

 

 

Nama Penulis 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 

Volume  6  Nomor  2 Tahun 2025    

ayat 67; karakter faṭanah (cerdas, pandai,dan bijaksana) dalam Q.S. Al-An‘am 

ayat 83. Di ayat yang lain, dalam Q.S. At-Taubah ayat 128 Allah menunjukkan 

empat karakter utama Nabi Muhammad SAW dalam menuntun umat, yakni: (1) 

‘Azīz (kuat akan mengemban beratnya amanat umat), (2) Ḥarīṣ (keinginan 

kuat), (3) Raūf (santun, lembut), (4) Raḥīm (penyayang, welas asih).  

Karakter islami di atas termaktub pula dalam perumusan pendidikan 

karakter yang di atur dalam Permendiknas No. 23 tahun 2006 oleh pusat 

Kurikulum Kemdiknas. Dalam peraturan tersebut, pemerintah merumuskan 17 

(tujuh belas) karakter, yakni: (1) nilai kejujuran, (2) Religius, (3) Ketangguhan, 

(4) Kemandirian, (5) Kedemokratisan, (6) Berpikir logis, inovatif, kritis, kreatif 

(7) Kerja Keras, (8) Disiplin, (9) Percaya diri, (10) Berjiwa Kepemimpinan, 

(11) Cinta Ilmu, (12) Gaya hidup sehat, (13) Sadar akan hak dan kewajiban diri, 

(14) Keingintahuan, (15) Berorientasi pada tindakan, (16) Berani dalam 

mengambil resiko (17) Kecerdasan (Muchtar dan Suryani 2019, 142). 

Kesesuaian antara karakter islami yang tertuang dalam Al-Qur‘an dan 

Permendiknas No. 23 tahun 2006 menjadi inheren dan padu dalam membangun 

dan membentuk model pendidikan karakter yang sesuai dan berbasis wisdom 

art dengan kompleksitas tuntutan pendidikan zaman kini. 

Terdapat prinsip-prinsip pendidikan karakter yang harus menjadi 

perhatian penting oleh para guru di sekolah agar terlaksana dengan lancar. 

Kemendiknas memberikan 11 prinsip untuk mewujudkan pendidikan karakter 

yang efektif sebagai berikut: 

(1) Mempromosikan nilai-nilai dasar etika sebagai basis karakter; (2) 

Mengindetifikasi karakter secara komprehensif supaya mencakup 

pemikiran, perasaan, dan prilaku; (3) Menggunakan pendekatan yang 

tajam, proaktif dan efektif untuk membangun karakter; (4) Menciptakan 

komunitas sekolah yang memiliki kepedulian; (5) Memberikan 

kesempatan kepada peserta didik untuk menunjukkan perilaku yang baik; 

(6) Memiliki cakupan terhadap kurikulum yang bermakna dan 

menantang yang menghargai semua peserta didik, membangun karakter 

mereka, dan membantu mereka untuk sukses; (7) Mengusahakan 

tumbuhnya motivasi diri pada peserta didik; (8) Memfungsikan seluruh 



54 

 

 

Nama Penulis 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 

Volume  6  Nomor  2 Tahun 2025    

staf sekolah sebagai komunitas moral yang berbagi tanggungjawab untuk 

pendidikan karakter dan setia pada nilai dasar yang sama; (9) Adanya 

pembagian kepemimpinan moral dan dukungan luas dalam membangun 

inisiatif pendidikan karakter; (10) Memfungsikan keluarga dan anggota 

masyarakat sebagai mitra dalam usaha membangun karakter; (11) 

Mengevaluasi karakter sekolah, fungsi staf sekolah sebagai guru-guru 

karakter, dan manifestasi karakter positif dalam kehidupan peserta didik. 

Dari penjabaran di atas, maka dapat ditarik analisa beberapa karakter 

yang juga terintegrasi dalam tembang dolanan Ilir-ilir, baik secara eksplisit atau 

implisit.  

Secara eksplisit: Tembang dolanan Ilir-ilir karya Sunan Kalijaga 

menegaskan ajakan untuk membentuk dan membenahi karakter dan moral anak 

di lingkungan keluarga, lingkungan bermain ataupun peserta didik di lingkup 

sekolah dasar. Karakter seperti ḥarīṣ atau Ketangguhan, Amanah dan 

Demokratis, Kerja Keras, Berjiwa Kepemimpinan yang dilengkapi dengan 

empat karakter keimanan (Tabligh, Ṣiddiq, Faṭanah, Amanah) adalah tujuan dari 

dakwah melalui tembang Ilir-ilir (Sonia dkk. 2020). Beberapa karakter tersebut 

terintegrasi dari upaya bagaimana seorang anak atau peserta didik (pengembala, 

pengemong) berusaha memaksimalkan dirinya dalam proses belajar dan 

pengembangan diri (pohon belimbing) untuk menuntut dan menghimpun ilmu 

yang meski pahit, sulit, getir, dan penuh ujian. 

Sunan Kalijaga dalam tembang dolanan Ilir-Ilir, mengungkapkan secara 

simbolis lapis makna bahwa peserta didik haruslah memiliki jiwa pemimpin 

sebagaimana Nabi Muhammad SAW, yang kelak akan memimpin keluarganya, 

atau setidaknya menjadi pemimpin atas dirinya. Karena dengan begitu, peserta 

didik akan menempuh proses pembelajaran dengan fokus, dan tidak diombang-

ambingkan oleh kemalasan yang hanya akan memimpinnya pada kerusakan dan 

jurang penyesalan. Sehingga, setelah merasakan pahit dan getirnya segala ujian 

dan berhasil melampauinya, peserta didik tumbuh menjadi insan yang cerdas, 

tangguh, bermental baja, dan berwawasan luas. Dengan demikian, peserta didik 

akan memiliki jiwa yang memantulkan karakter dan akhlak terpuji yang 

tercermin dalam lingkup keluarga, teman, sekolah (Mustofa dan Ghofur 2022). 



55 

 

 

Nama Penulis 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 

Volume  6  Nomor  2 Tahun 2025    

Kepribadian yang demikian yang kemudian akan sangat diharapkan 

kontribusinya dalam pembentukan dan pembinaan masyarakat (Nainggolan 

2022) 

Secara implisit: Religius (Khasanah dkk. 2022), Disiplin, Cinta Ilmu, 

Sadar akan hak dan kewajiban diri, Berorientasi pada tindakan, Berani dalam 

mengambil resiko. Meski implisit, fungsionalitas tembang mampu menjangkau 

karakter-karakter imbuhan lainnya. Sebab pengaruh narasi, nasihat dan 

wejangan dalam tembang menanamkan dampak pada masyarakat yang akan 

tercermin dalam kehidupan sehari-hari yang kemudian membentuk budaya 

berbasis wisdom art (Badrun dan Mutmainnah 2024). Budaya luhur ini menjadi 

penting untuk dilestarikan sebagai upaya nguri-nguri (menghidupkan) interaksi 

dan komunikasi emosional komunitas dan untuk memfasilitasi masyarakat lokal 

dalam menyikapi peran kepemilikan budayanya secara utuh (Oikelome 2021). 

KESIMPULAN 

Tembang dolanan Ilir-Ilir karya Sunan Kalijaga sebagai kreasi strategi dakwah 

dalam bentuk puisi dan dinyanyikan memiliki makna dan aspek berlapis-lapis. Aspek 

filosofi-religius sebagai unsur utama sangat kuat yang bisa termaknai dan teridentifikasi 

melalui pendalaman atau interpretasi karya sastra. Sebab permainan metafora seperti 

―Ilir-ilir‖, ―Cah angon‖, ―Belimbing‖, ―Dodot‖ dan lainnya tidak bisa dipahami hanya 

secara tekstual melainkan secara interpretasi sastra dan kontekstual historis. 

 Pemaknaan yang berlapis tersebut menggugah kita pada dua aspek: Tasawuf dan 

pendidikan karakter berbasis wisdom art. Terdapat lapisan-lapisan makna dalam 

tembang dolanan Ilir-Ilir yang mengandung nilai-nilai filosofis-religius, yang mampu 

menjadi model pembentukan karakter ḥaris dan berjiwa pemimpin dengan kelengkapan 

karakter tabligh, ṣiddiq, faṭonah, dan amanah. Kesemuanya terintegrasi secara inheren 

dan koheren. Dan kedua aspek tersebut memiliki hubungan integral dalam seluruh lirik 

Ilir-Ilir. Penulis menemukan bahwa aspek tasawuf dalam tembang tersebut ditekankan 

pada ranah tasawuf akhlaki. Maka dapat ditarik kesimpulan, bahwa mengamalkan 

tasawuf baik dengan pendekatan falsafi, akhlaki, atau amali, seseorang dengan 

sendirinya menempa dirinya untuk berakhlak baik/terpuji. Dan integrasi antar tasawuf 

dan pendidikan karakter berbasis wisdom art adalah upaya saling menguatkan bangunan 



56 

 

 

Nama Penulis 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 

Volume  6  Nomor  2 Tahun 2025    

pendidikan, baik formal maupun nonformal, sebagai pembangunan kualitas diri seorang 

hamba (murid/peserta didik). 

 
 

DAFTAR PUSTAKA 

A., Doni Koesoema. 2007. Pendidikan Karakter Strategi Mendidik Anak di Zaman 

Global. Pelangi Publishing. 

Afifi, Irfan. 2023. Daulat Kebudayaan: Jawa dan Islam dalam Sebuah Pertemuan. 

Pojok Cerpen. 

Afriyanti, Nuny. 2017. Teks Tembang Lir-Ilir Pada Pernikahan Adat Jawa (Kajian 

Semiotik). Jurusan Bahasa dan Sastra Indonesia Fakultas Sastra Universitas 

Medan. 

Badrun dan Mutmainnah. 2024. ―Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Tembang 

Rengganis Sasak.‖ JPI: Jurnal Pendidikan IPS 14 (2): 388–98. 

Budiman, Amin. 1982. Walisongo Antara Legenda dan Fakta. Penerbit Tanjung Sari. 

Djunaedi, P. 2019. Aliran Sunan Kalijaga Tentang Hidup. Amanah Citra. 

Hadianata, Yudi. 2015. Sunan Kalijaga: Biografi, Sejarah, Kearifan, Peninggalan, dan 

Pengaruh-pengaruhnya. DIPTA. 

Hasanah, R. 2020. ―Pendidikan Karakter dalam Perspektif Al-Qur‘an Hadits.‖ Jurnal 

Holistika 4 (1): 22–26. 

Haya Yumna Hayati Kholiq. 2024. ―Pengaruh Lagu ‗Lir-Ilir‘ terhadap Pengembangan 

Karakter dan Kreativitas Anak.‖ Proceedings of The 8th Annual Conference on 

Islamic Early Childhood Education 2024 8 (November): 101–5. 

https://conference.uin-suka.ac.id/index.php/aciece/article/view/1528. 

Indianto, Dimas. 2012. ―Puisi, Komunikasi, dan Nilai Kehidupan.‖ Jurnal Komunika, 2, 

vol. 6 (Desember): 272. 

Isa, Syaikh ‗Abdul Qadir. 2005. Hakekat Tasawuf. Qisthi Press. 

Juliastuti, Sholeh Hidayat, Ujang Jamaludin, dan Suroso Mukti Leksono. 2024. 

―Analisis Pendidikan Islam dan Nilai Pendidikan Karakter Pemimpin Melalui 

Tembang Tradisional Lagu Ilir-Ilir Karya Sunan Kalijaga.‖ SAP: Susunan 

Artikel Pendidikan 8 (3): 462–72. 

Katsoff, Louis. 1992. Pengantar Filsafat. Tiara Wacana. 

Khaelany, Munawwar J. 2014. Sunan Kalijaga Guru Orang Jawa. Araska. 

Khasanah, E. A., Y. Ichsan, dan Y. M. Anjar. 2022. ―Nilai-Nilai Keislaman pada 

Tembang Lir-Ilir Karya Sunan Kalijaga.‖ Ta’dib: Jurnal Pendidikan Islam 20 

(1): 13–24. 

Ki Hajar Dewantara. 1964. Serat Sari Swara. Vol. 1. P.N. Pradnjaparamita. 

https://langka.lib.ugm.ac.id/viewer/index/2081. 

Muchtar, Dahlan, dan Aisyah Suryani. 2019. ―Pendidikan Karakter Menurut 

Kemendikbud.‖ Edumaspul: Jurnal Pendidikan 3 (2): 50–57. 

Muhajirin, Mahmuddin, Indo Santalia, dan Andi Ahmad Zahri Nafis. 2025. ―Mistisisme 

Islam Wali Songo.‖ Farabi 22 (1): 47–60. 

Mulyono. 2020. ―Strategi Pendidikan dalam Tembang Lir-Ilir Sunan Kalijaga sebagai 

Media Dakwah Kultural.‖ Nadwa: Jurnal Pendidikan Islam 14 (1): 51–64. 

Mustofa, A., dan A. Ghofur. 2022. ―Konsepsi Pembiasaan Sholat Dhuha dan Membaca 

Al-Qur‘an dalam Peningkatan Akhlak.‖ Tasyri’: Jurnal Tarbiyah-Syariah-

Islamiyah 29 (1): 1–10. 



57 

 

 

Nama Penulis 
DOI: https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 

Volume  6  Nomor  2 Tahun 2025    

Nainggolan, J. 2022. ―Lingkup Pembelajaran dalam Implementasi Pendidikan 

Karakter.‖ Jurnal Pendidikan Indonesia: Teori, Penelitian, dan Inovasi 2 (2). 

Nata, Abudin. 2011. Akhlak Tasawuf. Rajawali Press. 

Nurqomariyyah, Afiva, Setya Yuwana Sudikan, Anas Ahmadi, dan Indayani. 2023. 

―Tembang Lokal Jawa di Jawa Timur: Pergulatan Antara Tradisi dan 

Modernitas.‖ Jurnal Budaya Nusantara 6 (2): 297–308. 

Oikelome, Albert. 2021. ―Musik Tarian: Studi Musik dan Tarian dalam Budaya 

Indonesia.‖ Awka Journal of Research in Music and Arts 13 (1): 185–202. 

Poerwadarminta. 2007. Kamus Umum Bahasa Indonesia. Balai Pustaka. 

Qothrunnada, Channa, dan Eko Murtiasih. 2021. ―Reaktualisasi Dakwah Wali Songo: 

Pemikiran, Gerak Dakwah KH Said Aqil Siroj dalam Menebar Islam Rahmatan 

Lil Alamin.‖ 78–90. 

Rifai, A. 2016. ―Pendidikan Karakter dan Pendidikan Akhlak.‖ Al Qalam: Jurnal Ilmiah 

Keagamaan dan Kemasyarakatan 9 (17). 

Rumpaka, R. A., dan L. Ayundasari. 2021. ―Akulturasi Budaya Tembang Lir-Ilir 

sebagai Media Dakwah Sunan Kalijaga.‖ Jurnal Integrasi dan Harmoni Inovasi 

Ilmu-Ilmu Sosial 1 (4): 470–76. 

Shihab, Alwi. 2009. Akar Tasawuf di Indonesia, Antara Tasawuf Sunni dan Tasawuf 

Akhlaki. Pustaka Iman. 

Sobur, A. 2009. Analisis Teks Media: Pengantar untuk Analisis Wacana, Analisis 

Semiotik dan Analisis Farming. Remaja Rosda Karya. 

Sonia, C., N. E. Isnawati, dan U. Nadhiroh. 2020. ―The Implementation of Kalijaga 

Sunan Dolanan Village on Character Education in Children.‖ Tsaqofah dan 

Tarikh Jurnal Kebudayaan dan Sejarah Islam 5 (1): 71–78. 

Stone, Jhonatan W. 2021. Listening to The Lomax Archive: The Sonic Rhetorics of 

African American Folksong in The 1930s. University of Michigan Press. 

Sumantri, Endang. 2005. Pendidikan Karakter: Nilai Inti Bagi Upaya Pembinaan 

Kepribadian Bangsa. Rosda Karya. 

Sunyoto, Agus. 2007. Atlas Wali Songo. Pustaka Pelajar. 

Supriani, Y., N. Nurwadjah, dan A. Suhartini. 2022. ―Konsep Pendidikan Karakter 

dalam Islam.‖ Jurnal Pendidikan dan Konseling 4 (2): 39–47. 

Tafsir, Ahmad. 2000. Ilmu Pendidikan Perspektif Islam. Remaja Rosda Karya. 

Taftazani, Abu al-Wafa al-. t.t. Madkhal ila  al-Tasawwuf al-Islami. Dar al-Thaqafah. 

Teba, Sudirman. 2003. Tasawuf Positif. Perdana Media. 

Warsini. 2021. ―Peran Wali Songo (Sunan Bonang) dengan Da‘wah dalam Sejarah 

Penyebaran Islam di Jawa Timur.‖ Asanka: Journal of Social Science and 

Education 1 (2): 23–45. 

Wikipedia bahasa Indonesia, ensiklopedia bebas. t.t. ―Lir-ilir.‖ Diakses 25 September 

2023. https://id.wikipedia.org/wiki/Lir-ilir. 

 

 

 


