Nama Penulis
DOI: _https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 | 38
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

at-Tarbiyah al-Mustamirrah: Jurnal Pendidikan Islam
Pengelola: Jurusan Pendidikan Agama Islam Fakultas Tarbiyah dan Ilmu Keguruan
Penerbit: Universitas Islam Negeri Mahmud Yunus Batusangkar
Website: https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/at-tarbiyah
Email: at-tarbiyah@uinmybatusangkar.ac.id
P-ISSN: 2775-7099 ; E-ISSN: 2775-7498

Integrasi Tasawuf Akhlaki dan Model Pembentukan Karakter

Berbasis Wisdom Art dalam Tembang Dolanan Ilir-ilir

Arif A’abadia*)
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel, Surabaya, Jawa Timur, Indonesia
arifilham016@gmail.com

Amirotun Hamidah
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel, Surabaya, Jawa Timur, Indonesia
amirotunhamidahll@gmail.com

Channa Chamdiyah Atsaniyah
channachamdiyah.22027 @mhs.unesa.ac.id
Universitas Negeri Surabaya, Jawa Timur

*)Corresponding Author

| Received: 19-12-2025 | Revised: 22-12-2025 | Approved: 29-12-2025

Abstrak

Berbagai hal menyimpang yang marak dan muncul dalam dunia pendidikan di media
masa kini cukup membuat kita bergidik dan merasa miris. Pembunuhan dan pelecehan
di lingkungan sekolah tidak hanya dilakukan oleh siswa tetapi juga oleh guru. Di sisi
lain, terjadi semacam keterputusan dunia pendidikan saat ini dari akar kebudayaannya,
yang nilai-nilai historisnya telah membentuk bangsa ini selama berabad-abad.
Berangkat dari kegelisahan tersebut, penulis menganalisis bentuk integrasi antara
tasawuf akhlaki dan model pembentukan karakter berbasis wisdom art dalam tembang
dolanan Ilir-1lir sebagai hasil kreasi kearifan lokal dari strategi dakwah Sunan Kalijaga.
Penelitian dilakukan dengan menggunakan kajian pustaka dan pendekatan kualitatif.
Data dianalisis dengan menggunakan teknik ilmiah analisis deskriptif dan interpretasi
sastra. Temuan dalam penelitian ini adalah terdapat lapisan-lapisan makna dalam
tembang dolanan Ilir-1lir yang mengandung nilai-nilai filosofis-religius, yang mampu
menjadi model pembentukan karakter karis dan berjiwa pemimpin dengan kelengkapan
karakter tabligh, siddig, fazonah, dan amanah. Kesemuanya terintegrasi secara inheren
dan koheren. Di sisi lain terdapat relevansi kreasi dakwah Sunan Kalijaga yang berbasis
wisdom art pada masa lampau, yang memiliki unsur intrinsik pendidikan luhur yang


https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/at-tarbiyah
mailto:at-tarbiyah@uinmybatusangkar.ac.id
http://u.lipi.go.id/1613005006
http://u.lipi.go.id/1612950541
mailto:arifilham016@gmail.com
mailto:Amirotunhamidah11@gmail.com
mailto:Channachamdiyah.22027@mhs.unesa.ac.id

Nama Penulis
DOI: _https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 | 39
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

menebar benih tasawuf akhlaki pada peserta didik usia dini hingga remaja sebagai
pembenahan krisis moral.

Kata Kunci: Integrasi, Sufisme, Karakter, Wisdom Art, Tembang Dolanan Ilir-1lir

Abstract

Various deviant phenomena that have recently emerged in the world of education, as
widely reported in the media, are deeply alarming and distressing. Murders and acts of
harassment within school environments are perpetrated not only by students but also by
teachers. At the same time, there appears to be a disconnection between today’s
educational world and its cultural roots, whose historical values have shaped the nation
for centuries. Arising from this concern, the author analyzes the form of integration
between tasawuf akhlaki (ethical Sufism) and a character-building model based on
wisdom art in the traditional Javanese song Ilir-llir, which is a creative expression of
local wisdom stemming from Sunan Kalijaga’s da’wah (Islamic proselytizing) strategy.
This research employs a literature review and a qualitative approach. Data were
analyzed using descriptive analysis techniques and literary interpretation. The findings
reveal that Ilir-llir contains multiple layers of meaning imbued with philosophical and
religious values that can serve as an inherently and coherently integrated model of
character formation. Moreover, there is a strong relevance between Sunan Kalijaga’s
wisdom art-based da’wah in the past and the intrinsic educational values it carries,
which sow the seeds of tasawuf akhlaki as a means of addressing moral crises.

Keywords: Integration, Sufism, Character, Wisdom Art, Tembang Dolanan IHlir-1lir

PENDAHULUAN

Permasalahan pendidikan karakter dalam konteks pendidikan Islam dan budaya
lokal terutama bersumber dari model dan pendekatan pembelajaran yang masih bersifat
kognitif-normatif serta minim pengalaman estetis dan reflektif. Pendidikan karakter
sering diajarkan melalui ceramah moral dan hafalan nilai, sementara media budaya lokal
yang sarat makna justru kurang dimanfaatkan secara pedagogis. Akibatnya,
pembelajaran karakter belum menyentuh dimensi afektif dan spiritual peserta didik
secara mendalam, sehingga nilai-nilai akhlak mudah dipahami secara konseptual tetapi
lemah dalam internalisasi.(Stone 2021). Tembang dolanan (lagu anak-anak) menjadi
salah satu bahan ajar dalam mata pelajaran muatan lokal di sekolah dasar di Pulau Jawa.
Sebagai pengenalan dasar, pelajaran ini belum sampai pada taraf pendalaman makna
dan penghayatan nilai-nilai di dalam tembang tersebut (Nurgomariyyah dkk. 2023).
Bahkan dalam pengajarannya tidak banyak guru menjelaskan lebih rinci makna
tembang, yang biasanya hanya sampai pada taraf mengetahui permukaannya dan

menyanyikannya bersama-sama. Padahal dalam tembang ada dua aspek penting yang



Nama Penulis
DOI: _https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 | 40
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

dapat menjadi bahan ajar sebagai pembentukan karakter nilai-nilai luhur. Sebagaimana
dalam Islam ada dua aspek pengajaran yang setidaknya harus diterima dan dialami oleh
peserta didik, yakni (1) aspek eksoteris (lahiriah) dan (2) aspek esoteris (batiniah).
Dalam hal ini bisa dianalogikan pada pembelajaran ibadah sholat, hal-hal terkait dengan
rukun, syarat, dan perkara yang membatalkan sholat adalah aspek eksoteris. Sedangkan
aspek esoteris adalah hakikat atau makna sholat yang dihayati dan dialami secara
kontingen dan kontinu sebagai olah jiwa/batin oleh seseorang. Aspek esoteris dalam
Islam disebut tasawuf (Teba 2003, 173). Dan secara terminologis, tasawuf adalah
akhlak Islam (Taftazani, t.t.).

Berbagai penelitian terdahulu menunjukkan bahwa pendidikan karakter yang
tidak berbasis pengalaman bermakna cenderung bersifat deklaratif dan kurang
berdampak pada perilaku nyata peserta didik. Studi tentang tasawuf akhlaki
menegaskan pentingnya pembinaan batin, kesadaran diri, dan latihan moral
berkelanjutan dalam pembentukan karakter. Di sisi lain, penelitian tentang pendidikan
berbasis seni dan budaya lokal menunjukkan bahwa ekspresi estetis—seperti musik
tradisional dan tembang dolanan—memiliki potensi besar sebagai media pembelajaran
nilai. Namun, sebagian besar penelitian tersebut masih berjalan secara terpisah tanpa
upaya integratif yang sistematis. Di sana ada nasihat-nasihat, makna spiritual, dan
penghayatan nilai-nilai luhur budaya yang menuntun pada pembentukan karakter dan
jiwa manusia. Hal demikian senada dengan pernyataan tokoh kemuka pendidikan, Ki
Hajar Dewantara, bahwa pembelajaran tembang maupun gending Jawa memiliki daya
pengaruh dan kekuatan luar biasa bagi peserta didik dalam membangun budi pekerti
yang halus, mengukuhkan sikap kebangsaan, dan piawai belajar sastra (Ki Hajar
Dewantara 1964).

Masalah spesifik yang dikaji dalam penelitian ini adalah belum terintegrasinya
nilai-nilai tasawuf akhlaki dengan model pembentukan karakter yang memanfaatkan
seni budaya lokal, khususnya tembang dolanan Ilir-ilir. Meskipun Ilir-ilir dikenal luas
sebagai tembang yang sarat pesan spiritual dan moral, penggunaannya dalam
pendidikan masih bersifat simbolik dan kultural, belum dikembangkan sebagai model
pedagogis yang terstruktur untuk pembentukan karakter berbasis kebijaksanaan
(wisdom). Maka, tujuan sastra adalah menghubungkan realitas dengan medium kata-

kata yang indah (Indianto 2012, 272). Tujuan ini memungkinkan pembaca karya sastra



Nama Penulis
DOI: _https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 | 41
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

masuk ke dalam penghayatan yang melampaui teks, dan terus menyerap dalam
pengembaraan konteks dan olah jiwa.

Penelitian ini berargumen bahwa integrasi tasawuf akhlaki dengan model
pembentukan karakter berbasis Wisdom Art melalui tembang dolanan Ilir-ilir dapat
menjadi solusi pedagogis yang relevan dan kontekstual. Pendekatan ini memungkinkan
nilai akhlak ditanamkan melalui pengalaman estetis, refleksi spiritual, dan pemaknaan
simbolik. Target penelitian ini adalah merumuskan model konseptual integratif yang
menjelaskan bagaimana nilai tasawuf akhlaki dapat diinternalisasikan secara efektif
melalui seni tradisional sebagai media pendidikan karakter. Tembang adalah lirik/sajak
yang mempunyai irama nada sehingga dalam bahasa Indonesia biasa disebut sebagai
lagu. Tembang dikenal sebagai lagu tradisional di Bali dan Jawa yang irama dan
ritmenya menggunakan laras pelog dan slendro (Nurgomariyyah dkk. 2023). Salah satu
tembang populer di Jawa ialah tembang dolanan Ilir-1lir karya Sunan Kalijaga. Sebagai
karya sastra dan sekaligus medium dakwah, tembang dolanan Ilir-1lir dan tembang-
tembang karya para Sunan lainnya tentu membawa nilai-nilai spiritualitas, budaya, dan
pendidikan bagi masyarakat.

Tembang Ilir-1lir biasanya dinyanyikan oleh anak-anak untuk bermain-main atau
dinyanyikan ketika melakukan permainan tertentu atau bahkan dinyanyikan di acara-
acara kebudayaan dan pengajian. Bahasanya yang sederhana-metaforis menjadikan
tembang dolanan llir-1lir sangat digandrungi oleh lintas generasi—terutama anak-anak.
Maka kemudian tidak heran tembang ini juga disebut tembang rakyat. Meski dengan
bahasa yang sederhana dan digandrungi oleh segala kalangan, tidak menutup
kemungkinan bahwa masih banyak yang belum dapat menyentuh dimensi kedalaman
dari tembang tersebut. Dengan demikian, penulis akan mengerucutkan lokus penelitian
pada aspek tasawuf (sebagai sisi spiritual) sebagai pembentukan karakter berbasis

wisdom art dalam wujud integral pada tembang dolanan Hlir-Ilir karya Sunan Kalijaga.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka
dan analisis konseptual yang diperkaya dengan analisis teks dan simbol budaya. Data
penelitian bersumber dari literatur tasawuf akhlaki, kajian pendidikan karakter dan

Wisdom Art, teks dan interpretasi tembang dolanan Ilir-ilir, serta artikel jurnal dan buku



Nama Penulis
DOI: _https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 | 42
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

ilmiah yang relevan. Penelitian ini bersifat non-lapangan, sehingga lokasi penelitian

berada pada ruang kajian literatur dan tradisi budaya Jawa-Islam.

Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dan penelusuran literatur
secara sistematis, dengan fokus pada identifikasi nilai, simbol, dan pesan moral dalam
tembang Ilir-ilir. Data yang diperoleh kemudian dianalisis menggunakan analisis
tematik untuk menemukan pola nilai tasawuf akhlaki, analisis hermeneutik untuk
menafsirkan makna simbolik tembang, serta analisis konseptual-integratif untuk
merumuskan model pembentukan karakter berbasis Wisdom Art (Katsoff 1992, 19).
Oleh karenanya penganalisaan adalah proses penting dalam penggalian ilmiah yang
menuntun pada pemahaman mendalam akan suatu hal.

Sebagai tambahan, penelitian ini juga menggunakan teknik analisa semiotika untuk
membongkar teks luar dan menggali makna sebagai pesan, baik secara implisit atau
eksplisit. Dengan menempatkan Tembang Dolanan llir-1lir sebagai sistem tanda dalam
kerangka analisis semiotik diperlukan beberapa langkah. Menurut Sobur, terdapat
langkah-langkah analisis yang perlu dicermati ketat untuk mencapai makna: (1)
Pembacaan heuristik, yakni membaca dengan cermat tata bahasa normatif.
Penggeladahan makna standar (denotasi); dan (2) Pembacaan retroaktif (konotasi)
(Sobur 2009).

HASIL DAN PEMBAHASAN
Medium dan Pendekatan Dakwah Wali Songo

Para sejarawan maupun peneliti Islam, hampir semuanya sepakat bahwa
penyebaran agama Islam di Asia Tenggara (Nusantara) diperankan oleh para tokoh sufi
(tasawuf) (Shihab 2009, 21). Beragam fakta corak sufistik bisa dijumpai dalam
peradaban kebudayaan Jawa sebagai bentuk kreasi integrasi dakwah yang menakjubkan
dan canggih oleh para penyebarnya, yang beberapa tokoh sentralnya masuk dalam
anggota Wali Songo (Wali Sembilan). Pandangan tersebut diperkuat oleh fakta
penyematan istilah dan gelar, di antaranya sebutan wali, syaikh (kedua istilah ini
dominan dalam penyebaran Islam di Jawa, Sumatera, Kalimantan, maupun Sulawesi),
dan fagir (yang termaktub dalam beberapa Hikayat Melayu) (Afifi 2023). Penyebutan-
penyebutan tersebut sebagaimana kita tahu adalah penekanan gelar yang khas dalam

tradisi sufi.



Nama Penulis
DOI: _https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 | 43
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

Corak lainnya ialah pendekatan dakwah para Wali Songo melalui pendekatan
kultural (Warsini 2021), jalur damai atau kooperatif dan tanpa konfrontasi, seperti
dalam wujud perdagangan, aliansi politik, maupun silang pernikahan (Qothrunnada dan
Murtiasih 2021). Pendekatan tersebut menurut dinilai berkesesuaian dengan karakter
tasawuf, sebagai dimensi Islam yang menekankan aspek esoteris (batiniah), yang adaptif
dan akomodatif terhadap masyarakat lokal jawa sebagai strategi resignifikansi simbol
budaya yang terbukti berkontribusi aktif dalam pembentukan karakter Islam Nusantara
(Muhajirin dkk. 2025).

Medium dakwah lainnya ialah wayang. Dalam hal ini masyarakat Jawa pra-
Islam telah meresapi dan mengalami pendalaman filosofis-religius yang tertuang dalam
wayang-wayang purwa (atau wayang parwa). Dan kemudian dalam proses
akomodatifnya, Wali Songo juga menggunakan wayang sebagai moda artikulasi dalam
menebarkan benih nilai-nilai Islam (Warsini 2021). Dalam hal ini Sunan Kalijaga
menjadi tokoh yang santer dan piawai menggunakan wayang dalam medium
dakwahnya. Di sisi lain, Sunan Kalijaga juga mengkreasikan medium budaya dan tradisi
Jawa lainnya seperti tembang, macapat, gendhing, bedhug.

Sunan Kalijaga dan Karya Tembang Dolanan Ilir-1lir

Sunan Kalijaga lahir pada tahun 1430 atau 1450 (Khaelany 2014, 18). la
merupakan putra dari Arya Sidik (yang juga disebut Arya Ing Tuban, atau juga dikenal
Tumenggung Wilatikta yang merupakan Adipati Tuban) dan Dewi Retna Dumilah.
Nama kecilnya adalah Raden Sahid yang kemudian juga disebut “Raden Said”. Selain
itu, beliau juga dikenal dengan banyak nama, seperti Syaikh Malaya, Lokajaya, Raden
Abdurrahman, Pangeran Tuban, dan Ki Dalang Brangti. Nama-nama tersebut punya
kaitan erat dengan perjalanan kisah hidupnya (Sunyoto 2007, 212).

Terdapat perbedaan pendapat di kalangan para sejarawan terkait asal-usul Sunan
Kalijaga. Ada yang menyatakan bahwa la dari jalur nasab ayahnya, yakni Arya Sidik
(disebut juga Arya Ing Tuban) berasal dari keturunan Arab dan seorang Ulama
(Budiman 1982). Pendapat demikian berangkat dari Babad Cirebon naskah No. 36
koleksi Brandes. Di sana, Brandes menemukan keterangan bahwa ayah dari Sunan
Kalijaga adalah seorang berketurunan Arab dan seorang Ulama dengan nama Arya
Sidik atau juga disebut Arya Ing Tuban. Hal tersebut diperkuat oleh C.L.N. Van Den



Nama Penulis
DOI: _https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 | 44
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

Berg dalam De Hadramaut et ies Colonies Arabes Dans ‘larchipel Indien yang
menyatakan bahwa seluruh anggota Wali di Jawa merupakan keturunan Arab.

Berikut adalah silsilah dari pendapat ini (Hadianata 2015, 17): Abdul Mutholib
(Kakek Nabi Muhammad Saw.) berputra Abbas, berputra Abdul Wakhid, berputra
Mudzakir, berputra Abdullah, berputra Kharmia, berputra Mubarrak, berputra Abdullah,
berputra Akhmad, berputra Abdullah, berputra Abbas, berputra Kouramas, berputra
Abdurrakhim (Arya Teja, Bupati Tuban), berputra Lembu Kusuma (Bupati Tuban),
berputra Tumenggung Wilatikta (Bupati Tuban), berputra Raden Mas Said (Sunan
Kalijaga).

Pendapat lainnya menyatakan bahwa Sunan Kalijaga adalah keturunan Jawa asli.
Pendapat ini menarik asal-usul dari nenek moyang Sunan Kalijaga yang bernama
Ronggolawe. Ronggolawe merupakan seorang panglima perang pada masa
pemerintahan Raden Wijaya (1293-1309) raja pertama kerajaan Majapahit. la pada
kemudian hari diangkat menjadi Bupati Tuban. Berikut adalah silsilah dari pendapat ini:
Ronggolawe (panglima perang sekaligus Bupati Tuban) berputra Arya Teja | (Bupati
Tuban), berputra Arya Teja Il (Bupati Tuban), berputra Arya Teja Ill (Bupati Tuban),
berputra Raden Tumenggung Wilatikta (Bupati Tuban), berputra Raden Mas Said
(Sunan Kalijaga). Menurut keterangan berdasarkan bukti yang ada pada makam, Arya
Teja | dan Arya Teja Il masih memeluk agama Syiwa, sedangkan Arya Teja Il telah
memeluk agama Islam (Hadianata 2015, 17). Dari dua perbedaan pendapat di atas
muncul dialektika dari para pengamat sejarah. Dengan demikian, belum terdapat satu
kesepakatan yang jelas akan asal-usul Sunan Kalijaga yang menyatakan akan salah satu
etnis tertenu (apakah Arab, China, Jawa atau lainnya).

Sunan Kalijaga mempelajari banyak ilmu dari Sunan Bonang seperti kesenian,
kebudayaan masyarakat lokal, ilmu falak, ilmu pranatamangsa (pembacaan cuaca), dan
bahkan ilmu-ilmu ruhaniah dalam Islam (Djunaedi 2019, 31-33). Selain memiliki
keluasan ilmu, Sunan Kalijaga adalah seorang ahli pertapa dan pengelana. Lelaku (atau
rinlah dalam tradisi tarekat kesufian) tersebut ia lakukan sebagai proses peleburan ego
dalam diri, sehingga la dapat menyerap esensi dan hakikat dari ilmu yang diperolehnya.
Atas ilmu yang luas dan lelaku tersebut, Sunan Kalijaga mampu memahami realitas
masyarakat lokal jawa dan mengintegrasikan nilai-nilai esensial dan filosofis-religius

yang ada pada budaya Nusantara dan agama Islam dalam strategi dakwahnya dengan



Nama Penulis
DOI: _https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 | 45
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

cara soft approach (pendekatan yang lembut) dan sophisticated (canggih). Dalam artian,
Sunan Kalijaga berdakwah tanpa menghapus adat istiadat masyarakat lokal Jawa
(Mulyono 2020), dan perpaduan ini dipakai guna akulturasi tersebut dapat mudah
dipahami (Rumpaka dan Ayundasari 2021).

Beberapa strategi dakwahnya seperti wayang, seni ukir, gamelan, macapat,
bedhug, serat, suluk, tembang, dan lainnya. Dan salah satu yang populer adalah
tembang dolanan llir-llir. Tembang (puisi) Hir-1lir tersebut populer dalam lintas
generasi, dengan menggunakan bahasa sederhana yang sekaligus menyimpan
kedalaman makna filosofis-religius sebagai aspek tasawuf dan wulangan (ajaran)
sebagai aspek pendidikan karakter. Tembang ini memuat ragam aspek, seperti musikal
penuh dan padat wulangan moral (Juliastuti dkk. 2024).

Berikut adalah tembang dolanan Ilir-Ilir (Wikipedia bahasa Indonesia,
ensiklopedia bebas, “Lir-ilir”):

Lir-ilir lir-ilir tandure wus sumilir

Tak ijo royo royo

Tak séngguh témanten anyar

Cah angon cah angon penekna blimbing kuwi

Lunyu lunyu penekna kanggo mbasuh dodot-ira (dodot sira)

Dodot-ira (dodot sird) dodot-ira (dodot sird) kumitir bédhah ing pinggir

Dondomana jlumatana kanggo seba méngko sore

Mumpung padhang rémbulane

Mumpung jémbar kalangane

Ya suraka surak-iya

Terjemah sastrawi (Afifi 2023):

Laksana aliran hidup

Tetumbuhan telah [bergerak] diterpa angin

Tampak begitu hijau [mekar-mekarnya]

Kukira bak gairah pengantin

Bocah pengembala [diri]
Panjatlah Belimbing itu [rukun Lima]

Meski licin panjatlah



Nama Penulis
DOI: _https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 | 46
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

Untuk membasuh pakaianmu [ageman, agama]

Kain pakaianmu [laku beragamamu]
Berkelebatan, sobek di pinggirannya
Rekatkanlah, Jahitlah

Untuk [bekal] menghadap Sang Raja petang nanti

Mumpung masih terang cahaya rembulannya [Nur Cahya]

Mumpung pendar cincin Cahaya yang mengelilinginya masih tebal

Bersoraklah menyambutnya
Integrasi antara Tasawuf dan Karakter Berbasis Wisdom Art

1. Dimensi Tasawuf Akhlaki dalam Tembang Dolanan Ilir-llir

Para ahli tasawuf pada umumnya membagi tasawuf menjadi tiga bagian.
Pertama tasawuf falsafi, kedua tasawuf akhlaki, dan yang terakhir tasawuf
amali. Ketiga tasawuf ini tujuannya sama, yaitu mendekatkan diri dan ‘berlari’
menuju Allah dengan cara membersihkan diri (jiwa) dari perbuatan yang tercela
dan menghiasinya dengan perbuatan yang terpuji. Dengan demikian, dalam
proses pencapaian tujuan bertasawuf seseorang harus terlebih dahulu menempa
diri dengan akhlak mulia (Nata 2011, 17-18).

Ketiga tasawuf di atas berbeda dalam hal pendekatan yang digunakan.
Pada tasawuf falsafi pendekatan yang digunakan adalah pendekatan rasio dan
akal pikiran, karena dalam tasawuf ini menggunakan bahan kajian atau
pemikiran yang terdapat di kalangan para filosof, seperti filsafat tentang Tuhan,
manusia, dan hubungan antara manusia dengan Tuhan. Selanjutnya pada
tasawuf akhlaki pendekatan yang digunakan adalah pendekatan yang
tahapannya terdiri dari takhalli (mengosongkan diri dari akhlak tercela), tahalli
(menghiasi diri dengan akhlak terpuji), dan tajalli (tersingkapnya hijab) yang
membatasi manusia dengan Tuhan, sehingga Nur Ilahi tampak jelas. Sedangkan
tasawuf amali pendekatan yang digunakan adalah pendekatan amaliah atau



Nama Penulis
DOI: _https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 | 47
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

wirid, yang selanjutnya mengembil bentuk tarikat/tarekat (rarigqoh) dan
melembaga (Nata 2011, 16).

Tasawuf (atau esoteris) sebagai dimensi penting dalam ajaran Islam
menuntun insan untuk menata dan menyucikan hati dari segala daya upaya
hasrat yang membelenggunya. Menurut Zakaria al-Ansari, tawasuf adalah ilmu
yang dengannya diketahui tentang pembersihan jiwa, perbaikan budi pekerti
serta pembangunan lahir dan batin, untuk memperoleh kebahagiaan yang abadi.
Dan menurut Imam Junaidi dengan nada yang tak jauh berbeda, tasawuf adalah
berakhlak luhur dan meninggalkan semua akhlak tercela (Isa 2005, 5).
Ungkapan sufi masyhur Yahya bin Mu’adz al-Razi menjadi paradigma
fondasional dalam dunia sufisme:

G O A ek D 05

“Barang siapa yang mengenal dirinya, maka ia mengenal Tuhannya”

Ungkapan yang menunjukkan penegasan akan kehendak bahwa setiap
individu yang ingin dekat dan mengenal Tuhan, maka ia harus (utamanya)
memulai dengan mengenal dirinya secara rinci, teliti dan komprehensif.

Oleh sebab itu, para Wali Songo melihat tasawuf sebagai esensi dakwah
pembentukan karakter dan akhlak masyarakat Jawa. Dan esensi itu berada
dalam setiap medium dakwah yang sangat beragam yang dipakai sebagai moda
artikulasi nilai-nilai Islam dan transmisi peradaban. Sebagaimana terkandung
juga dalam tembang dolanan lIlir-1lir, yang juga diwarnai dengan corak tasawuf
akhlaki. Di mana pendekatan yang digunakan adalah pendekatan akhlak sebagai
basis pembentukan karakter umat.

Berikut adalah analisis tasawuf akhlaki dalam lirik Tembang Dolanan
Hir-1lir:

a) Lir-ilir lir-ilir tandure wus sumilir.

Lirik ini mengindikasikan seruan Sunan Kalijaga untuk
bangkit, sadar, dan bangun, atau (dalam terjemahan Irfan Afifi)
sebagai kalimat pembuka vyang puitik, yang seakan
menghadapkan kepada kita akan lanskap kehidupan duniawi

yang mengalir berliku. Seruan bangkit dan sadar menegaskan



b)

Nama Penulis
DOI: _https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 | 48
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

agar segera merefleksi dan mengintrospeksi diri (bermuhasabah)
sebagai upaya pembenahan kualitas kehambaan. Sebab tandure
wus sumilir merupakan tanda ada kesegaran atau kemakmuran
dan kesejahteraan yang lebih identik dengan (hasil) tanaman.

Tanaman di sini mengarah pada tanaman padi, yang
ketika bertunas akan tampak subur dan indah. Tanaman padi
adalah sumber rezeki dan kehidupan bagi masyarakat (Afriyanti
2017, 48). Dalam masyarakat Jawa, tanaman padi dijadikan
simbol yang memiliki nilai filosofis-religius akan keilmuan dan
kemuliaan akhlak. Padi yang menguning dan merunduk
dimaknai sebagai: Seseorang yang semakin tinggi ilmu dan
akhlaknya, maka la semakin rendah hati (tawaduk), tidak
sombong, tidak angkuh, bijaksana.

Sunan Kalijaga sebagai pribadi yang telah lama
mengembara dalam proses lelaku memmungkinkan ia piawai
menggunakan metafora padi dalam Tembang Dolanan Ilir-1lir
untuk menegaskan hal-hal tersirat dan dengan bahasa sederhana.
Nilai-nilai dalam filosofi padi tersebut merupakan hal yang akan
menyeimbangkan hidup manusia antara dunia dan akhirat, dan
sekaligus menyadari hakikatnya sebagai hamba yang tak punya
daya upaya di hadapan Tuhan yang Maha Kuasa dan Maha
Kaya. Sehingga seseorang akan melatih dirinya agar terhindar
dari berbagai penyakit hati dan memantapkan diri hanya pada
berbuat baik kepada sesama makhluk dan menghamba hanya
pada Sang Khalik.

Tak ijo royo royo tak séngguh témanten anyar.

Hijau daun atau hijau subur adalah warna yang
menyejukkan mata sekaligus dapat menenangkan pikiran.
Hijaunya tanaman juga menunjukkan makna hidup yang
membawa suasana kebahagiaan bagi orang-orang yang mau
memandangnya dengan rasa syukur. Diksi ini membantu anak

untuk berpikir abstrak dan imajiner yang kemudian



Nama Penulis
DOI: _https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 | 49
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

memungkinkan meningkatkan kreativitas anak (Haya Yumna
Hayati Kholiq 2024).

Sebagaimana laksana hijau dan mekarnya tanaman, hal
serupa tampak dalam sepasang témanten anyar (pengantin baru)
yang bergairah elan vitalitasnya. Pengantin baru juga adalah
makna dari fase dua insan yang memasuki awal kehidupan yang
baru. Dua pribadi memasuki budaya keluarga baru, dengan akar
kebudayaannya masing-masing, dan dengan upaya tepa slira
(tenggang rasa) sebagai proses peleburan sisi egosentrisme agar
mencapai taraf manunggal (mengutuh satu) atau dalam makna
lain yaitu satunya visi-misi hidup dalam meraih rida Sang
Pencipta. Atau dalam pemahaman lainnya, sebuah upaya
penyatuan hamba pada Tuhannya. Penyatuan akan kehendak diri
yang hanya pada kehendak-Nya melalui ikhtiar atau laku tertentu
dan tawakal. Dan selanjutnya akan semakin menebalkan
kemantapan dan keimanan seseorang hamba.

Cah angon cah angon penekna blimbing kuwi, Lunyu lunyu
penekna kanggo mbasuh dodot-ira (dodot sira).

Dalam lirik ini yang diseru ialah “bocah pengembala”
untuk memanjat “Belimbing itu (rukun Lima)”. Pengembala
adalah seseorang yang memelihara hewan ternak baik dalam
jumlah sedikit maupun banyak. Pemeliharaan oleh seorang
pengembala hewan tersebut juga bermakna posisi diri sebagai
pengayom (ngemong) atau pemimpin Yyang mengendalikan
segenap hal yang dipimpin olehnya. Di posisi ini, pengembala
sebagai pemimpin atau pengayom haruslah mampu ngemong,
menguasai dan mengendalikan hawa nafsu angkara dalam
dirinya sebelum mengatur yang lain.

Daya upaya untuk menguasai diri tersebut ialah dengan
jalan atau ikhtiar memanjat pohon blimbing untuk mendapatkan
buahnya (yang berbentuk lonjong dan memiliki sisi ruas

berjumlah lima). Blimbing yang memiliki lima sisi sebagai



d)

Nama Penulis
DOI: _https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 | 50
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

wujud konkrit digunakan Sunan Kalijaga sebagai metafora dari
rukun Islam yang lima. Rukun Islam dari aspek filosofis-religius;
namun juga bisa dimaknai lima butir Pancasila dari aspek
kebangsaan. Rukun Islam dalam hal ini adalah garis besar dan
fondasi umat Islam dalam menjalankan relasi kehidupan sebagai
hamba, baik hubungan vertikal pada Tuhan maupun hubungan
horizontal kepada sesama makhluk (manusia, alam, dan jin).
Ikhtiar tersebut bukan perkara yang mudah ditengah hiruk
pikuk cobaan dan kesulitan hidup dunia temporal. Maka Sunan
Kalijaga menegaskan dalam lirik berikutnya sebagai perintah
sekaligus pepiling, “Lunyu lunyu penekna kanggo mbasuh dodot-
ird (dodot sird)” (Meski licin panjatlah, untuk membasuh pakaianmu
[ageman, agama]). Pembersihan pakaian (ageman, agama) yang
bermakna ganda ini (zahir dan batin) adalah sebagai bentuk
keharusan menyucikan diri, sebab untuk menghadap yang Maha
Suci seorang hamba diminta juga dalam keadaan suci (berwudu
dan merendahkan diri di hadapan-Nya). Meski licin, sulit, dan
pelik, panjatlah dan mendekatlah. Karena hanya dengannya
seorang hamba dapat membasuh atau membersihkan laku dirinya
dalam beragama yang sering diliputi bias, salah dan lalai. Oleh
sebab itu, seorang pengembala (hamba) haruslah senantiasa
bersabar dan tabah atas proses pembersihan diri dari segala
akhlak tercela yang akan mengotori laku dalam beragamanya.

Dodot-ird (dodot sird) dodot-ird (dodot sird) kumitir bédhah ing
pinggir, Dondomana jlumatana kanggo sebd méngko sore,
Mumpung padhang rémbulane, Mumpung jémbar kalangane, Ya
suraka surak-iya.

Dalam lirik ini, Sunan Kalijaga menunjukkan realitas
kehidupan sosial dengan “berkelebat, (dan) sobek di
pingirannya”. Ada bagian dalam perilaku beragama dan

berakhlak oleh umat Islam yang menyimpang dari nilai-nilai



Nama Penulis
DOI: _https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 | 51
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

akhlak Islami. Penyimpangan yang dilakukan segelintir orang
dalam bentuk menyakiti atau menindas umat (rakyat), berfoya-
foya, korupsi, pelecehan, dan lainnya. Maka dari itu,
“Rekatkanlah, jahitlah”. Seruan pembenahan ini agar
menumbuhkan kembali jiwa yang tandus dengan akhlak Islami
yang dilatih dan diikhtiari dengan segenap keyakinan. Dan
kemudian darinya akan tumbuh dan tercermin perilaku akhlaqul
karimah.

Segenap ikhtiar seorang hamba dalam  usaha
pembenahannya itu pada hakikatnya “untuk [bekal] menghadap
Sang Raja petang nanti”. Menghadap “Sang Raja” dalam hal ini
ialah Tuhan tentu membawa diri dengan bekal iman dan takwa
yang sebaik-baiknya.

Kemudian menuju waktu “petang” atau sore bukanlah
waktu yang lama. Perumpaan ini ingin menegaskan bahwa hidup
adalah sementara. Dengan kesementaraan ini dan segala nikmat
yang telah Tuhan berikan, seorang hamba mestilah iling lan
waspada (ingat dan waspada) untuk segera kembali pada-Nya
dengan melakukan amal kebaikan dan menjauhi kemaksiatan.

Sunan Kalijaga menegaskan, “Mumpung masih terang
cahaya rembulannya [Nur Cahya]. Mumpung pendar cincin
Cahaya yang mengelilinginya masih tebal”. Lirik tersebut
menunjukkan bahwa selagi masih ada waktu yang diberikan oleh
Tuhan, pintu taubat (pembenahan diri untuk kembali pada-Nya)
masih terbuka lapang bagi umat Islam yang telah menyimpang
atas diri dan agamanya untuk membangun hidup yang lebih baik
yang berlandaskan pada nilai-nilai keislaman. Kemudian, hamba
yang telah lolos dari jeratan hawa nafsu angkara yang
sebelumnya telah menyederai perilaku agamanya, ia akan
tumbuh dan tampil membawa cahaya sebagai konsekuensi
pantulan akhlak di lingkungannya dan di hadapan-Nya. Dan

demikian, “Bersoraklah menyambutnya” dengan segenap suka



Nama Penulis
DOI: _https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 | 52
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

cita sebagai hamba yang telah suci dari kemelekatan dosa, dan
kembali bertakwa dan berakhlak dalam perjumpaannya pada
level hidup yang lebih luhur dan kembali pada-Nya dalam

keadaan yang terpanggil sebagai “jiwa yang tenang”.

2. Dimensi Karakter Berbasis Wisdom Art

Secara etimologis, Poerwadarminta mengungkapkan bahwa: ‘“Karakter
berarti tabiat, watak, sifat-sifat kejiwaan, akhlak dan budi pekerti yang
membedakan seseorang dengan orang lain (Poerwadarminta 2007, 521).
Sedangkan secara terminologis, para ahli memberikan definisi yang berbeda-
beda mengenai karakter. Menurut Endang Sumantri, “Karakter adalah suatu
kualitas positif yang dimiliki seseorang sehingga membuatnya menarik dan
atraktif; reputasi seseorang; seseorang yang unusual atau memiliki kepribadian
yang eksentrik (Sumantri 2005, 6). Selanjutnya, Doni Koesoema, menjelaskan
bahwa Kkita sering mengasosiasikan karakter dengan apa yang disebut
temperamen yang memberinya definisi yang menentukan unsur psikososial
yang dikaitkan dengan pendidikan dan konteks lingkungan (A. 2007, 8).
Sementara, Ahmad Tafsir menyatakan bahwa “Karakter adalah lebih dekat atau
sama dengan akhlak, yaitu spontanitas pantulan manusia bersikap, atau
perbuatan yang telah menyatu dalam diri manusia, sehingga ketika muncul tidak
perlu dipikirkan lagi (Tafsir 2000, 15). Akhlak dalam hal ini menjadi pondasi
dasar beragama dan bersosial sebagaimana teladan dan risalah Nabi Muhammad
Saw kepada umatnya agar memiliki cerminan akhlak yang mulia (Supriani dkk.
2022).

Karakter atau akhlak dalam Islam termaktub dalam al-Qur’an dan hadis
(Rifai 2016). Sebagai pedoman, al-Qur’an menjadi basis pondasi pembentukan
karakter yang tertuang dalam beragam bentuk, seperti cerita kisah (gissah)
sejarah kenabian atau para ahli hikmah (Hasanah 2020). Terdapat beberapa
karakter yang terverifikasi dalam Al-Qur’an dengan penggunaan ragam kata
yang transformatif dan bervariatif. Karakter siddig (benar atau jujur) terekam
dalam Q.S. Maryam ayat 41; karakter amanah (terpercaya) dalam Q.S. An-Nisa
ayat 58; karakter tabligh (penyampai wahyu dan ajaran) dalam Q.S. Al-Maidah



Nama Penulis
DOI: _https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 | 53
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

ayat 67; karakter faranah (cerdas, pandai,dan bijaksana) dalam Q.S. Al-An’am
ayat 83. Di ayat yang lain, dalam Q.S. At-Taubah ayat 128 Allah menunjukkan
empat karakter utama Nabi Muhammad SAW dalam menuntun umat, yakni: (1)
‘Aziz (kuat akan mengemban beratnya amanat umat), (2) Haris (keinginan
kuat), (3) Raaf (santun, lembut), (4) Rakim (penyayang, welas asih).

Karakter islami di atas termaktub pula dalam perumusan pendidikan
karakter yang di atur dalam Permendiknas No. 23 tahun 2006 oleh pusat
Kurikulum Kemdiknas. Dalam peraturan tersebut, pemerintah merumuskan 17
(tujuh belas) karakter, yakni: (1) nilai kejujuran, (2) Religius, (3) Ketangguhan,
(4) Kemandirian, (5) Kedemokratisan, (6) Berpikir logis, inovatif, kritis, kreatif
(7) Kerja Keras, (8) Disiplin, (9) Percaya diri, (10) Berjiwa Kepemimpinan,
(11) Cinta llmu, (12) Gaya hidup sehat, (13) Sadar akan hak dan kewajiban diri,
(14) Keingintahuan, (15) Berorientasi pada tindakan, (16) Berani dalam
mengambil resiko (17) Kecerdasan (Muchtar dan Suryani 2019, 142).
Kesesuaian antara karakter islami yang tertuang dalam Al-Qur’an dan
Permendiknas No. 23 tahun 2006 menjadi inheren dan padu dalam membangun
dan membentuk model pendidikan karakter yang sesuai dan berbasis wisdom
art dengan kompleksitas tuntutan pendidikan zaman Kini.

Terdapat prinsip-prinsip pendidikan karakter yang harus menjadi
perhatian penting oleh para guru di sekolah agar terlaksana dengan lancar.
Kemendiknas memberikan 11 prinsip untuk mewujudkan pendidikan karakter
yang efektif sebagai berikut:

(1) Mempromosikan nilai-nilai dasar etika sebagai basis karakter; (2)
Mengindetifikasi karakter secara komprehensif supaya mencakup
pemikiran, perasaan, dan prilaku; (3) Menggunakan pendekatan yang
tajam, proaktif dan efektif untuk membangun karakter; (4) Menciptakan
komunitas sekolah yang memiliki kepedulian; (5) Memberikan
kesempatan kepada peserta didik untuk menunjukkan perilaku yang baik;
(6) Memiliki cakupan terhadap kurikulum yang bermakna dan
menantang yang menghargai semua peserta didik, membangun karakter
mereka, dan membantu mereka untuk sukses; (7) Mengusahakan

tumbuhnya motivasi diri pada peserta didik; (8) Memfungsikan seluruh



Nama Penulis
DOI: _https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 | 54
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

staf sekolah sebagai komunitas moral yang berbagi tanggungjawab untuk

pendidikan karakter dan setia pada nilai dasar yang sama; (9) Adanya

pembagian kepemimpinan moral dan dukungan luas dalam membangun
inisiatif pendidikan karakter; (10) Memfungsikan keluarga dan anggota

masyarakat sebagai mitra dalam usaha membangun karakter; (11)

Mengevaluasi karakter sekolah, fungsi staf sekolah sebagai guru-guru

karakter, dan manifestasi karakter positif dalam kehidupan peserta didik.

Dari penjabaran di atas, maka dapat ditarik analisa beberapa karakter
yang juga terintegrasi dalam tembang dolanan Ilir-ilir, baik secara eksplisit atau
implisit.

Secara eksplisit: Tembang dolanan Ilir-ilir karya Sunan Kalijaga
menegaskan ajakan untuk membentuk dan membenahi karakter dan moral anak
di lingkungan keluarga, lingkungan bermain ataupun peserta didik di lingkup
sekolah dasar. Karakter seperti harzs atau Ketangguhan, Amanah dan
Demokratis, Kerja Keras, Berjiwa Kepemimpinan yang dilengkapi dengan
empat karakter keimanan (Tabligh, Siddig, Fatanah, Amanah) adalah tujuan dari
dakwah melalui tembang Ilir-ilir (Sonia dkk. 2020). Beberapa karakter tersebut
terintegrasi dari upaya bagaimana seorang anak atau peserta didik (pengembala,
pengemong) berusaha memaksimalkan dirinya dalam proses belajar dan
pengembangan diri (pohon belimbing) untuk menuntut dan menghimpun ilmu
yang meski pahit, sulit, getir, dan penuh ujian.

Sunan Kalijaga dalam tembang dolanan Ilir-1lir, mengungkapkan secara
simbolis lapis makna bahwa peserta didik haruslah memiliki jiwa pemimpin
sebagaimana Nabi Muhammad SAW, yang kelak akan memimpin keluarganya,
atau setidaknya menjadi pemimpin atas dirinya. Karena dengan begitu, peserta
didik akan menempuh proses pembelajaran dengan fokus, dan tidak diombang-
ambingkan oleh kemalasan yang hanya akan memimpinnya pada kerusakan dan
jurang penyesalan. Sehingga, setelah merasakan pahit dan getirnya segala ujian
dan berhasil melampauinya, peserta didik tumbuh menjadi insan yang cerdas,
tangguh, bermental baja, dan berwawasan luas. Dengan demikian, peserta didik
akan memiliki jiwa yang memantulkan karakter dan akhlak terpuji yang

tercermin dalam lingkup keluarga, teman, sekolah (Mustofa dan Ghofur 2022).



Nama Penulis
DOI: _https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 | 55
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

Kepribadian yang demikian yang kemudian akan sangat diharapkan

kontribusinya dalam pembentukan dan pembinaan masyarakat (Nainggolan

2022)

Secara implisit: Religius (Khasanah dkk. 2022), Disiplin, Cinta IImu,

Sadar akan hak dan kewajiban diri, Berorientasi pada tindakan, Berani dalam

mengambil resiko. Meski implisit, fungsionalitas tembang mampu menjangkau

karakter-karakter imbuhan lainnya. Sebab pengaruh narasi, nasihat dan
wejangan dalam tembang menanamkan dampak pada masyarakat yang akan
tercermin dalam kehidupan sehari-hari yang kemudian membentuk budaya
berbasis wisdom art (Badrun dan Mutmainnah 2024). Budaya luhur ini menjadi
penting untuk dilestarikan sebagai upaya nguri-nguri (menghidupkan) interaksi
dan komunikasi emosional komunitas dan untuk memfasilitasi masyarakat lokal

dalam menyikapi peran kepemilikan budayanya secara utuh (Oikelome 2021).
KESIMPULAN

Tembang dolanan llir-1lir karya Sunan Kalijaga sebagai kreasi strategi dakwah
dalam bentuk puisi dan dinyanyikan memiliki makna dan aspek berlapis-lapis. Aspek
filosofi-religius sebagai unsur utama sangat kuat yang bisa termaknai dan teridentifikasi
melalui pendalaman atau interpretasi karya sastra. Sebab permainan metafora seperti
“Hir-ilir’, “Cah angon”, “Belimbing”, “Dodot” dan lainnya tidak bisa dipahami hanya
secara tekstual melainkan secara interpretasi sastra dan kontekstual historis.

Pemaknaan yang berlapis tersebut menggugah kita pada dua aspek: Tasawuf dan
pendidikan karakter berbasis wisdom art. Terdapat lapisan-lapisan makna dalam
tembang dolanan Ilir-1lir yang mengandung nilai-nilai filosofis-religius, yang mampu
menjadi model pembentukan karakter zaris dan berjiwa pemimpin dengan kelengkapan
karakter tabligh, siddig, fafonah, dan amanah. Kesemuanya terintegrasi secara inheren
dan koheren. Dan kedua aspek tersebut memiliki hubungan integral dalam seluruh lirik
lir-1lir. Penulis menemukan bahwa aspek tasawuf dalam tembang tersebut ditekankan
pada ranah tasawuf akhlaki. Maka dapat ditarik kesimpulan, bahwa mengamalkan
tasawuf baik dengan pendekatan falsafi, akhlaki, atau amali, seseorang dengan
sendirinya menempa dirinya untuk berakhlak baik/terpuji. Dan integrasi antar tasawuf
dan pendidikan karakter berbasis wisdom art adalah upaya saling menguatkan bangunan



Nama Penulis
DOI: _https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 | 56
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

pendidikan, baik formal maupun nonformal, sebagai pembangunan kualitas diri seorang

hamba (murid/peserta didik).

DAFTAR PUSTAKA

A., Doni Koesoema. 2007. Pendidikan Karakter Strategi Mendidik Anak di Zaman
Global. Pelangi Publishing.

Afifi, Irfan. 2023. Daulat Kebudayaan: Jawa dan Islam dalam Sebuah Pertemuan.
Pojok Cerpen.

Afriyanti, Nuny. 2017. Teks Tembang Lir-llir Pada Pernikahan Adat Jawa (Kajian
Semiotik). Jurusan Bahasa dan Sastra Indonesia Fakultas Sastra Universitas
Medan.

Badrun dan Mutmainnah. 2024. “Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Tembang
Rengganis Sasak.” JPI: Jurnal Pendidikan IPS 14 (2): 388-98.

Budiman, Amin. 1982. Walisongo Antara Legenda dan Fakta. Penerbit Tanjung Sari.

Djunaedi, P. 2019. Aliran Sunan Kalijaga Tentang Hidup. Amanah Citra.

Hadianata, Yudi. 2015. Sunan Kalijaga: Biografi, Sejarah, Kearifan, Peninggalan, dan
Pengaruh-pengaruhnya. DIPTA.

Hasanah, R. 2020. “Pendidikan Karakter dalam Perspektif Al-Qur’an Hadits.” Jurnal
Holistika 4 (1): 22-26.

Haya Yumna Hayati Kholiq. 2024. “Pengaruh Lagu ‘Lir-Ilir’ terhadap Pengembangan
Karakter dan Kreativitas Anak.” Proceedings of The 8th Annual Conference on
Islamic Early Childhood Education 2024 8 (November): 101-5.
https://conference.uin-suka.ac.id/index.php/aciece/article/view/1528.

Indianto, Dimas. 2012. “Puisi, Komunikasi, dan Nilai Kehidupan.” Jurnal Komunika, 2,
vol. 6 (Desember): 272.

Isa, Syaikh ‘Abdul Qadir. 2005. Hakekat Tasawuf. Qisthi Press.

Juliastuti, Sholeh Hidayat, Ujang Jamaludin, dan Suroso Mukti Leksono. 2024.
“Analisis Pendidikan Islam dan Nilai Pendidikan Karakter Pemimpin Melalui
Tembang Tradisional Lagu Ilir-Ilir Karya Sunan Kalijaga.” SAP: Susunan
Artikel Pendidikan 8 (3): 462—72.

Katsoff, Louis. 1992. Pengantar Filsafat. Tiara Wacana.

Khaelany, Munawwar J. 2014. Sunan Kalijaga Guru Orang Jawa. Araska.

Khasanah, E. A., Y. Ichsan, dan Y. M. Anjar. 2022. “Nilai-Nilai Keislaman pada
Tembang Lir-1lir Karya Sunan Kalijaga.” Ta'dib: Jurnal Pendidikan Islam 20
(1): 13-24.

Ki Hajar Dewantara. 1964. Serat Sari Swara. Vol. 1. P.N. Pradnjaparamita.
https://langka.lib.ugm.ac.id/viewer/index/2081.

Muchtar, Dahlan, dan Aisyah Suryani. 2019. “Pendidikan Karakter Menurut
Kemendikbud.” Edumaspul: Jurnal Pendidikan 3 (2): 50-57.

Muhajirin, Mahmuddin, Indo Santalia, dan Andi Ahmad Zahri Nafis. 2025. “Mistisisme
Islam Wali Songo.” Farabi 22 (1): 47-60.

Mulyono. 2020. “Strategi Pendidikan dalam Tembang Lir-llir Sunan Kalijaga sebagai
Media Dakwah Kultural.” Nadwa: Jurnal Pendidikan Islam 14 (1): 51-64.
Mustofa, A., dan A. Ghofur. 2022. “Konsepsi Pembiasaan Sholat Dhuha dan Membaca
Al-Qur’an dalam Peningkatan Akhlak.” Tasyri’: Jurnal Tarbiyah-Syariah-

Islamiyah 29 (1): 1-10.



Nama Penulis
DOI: _https://dx.doi.org/10.31958/atjpi.v6i1.16290 | 57
Volume 6 Nomor 2 Tahun 2025

Nainggolan, J. 2022. “Lingkup Pembelajaran dalam Implementasi Pendidikan
Karakter.” Jurnal Pendidikan Indonesia: Teori, Penelitian, dan Inovasi 2 (2).

Nata, Abudin. 2011. Akhlak Tasawuf. Rajawali Press.

Nurgomariyyah, Afiva, Setya Yuwana Sudikan, Anas Ahmadi, dan Indayani. 2023.
“Tembang Lokal Jawa di Jawa Timur: Pergulatan Antara Tradisi dan
Modernitas.” Jurnal Budaya Nusantara 6 (2): 297-308.

Oikelome, Albert. 2021. “Musik Tarian: Studi Musik dan Tarian dalam Budaya
Indonesia.” Awka Journal of Research in Music and Arts 13 (1): 185-202.

Poerwadarminta. 2007. Kamus Umum Bahasa Indonesia. Balai Pustaka.

Qothrunnada, Channa, dan Eko Murtiasih. 2021. “Reaktualisasi Dakwah Wali Songo:
Pemikiran, Gerak Dakwah KH Said Aqil Siroj dalam Menebar Islam Rahmatan
Lil Alamin.” 78-90.

Rifai, A. 2016. “Pendidikan Karakter dan Pendidikan Akhlak.” Al Qalam: Jurnal limiah
Keagamaan dan Kemasyarakatan 9 (17).

Rumpaka, R. A., dan L. Ayundasari. 2021. “Akulturasi Budaya Tembang Lir-llir
sebagai Media Dakwah Sunan Kalijaga.” Jurnal Integrasi dan Harmoni Inovasi
IImu-1Imu Sosial 1 (4): 470-76.

Shihab, Alwi. 2009. Akar Tasawuf di Indonesia, Antara Tasawuf Sunni dan Tasawuf
Akhlaki. Pustaka Iman.

Sobur, A. 2009. Analisis Teks Media: Pengantar untuk Analisis Wacana, Analisis
Semiotik dan Analisis Farming. Remaja Rosda Karya.

Sonia, C., N. E. Isnawati, dan U. Nadhiroh. 2020. “The Implementation of Kalijaga
Sunan Dolanan Village on Character Education in Children.” Tsaqofah dan
Tarikh Jurnal Kebudayaan dan Sejarah Islam 5 (1): 71-78.

Stone, Jhonatan W. 2021. Listening to The Lomax Archive: The Sonic Rhetorics of
African American Folksong in The 1930s. University of Michigan Press.
Sumantri, Endang. 2005. Pendidikan Karakter: Nilai Inti Bagi Upaya Pembinaan

Kepribadian Bangsa. Rosda Karya.

Sunyoto, Agus. 2007. Atlas Wali Songo. Pustaka Pelajar.

Supriani, Y., N. Nurwadjah, dan A. Suhartini. 2022. “Konsep Pendidikan Karakter
dalam Islam.” Jurnal Pendidikan dan Konseling 4 (2): 39-47.

Tafsir, Ahmad. 2000. llmu Pendidikan Perspektif Islam. Remaja Rosda Karya.

Taftazani, Abu al-Wafa al-. t.t. Madkhal ila al-Tasawwuf al-Islami. Dar al-Thagafah.

Teba, Sudirman. 2003. Tasawuf Positif. Perdana Media.

Warsini. 2021. “Peran Wali Songo (Sunan Bonang) dengan Da’wah dalam Sejarah
Penyebaran Islam di Jawa Timur.” Asanka: Journal of Social Science and
Education 1 (2): 23-45.

Wikipedia bahasa Indonesia, ensiklopedia bebas. t.t. “Lir-ilir.” Diakses 25 September
2023. https://id.wikipedia.org/wiki/Lir-ilir.



