
  

Istinarah: Riset Keagamaan, Sosial dan Budaya, Vol. 7 (1), 2025, (Januari-Juni) 

 

ISSN Print : 2714-7762 ISSN Online : 2716-3539 

 

Tersedia online di: https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/istinarah/index  
 

61 

Istinarah, Volume 7 Nomor 1, Januari - Juni 2025 

Mashlahah Mursalah dan Tantangan Zaman 

 (Studi Konseptual dan Implikasinya terhadap Isu Kontemporer) 
 

Muhammad Ikhwan1, Ismail2, Busyro3 
1Institut Darul Quran Payakumbuh, Indonesia 

2 Universitas Islam Negeri Syekh M. Djamil Djambek Bukittinggi, Indonesia 

3 Universitas Islam Negeri Syekh M. Djamil Djambek Bukittinggi, Indonesia 

ikhwangcr@gmail.com 
 

Abstract 
Mashlahah mursalah is one of the sources of Islamic law whose legitimacy has been debated among 
scholars. Therefore, it is necessary to further examine al-Mashlahah al-Mursalah, particularly focusing 
on the implications and consequences of its application in practice. This article employs a library 
research method, using content analysis and practical analysis of various references related to al-
Mashlahah al-Mursalah. The conclusion of this discussion is that the implications of this method 
greatly contribute to the development and resolution of contemporary Islamic legal issues. However, 
despite its importance, there are negative consequences that must be anticipated, as al-Mashlahah al-
Mursalah has the potential to be misused by certain groups to justify their own opinions. 
Keywords: Al-Mashlahah al-Mursalah, Islamic Law, Implications, Consequences, Maqashid al-Shariah 

 

Abstrak 

Mashlahah murasalah merupakan salah satu sumber hukum Islam yang diperdebatkan oleh para ulama 

tentang kehujjahannya. Oleh karena itu perlu untuk dilakukan pembahasan lebih lanjut mengnai 

mashlahah murasalah ini yang berfokus kepada impilkasi dan konsekuensi dari praktek mashlahah 

mursalah ini. Metode dalam artikel ini menggunakan jenis kepustakaan dengan analisis konten dan 

analisis praktis dari berbagai referensi yang berkaitan dengan mashlahah mursalah. Keimpulan dalam 

pembahasan ini adalah implikasi dari metode mashlahah mursalah ini sangat membantu dalam 

perkembangan dan pemecahan permasalahan hukum Islam dalam zaman kontemporer ini. Namun, 

dibalik pentingnya keberadaan mashlahah mursalah ini, ada konsekuensi negatif yang perlu diwaspadai, 

karena mashlahah ini berpeluang untuk dijadikan pemebenaran oleh suatu golongan untuk mendukung 

pendapat mereka. 

Kata Kunci: Mashlahah Mursalah, Hukum Islam, Implikasi, Konsekuensi, Maqashid Syariah 

PENDAHULUAN 

Menetapkan sebuah ketentuan hukum Islam tentu diperlukannya sumber-
sumber hukum sehingga hukum dapat dibuat dan diamalkan sebagaimana mestinya 
sesuai dengan kehendak Syari’ atau yang dikenal dengan maqashid syari’ah. Sehingga 
ketentuan hukum tersebut bisa menyentuh ke dalam hati umat dan tentunya dengan 
demikian nilai-nilai dari syari’at dapat dengan mudah tercapai, karena umat 
melaksanakan ketentuan hukum penuh dengan kesadaran dan pemaknaan dari 
hukum tersebut. Sumber-sumber hukum yang ada pada Islam ternyata ada yang 
disepakati oleh para ulama yaitu; Alquran, hadis, ijma’ dan qiyas, dan ada pula yang 
diperselisihkan tentang keberadaannya, pemaknaannya, serta batasan yang berbeda 
tentang pemkaiannya, (Muslimin 2019) salah satunya adalah mashlahah mursalah. 

Dalam sejarah perkembangan hukum Islam, mashlahah mursalah telah 
digunakan oleh para ulama untuk menjawab persoalan-persoalan yang tidak ada dalil 
khususnya, bahkan Khalifah Umar bin Khattab pernah mempraktekkannya, yaitu 
tanah hasil perang di Irak dan Syam tidak dibagikan kepada prajurit, melainkan 
dikelola demi kemaslahatan umum. (Ridwan 2018) Hal ini menunjukkan bahwa 
mashlahah mursalah memiliki fleksibilitas dan relevansi dalam menyelesaikan 

https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/istinarah/index


 

62 

Istinarah, Volume 7 Nomor 1, Januari - Juni 2025 

problematika yang dihadapi umat Islam sepanjang zaman. Kemudian pada akhirnya 
mashlahah mursalah ini dikonsep oleh imam Malik sebagai salah satu sumber hukum 
Islam. 

Mashlahah mursalah ini telah banyak dibahas dalam berbagai literatur. Namun 
bisa dikategorikan kepada empat kategori. Pertama, membahas mengenai konsep dan 
pendapat para ulama seperti yang ditulis oleh Arifin  (Arifin 2024), Aminudin  
(Aminudin, Panjaitan, and Lubis 2024), Syamsuddini  (Syamsuddini 2022) dan Hafidz 
Syuhud  (Hafidz Syuhud and Kawakib 2022). Kedua, membahas mengenai 
pengamalan mashlahah mursalah pada perekonomian seperti yang ditulis oleh Farid 
Wajdi  (Farid Wajdi, Ummi Salamah Lubis 2023), Nursantri Yanti  (Yanti 2022), Dedi  
(Dedi, Ibnu Rusydi, and Nursyamsi 2022) dan Khoirul Anam  (Khoirul Anam 2022). 
Ketiga, membahas mengenai praktek mashlahah pada pemerintahan seperti yang ditulis 
oleh Warsito  (Warsito and Syafruddin Syam 2024), Almirah  (Almirah Meida Risfina, 
Haqi, and Rosyad 2015), Dani Habibi  (Habibi et al. 2024). Keempat, membahas 
mengenai praktek mashlahah pada perkawinan seperti yang ditulis oleh Hidayat  
(Hidayat and Saepullah 2019), Mesraini  (Mesraini 2022).  

Penelitian yang telah dikategorikan tersebut pada umumnya mempunyai 
persamaan dengan penelitian pada artikel ini. Persamaannya adalah mengeksplor 
semua konsep mashlahah musrsalah serta perbedaan pendapat ulama tentang 
keberaddan mashlahah mursalah. Perbedaannya terletak pada, bahwa semua artikel 
selain yang ada tersebut pada umumnya menjadikan alternatif lain dari istinbath 
hukum, namun pada artikel ini akan mengungkap permasalahan implikasi dan 
konsekuensi dari pengamalan mashlahah mursalah ini, bahwa karena mashlahah mursalah 
ini sangat bebas, maka ada konsekuensi negatif dari kebebasan mashlahah mursalah 
tersebut. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap apa alasan sebenarnya kenapa 
para ulama bebeda pendaapat tentang kehujjahan mashlahah mursalah ini terutama 
imam Syafi’i, yang dilihat dari aspek impilkasi dan konsekuensi dari praktek mashlahah 
mursalah Penelitian ini penting dilakukan karena mashlahah mursalah adalah salah satu 
yang urgen dalam perkembangan hukum Islam, agar mashlahah mursalah ini tidak 
disalah pakaikan oleh oknum yang ingin mencari helah dalil dalam menjalankan 
urusannya. 

METODE 

Penelitian ini merupakan penelitian pustaka menggunakan pendekatan 
kualitatif, dengan mengumpulkan berbagai literatur yang menyangkut konsep 
mashlahah mursalah dan pemakaiannya dalam perkembangan hukum Islam di zaman 
kontemporer, serta ditambah dengan tulisan yang mendukung lainnya. Analisis data 
yang dilakukan adalah dengan analisis konten dari semua literatur yang didapatkan, 
serta ditambah dengan analisis praktis pada istinbath hukum dengan mashlahah 
mursalah tersebut. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pengertian Mashlahah 

Secara bahasa, kata mashlahah berasal dari bahasa Arab, dari akar kata صلح, 
yang berarti "baik," "manfaat," atau "kebajikan." (Yusuf hadziq and Kawakib 2015) 
Dalam bentuk kata kerja, shalaha berarti "memperbaiki" atau "menghasilkan 



 

63 

Istinarah, Volume 7 Nomor 1, Januari - Juni 2025 

kebaikan," (Bahruddin 2024) sementara kata mashlahah adalah bentuk isim (kata 
benda) yang berarti "kebaikan," "kemanfaatan," atau "kemaslahatan. (Firdaussiah and 
Masrokhin 2024) Mashlahah ialah konsep hukum Islam yang merujuk pada 
kemaslahatan atau manfaat yang dihasilkan dari suatu tindakan atau hukum. 
(Risdianto 2021) Dalam konteks hukum Islam, mashlahah menjadi prinsip penting 
dalam menetapkan hukum yang bertujuan untuk mencapai kebaikan dan mencegah 
kerugian bagi individu maupun masyarakat. (Rohmati, Anggraini, and Widiastuti 
2018) Mashlahah berfungsi sebagai dasar dalam ijtihad, terutama ketika menghadapi 
masalah yang tidak dijelaskan secara langsung oleh Al-Quran maupun Hadis. (Mustofa 
2017) 

Mashlahah menurut Muhammad Hasbi As-Siddiqi ialah: 

قِ 
ْ
خَل

ْ
مَفَاسِدِ عَنِ ال

ْ
ارعِِ بِدَفْعِ ال ى مَقْصُوْدِ الشَّ

َ
مُحَافَظَةُ عَل

ْ
ل
َ
 ا

“Memelihara tujuan syara’ dengan jalan menolak segala sesuatu yang merusakkan 
makhluk.”  
Menurut Imam Ar-Razi mashlahah adalah: 

وَنُفُوْسِ  دِيْنِهِمْ  حِفْظِ  فِى  لِعِبَادِهِ  حكَِيْمُ 
ْ
ال ارعُِ  الشَّ  

َ
قَصَدَها تِيْ 

َّ
ال مَنْفَعَةِ 

ْ
ال عَنِ  عِبَارَةٌ  نَّهَا 

َ
هِمْ بِا

مْوَالِهِمْ 
َ
سْلِهِمْ وَا

َ
 وَعُقُوْلِهِمْ وَن

“Mashlahah adalah perbuatan yang bermanfaat yang telah diperintahkan oleh musyarri’ 
(Allah) kepada hambaNya tentang pemeliharaan agamanya, jiwanya, akalnya, 
keturunannya, dan harta bendanya”. 
Sedangkan mashlahah menurut Imam Al-Ghazali: 

ةٍ  وْ دَفْعِ مَضَرَّ
َ
بِ مَنْفَعَةٍ ا

ْ
صْلِ عَنْ جَل

َ
ا

ْ
حَةُ فَهِيَ عِبَارَةٌ فِى ال

َ
مَصْل

ْ
ا ال مَّ

َ
 ا

 “Mashlahah pada dasarnya ialah meraih manfaat dan menolak madarat.”. 
(Amiruddin 2009) 
Berdasarkan tiga defenisi tersebut, dapat dipahami bahwa dasar dari mashlahah 

ini adalah menolak atau menghilangkan mudarat dalam bentuk apapun, serta 
mengambil peluang manfaat sebaik-bainya. Sehingga maqashidusy syari’ah (tujuan 
syara’) dapat terpelihara dengan sebaik-baiknya dan tentunya dapat diamalkan serta 
dipahami dengan semaksimal mungkin. 

Macam-Macam Mashlahah 

Mashlahah ini, jika dilihat dari berbagai aspek, maka mashlahah akan terbagi 
berdasarkan aspek-aspek tersebut, yakni. 

Berdasarkan aspek prioritas penggunaannya, mashlahat dibagi kepada tiga 
macam, yaitu: 

Mashlahah al-Dharuriyah, yaitu kemashlahatan yang berhubungan dengan 
kebutuhan pokok umat manusia di dunia dan akhirat. Kemashlahatan seperti ini ada 
lima, yaitu; memelihara agama, memelihara jiwa, memelihara akal, memelihara 
keturunan, memelihara harta. Kelima kemaslahatan ini, disebut dengan al-mashalih al-
khamsah. 



 

64 

Istinarah, Volume 7 Nomor 1, Januari - Juni 2025 

Mashlahah al-Hajiyah adalah keuntungan yang diperlukan untuk 
menyempurnakan penggunaan dasar sebelumnya dalam bentuk keselamatan, karena 
itu adalah kebutuhan dasar manusia, atau dengan kata lain, mashlahat yang 
dibutuhkan orang ketika mengatasi berbagai kesulitan yang mereka hadapi. Misalnya, 
bidang ibadah, melanggar puasa pelancong, konyol. Di daerah Muamara, hewan bisa 
berburu dan makan makanan lezat 

Mashlahah al-Tahsiniyah adalah bentuk kebebasan yang saling melengkapi yang 
dapat mengisi keuntungan sebelumnya. Misalnya, disarankan untuk makan, 
berdandan, berdandan, bermain dengan baik, melakukan beberapa Santa, lakukan 
sebagai latihan tambahan, dan menghilangkan kotoran dari tubuh manusia.. (Harun 
1997) 

Ketiga kemashlahatan yang telah dijelaskan tersebut perlu dibedakan, agar 
seorang muslim bisa menentukan prioritas ketika mengambil suatu kemashlahatan. 
Kemashlahatan al-dharuriyah harus lebih didahulukan daripada kemashlahatan hajiyah, 
dan begitu juga dengan kemashlahatan hajiyah lebih didahulukan dari kemashlahatan 
tahsiniyah. 

Jika mashlahah dilihat dari aspek kandungannya, maka ulama ushul fiqh 
membagi kepada: 

Mashlahah al-‘Ammah, yakni mashlahah yang pemeliharaannya bertujuan 
menentukan kebaikan dan kesejahteraan seluruh masyarakat atau sebagian besar 
masyarakat, tanpa melihat kepada satuan-satuan individu dari mereka. (Miqa 1985) 
Misalnya penggusuran beberapa urmah penduduk karena akan diperluasnya aliran 
sunggai, karena menyangkut kepentingan orang banyak. 

Mashlahah al-Khashah, yakni mashlahah yang pemeliharaannya bertujuan untuk 
menentukan kebaikan serta kesejahteraan yang bersifat individuil; dari yang bersifat 
individuil ini mengarah kepada kebaikan dan kesejahteraan yang bersifat kolektif, 
(Miqa 1985) Seperti ambulan menerobos lampu merah atau macet di jalan raya 
karena untuk menyelamatkan pasien yang sedang kritis. 

Pembagian kedua kemashlahatan ini bertujuan untuk menentukan prioritas 
mana yang harus didahulukan apabila antara kemashlahatan pribadi bertentangan 
dengan kemashlahatan umum. Pada pertentangan kedua kemashlahatan ini, 
didahulukanlah kemashlahatan umum dari pada kemashlahatan peribadi. 

Kemudian, mashlahah jika dilihat dari aspek berubah atau tidaknya, 
Muhammad Mushthafa al Syalabi membagi kepada dua bentuk, yaitu; 

Mashlahah al-Tsabitah, adalah kemashlahatan yang mempunyai sifat tetap, tidak 
akan berubah sampai akhir zaman. Contoh, berbagai kewajiban ibadah, seperti shalat, 
puasa, zakat dan haji. 

Mashlahah al-Mutaghayyirah, yaitu kemashlahatan yang berubah-ubah 
berdasarkan perubahan tempat, waktu, dan subjek hukum. Kemashlahataan ini 
berkaitan dengan permasalahan mu’amalah dan adat kebiasaan, seperti pada masalah 
makanan yang berbeda-beda antara satu daerah dengan daerah lainnya. (Al-Syalabi 
n.d.) 

Dilihat dari aspek pandanganan mashlahah menurut syara’ terbagi kepada; 
Pertama; Mashlahah al- mu’tabarah, yaitu kemashlahatan yang ditegaskan oleh 

syara’, baik dari alQur’an maupun hadits. (Shalih 1968) Maksudnya, adanya dalil 
khusus yang menjadi dasar bentuk dan jenis kemashlahatan tersebut. Misalnya untuk 



 

65 

Istinarah, Volume 7 Nomor 1, Januari - Juni 2025 

memelihara jiwa, disyari’atkan hukum qishas bagi pembunuh yang melakukannya 
dengan segaja dan bukan karena haknya (QS. 2: 179). 

Ulama memegang manfaat Mu'tabaraah, penggunaannya termasuk dalam 
kegiatan Qiyas. Oleh karena itu, tampaknya tepat ketika Husein Hamid Hasan 
mengatakan bahwa mashlahat mu'tabarat ke arah ini dimasukkan dalam pembahasan 
Qiyas. Dengan kata lain, penggunaan mashlahaat untuk membangun hukum adalah 
qiyas sendiri. (Hasan 1971) 

Kedua; Mashlahah al-Mulghah, adalah kemashlahatan yang ditolak oleh syara’, 
disebabkan bertentangan dengan ketentuan syara’, dengan artian bahwa mashlahat 
tersebut dibatalkan oleh dalil syari’at atau dilarang penggunaannya. (Shalih 1968) Hal 
pembatalan ini terjadi karena disebabkan manfaatnya lebih kecil daripada 
mudharatnya atau bias jadi karena manfaatnya bisa menimbulkan mudharat. Maka 
mashlahat seperti ini dikatakan mulghah (tidak terpakai) oleh syari’at. Seperti syara’ 
mengatakan bahwa suami istri yang melakukan hubungan badan di siang Ramadhan 
mendapat hukuman, yaitu dengan memerdekakan budak, atau dengan berpuasa dua 
bulan berturut-turut, atau dengan memberi makan sebanyak 60 orang fakir miskin. 
Namun, Al Laits ibn Sa’ad (94-175H/ahli fiqh Maliki di Spanyol), memberikan 
hukuman berpuasa dua bulan berturut-turut bagi seseorang pejabat di Spanyol yang 
berhubungan badan dengan istrinya pada siang Ramadhan. Ulama memandang, 
bahwa hukum tersebut bertentangan dengan teks hadits Rasulullah, karena hukuman 
itu harus diterapkan secara berturut-turut. Bahwa apabila tidak sanggup 
memerdekakan budak, maka memberi makan fakir miskin 60 orang, kalau tidak 
sanggup juga maka berpuasa dua bulan penuh berturut-turut. Karena itu, ulama ushul 
fiqh memandang bahwa mendahulukan hukuman puasa dua bulan berturut-turut dari 
pada memerdekakaan budak merupakan kemashlahatan yang dianggap bertentangan 
dengan kehendak syara’, maka disimpulkan hukumnya batal. Kemashlahatan seperti 
ini, menurut kesepakatan ulama, disebut dengan mashlahah al-mulghah dan tidak bisa 
dijadikan sebagai landasan hukum. (Misran 2016)  

Contoh lainnya, seperti dalam minuman khamar tersebut ada manfaat yang 
ternyata bisa meransang jiwa menjadi lebih kuat dan berani; begitu juga dengan 
permainan judi ada manfaatnya, bahwa judi bisa dijadikan sebagai sarana usaha untuk 
kehidupan. (Misran 2016) Tapi khamar dan judi itu adalah larangan syara’ yang secara 
tegas. Mashlahat yang terkandung pada khamar dan judi tersebut adalah mashlahat 
mulghah, yakni mashlahat yang dibatalkan oleh syari’at. 

Maka disimpulkan, mashlahah seperti ini tidak bisa menjadi pertimbangan 
ketika melakukan ijtihad untuk merumuskan hokum, dikarenakan syariat itu sendiri 
tidak menerimanya sebagai suatu mashlahat yang mu’tabarah. Misalnya, meminum 
arak ada manfaatnya, al-Qur’an sendiri yang mengakuinya. Akan tetapi sebagaimana 
juga yang dinyatakan oleh al-Qur’an sendiri, bahwa ternyata manfaatnya jauh lebih 
kecil dibandingkan dari pada mudharatnya, dan pada akhirnya khamar sendiri telah 
langsung diharamkan oleh syar’. Berdasarkan hal itu, mashlahat yang seperti ini tidak 
bisa dianggap sebagai mashlahat seperti yang dimaksudkan oleh syari’at. 

Ketiga; Mashlahah al-Mursalah, yaitu kemashlahatan yang keberadaannya tidak 
didukung syara’ dan tidak pula dibatalkan / ditolak syara’ melalui dalil yang rinci. 
Mashlahat ini dikatakan mursalah karena ia terlepas dari dalil yang mengesahkan 
ataupun membatalkannya. Ia merupakan mashlahat mutlaq, yang tidak memiliki 
kaitan atau gantungan khusus pada teks syari’at. Dalam bahasa al-Ghazali, mashlahat 



 

66 

Istinarah, Volume 7 Nomor 1, Januari - Juni 2025 

seperti ini disebut dengan Istislah, (Al-Ghazali 1997) sementara Abdul Wahab Khalaf 
menamakannya dengan Munasib Mursal. (Khalaf 1994) ‘Ali ‘Abd Rabbih 
mendefinisikan mashlahat mursalah yaitu “gambaran menetapkan suatu hukum 
berdasarkan mashlahat atau menolak kemafsadatan dari manusia, yang belum jelas 
dalilnya dari syari’, diterima atau ditolak oleh syara’. (Rabbih 1980) 

Mashlahah Mursalah 

Pengertian Mashlahah Mursalah 

Ada beberapa pengertian Mashlahah Mursalah menurut beberapa tokoh, yaitu: 
 
Al-Ghazali  

 

“Apa-apa (mashlahah) yang tidak ada bukti baginya dari syara’ dalam bentuk nash 
tertentu yang membatalkannya dan tidak ada yang memerhatikannya.” 
 
As-Syaukani  

  

“Mashlahah yang tidak diketahui apakah syari’ menolaknya atau 
memperhitungkannya” 
 
Ibnu Qudamah  

  

 “Mashlahah yang tidak ada bukti petunjuk tertentu yang membatalkannya dan tidak 
pula yang memerhatikannya” 
 
Yusuf Hamid al-Alim  

  

“Apa-apa (mashlahah) yang tidak ada petunjuk syara’ tidak untuk membatalkannya, 
juga tidak untuk memerhatikannya” 
 
Jalaluddin Abd ar-Rahman  

 

Mashlahah yang selaras dengan tujuan syari’ (pembuat hukum) dan tidak ada petunjuk 
tertentu yang membuktikan tentang pengakuannya atau penolakannya. 
 
Abdul Wahab al-Khallaf 

 

Mashlahah mursalah ini ialah mashlahah yang tidak ada dalil syara’ datang untuk 
mengakuinya atau menolaknya (Khallaf 2002) 
 



 

67 

Istinarah, Volume 7 Nomor 1, Januari - Juni 2025 

Muhammad Abu Zahrah  

  

Mashlahah yang selaras dengan tujuan syariat Islam dan tidak ada petunjuk tertentu 
yang membuktikan tentang pengakuannya atau penolakannya (Zahrah 2005) 
Berdasarkan definisi tentang mashlahah mursalah tersebut, jika dilihat dari segi 

redaksi nampak adanya perbedaan, namun jika dilihat dari segi maksudnya pada 
hakikatnya ada suatu kesamaan yang menjadi dasar, yaitu bahwa mashlahah mursalah 
merupakan penetapan hukum Islam pada hal yang sama sekali tidak disebutkan 
dalam teks Alqur’an ataupun Sunnah, dengan berdasarkan pertimbangan untuk 
kemaslahatan berupa kepentingan hidup manusia yang berdasarkan pada asas 
menarik manfaat dan menghindari kerusakan. 

Hakikat dari mashlahah mursalah ialah berdasarkan sesuatu yang baik menurut 
akal dengan pertimbangan bisa mewujudkan kebaikan atau menghindarkan manusia 
dari keburukan. (Omar and Muda 2017) Sesuatu hal yang baik menurut akal idealnya 
sesuai dengan maqashid syari’ah dalam menetapkan hukum, walaupun tidak ada dalil 
syara’ secara khusus yang menolaknya, juga tidak ada petunjuk dalil syara’ yang 
mengetahuinya. Hal ini sesuai dengan pendapat Asyraf Wajdi Dusuki dan 
Nurdianawati Irwani Abdullah yang mengungkapkan bahwa mashlahah adalah 
perangkat hukum yang digunakan dalam teori hukum Islam untuk mengedepankan 
kebaikan masyarakat serta mencegah kejahatan sosial seperti korupsi. (Dusuki and 
Abdullah 2007) 

Konsep Dasar Mashlahah Mursalah 

Sebagaimana yang telah dipahami bahwa tujuan hukum Islam untuk 
mewujudkan kemaslahatan manusia, yaitu untuk mendapatkan manfaat, sekaligus 
untuk menolak munculnya kemudaratan, juga agar bisa melepaskan diri dari beragam 
kesulitan. Namun, ruang dan waktu mempengaruhi terhadap kemaslahatan manusia, 
karena sesuatu yang dipandang mengandung mashlahah saat ini belum tentu 
dipandang mashlahah pada masa dulu atau masa datang. Demikian juga sebaliknya, 
sesuatu yang dianggap mashlahah oleh seseorang belum tentu juga dianggap mashlahah 
yang sama oleh orang lain. Maka, kemaslahatan itu bersifat relatif sekali dan 
menuntut terjadinya perubahan, jika manusia, lingkungan dan situasi (masa) 
menghendaki terjadinya perubahan, yang hal ini sesuai dengan kaidah; 

. Untuk itu, jumhur (mayoritas) ulama berpendapat 
bahwa mashlahah mursalah dapat dijadikan hujjah dalam melakukan istinbat hukum 
selama tidak ditemukan nash tentang suatu permasalahan, atau ijmak (konsensus) 
ulama, qiyas (analogi) dan istihsan. (Khallaf 2002) 

Kesimpulannya, jika terjadi suatu peristiwa yang menuntut penyelesaian status 
suatu hukum, pertama-tama intelektual hukum Islam harus melacak dan 
mengidentifikasinya dalam nash, jika ditemukan hukumnya maka diamalkan sesuai 
dengan ketentuan nash tersebut, jika tidak maka diidentifikasi apakah ada ditemukan 
konsensus ulama tentang hal itu. Selanjutnya, jika konsensus ulama tidak ditemukan 
maka digunakan qiyas, dengan menganalogikannya dengan peristiwa yang sejenis. Jika 
qiyas juga tidak mampu menyelesaikan masalah maka diterapkan metode istihsan. 
Akhirnya, jika istihsan tidak bisa menyelesaikannya maka digunakan mashlahah 
mursalah. 



 

68 

Istinarah, Volume 7 Nomor 1, Januari - Juni 2025 

Adapun dasar untuk menjadikan mashlahah mursalah ini sebagai dalil hukum 
berdasarkan pada dalil ‘aqli (rasio), yaitu; 

Para sahabat Rasul telah melakukan penghimpunan Alquran dalam satu 
mushaf. Hal ini dilakukan karena ada kekhawatiran Alquran bisa hilang atau luput 
dari hafalan. Sementara petunjuk Rasul SAW. tentang hal itu tidak ditemukan. 
Sehingga upaya dari pengumpulan Alquran tersebut dilakukan semata-mata demi 
untuk kemaslahatan. Dengan demikian dalam tataran praktis para sahabat telah 
menerapkan mashlahah mursalah, meskipun secara teknis istilah tersebut belum 
melembaga saat itu. (Zahrah 2005) 

Para sahabat Rasul menggunakan mashlahah mursalah berdasarkan kesesuaian 
dengan tujuan syara’, sehingga akibatnya harus diamalkan sesuai dengan tujuannya 
tersebut. Jika mengesampingkan mashlahah mursalah berarti telah mengenyampingkan 
tujuan syara’ dan hal itu jelas termasuk perbuatan batal dan tegas-tegas dilarang. Oleh 
karenanya, berpegang pada maslahat adalah sebuah kewajiban, karena maslahat 
adalah pegangan pokok yang berdiri sendiri dan tidak keluar dari pegangan-pegangan 
pokok lainnya. (Zahrah 2005) 

Tujuan pensyariatan hukum Islam adalah untuk mewujudkan kemaslahatan. 
Sementara kemaslahatan itu sifatnya senantiasa berubah, sesuai dengan situasi serta 
kondisi manusia. Jika kemaslahatan itu tidak dicermati secara seksama dan tidak 
direspon dengan ketetapan yang sesuai (kecuali hanya terpaku pada dalil yang 
menjelaskannya) maka kemaslahatan tersebut akan bisa hilang dari kehidupan, serta 
akan tidak berkembanglah hokum Islam. Sementara sikap yang tidak memperhatikan 
perkembangan maslahat tersebut tidak sejalan dengan intensi hukum. (Sya’ban 1965) 

Dengan demikian, dasar pemikiran konsep mashlahah mursalah ini adalah 
realitas kehidupan sosial masyarakat, bahwa syariat Islam dalam segala perangkat 
peraturan dan hukumnya menuju kepada terwujudnya kemaslahatan, yaitu sesuatu 
yang menjadi kepentingan dan sesuatu yang dibutuhkan manusia dalam 
kehidupannya. Maka segala upaya untuk mewujudkan kemaslahatan dan mencegah 
kemafsadatan adalah sesuatu yang sangat penting yang dibutuhkan dalam setiap aspek 
kehidupan dan secara jelas telah diatur dalam syariat yang diturunkan oleh Allah 
SWT. kepada semua rasulNya, sehingga hal tesebut menjadi sasaran utama hukum 
Islam. (Rahman 1994) 

Penempatan kemaslahatan ini sebagai sumber hukum sekunder, menjadikan 
hukum Islam fleksibel, sehingga bisa diimplementasikan dalam setiap masa, di setiap 
lingkungan sosial serta komunitasnya. Namun perlu dicatat bahwa ruang lingkup 
penerapan hukum maslaha ini hanya terbatas pada bidang mu’amalah, (Rahman 
1994) sepanjang masalah itu masuk akal dan tidak bertentangan dengan pokok ajaran 
agama, maka penelusuran terhadap masalah-masalah mu’amalah menjadi penting. 

Syarat-Syarat Mashlahah Mursalah 

Mashlahah mursalah dapat dijadikan sebagai dalil dengan syarat (Khallaf 2002): 
Pertama; Mashlahah harus bersifat nyata atau pasti, bukan hanya sekedar 

mashlahah yang diduga atau diasumsikan. Tujuan dari persyaratan ini adalah untuk 
menunjukkan bahwa penciptaan hukum dalam sebuah kasus memberikan manfaat 
dan menghindari mafsadat. Sementara itu, jika hanya ada dugaan bahwa pembuatan 
suatu hukum mendatangkan manfaat tanpa memperhitungkan risiko yang muncul, 
maka hal ini didasarkan pada kemaslahatan yang bersifat spekulatif. 



 

69 

Istinarah, Volume 7 Nomor 1, Januari - Juni 2025 

Kedua; Kemaslahatan yang diutamakan adalah kepentingan bersama, bukan 
kemaslahatan diri sendiri atau kelompok tertentu. Tujuannya adalah untuk 
menunjukkan bahwa pembuatan aturan dalam suatu perkara benar-benar membawa 
dampak positif bagi banyak orang atau melindungi mereka dari risiko, dan bukan 
semata-mata kemaslahatan satu orang atau segelintir orang saja yang jumlahnya 
sedikit. 

Ketiga; Kemaslahatan tersebut sesuai dan mendukung maqashid al syari’ah 
dan tidak bertentangan dengan dalil-dalil syara’. Kalau mshlahah yang bertentangan 
berarti masuk kedalam mashlahah mulghah. 

Kehujjahan Mashlahah Mursalah 

Dalam kehujjahan mashlahah mursalah terdapat perbedaan pendapat di 
kalangan ulama ushul (Khoirul Anam 2022) diantaranya: 

Mashlahah mursalah tidak dapat menjadi hujjah atau dalil menurut ulama-ulama 
syafi’iyah, ulama-ulama Hanafiyyah dan sebagian ulama Malikiyah, dengan alasan 
(Khallaf 2002): 

Bahwa dengan nash-nash dan qiyas yang dibenarkan, karena syari’at selalu 
mempertimbangkan kesejahteraan umat manusia. Setiap aspek kemaslahatan manusia 
selalu menjadi perhatian syariat melalui bimbingannya. Pengembangan hukum Islam 
yang hanya berlandaskan pada kepentingan semata sama dengan memberikan celah 
bagi pemenuhan nafsu. 

Al Ghazali berpendapat, bahwa mashlahah mursalah yang dapat dijadikan 
sebagai dalil hanya mashlahah yang bersifat dharuriyah. Sedangkan mashlahah yang 
bersifat hajjiyah dan bersifat tahsiniyah maka tidak dapat dijadikan sebagai dalil. 

Sedangakan Imam Malik menjadikan mashlahah mursalah sebagai dalil hukum 
syara’. Pendapat Imam Malik ini juga diikuti oleh Imam Haramain. Mereka 
mengemukakan argumen sebagai berikut: 

Teks-teks syara’ menegaskan bahwa hukum Islam dibuat untuk mewujudkan 
kebaikan bagi umat manusia. Oleh karena itu, berargumentasi dengan konsep 
maslahah mursalah selaras dengan sifat dasar hukum Islam, prinsip-prinsip utamanya, 
dan maksud dari penetapannya. 

Kemashlahatan manusia dan bagaimana cara mencapainya itu sangat dinamis, 
mengikuti perbedaan lokasi dan situasi yang ada. Apabila hanya terpaku pada standar 
kemashlahatan yang tertulis secara tekstual, sama saja dengan membatasi hal yang 
sebenarnya sudah Allah berikan kelonggaran. Tindakan ini juga berarti mengabaikan 
berbagai potensi kemashlahatan bagi umat manusia, dan jelas bertentangan dengan 
prinsip dasar dalam syariat. 

Para mujtahid dari kalangan sahabat dan generasi sesudahnya banyak 
melakukan ijtihad berdasarkan mashlahah dan tidak ditentang oleh seorang pun dari 
mereka. Karenanya ini merupakan ijma’. (Suwarjin 2012) 

Ibnu Al Qayyim berkata: “Diantara kaum muslimin ada sekelompok orang 
yang berlebih-lebihan dalam memelihara mashlahah mursalah, sehingga mereka 
menjadikan syari’at serba terbatas, yang tidak mampu melaksanakan kemaslahatan 
hamba yang membutuhkan kepada lainnya. Mereka telah menutup dirinya untuk 
menempuh berbagai jalan yang benar berupa jalan kebenaran dan jalan keadilan. Dan 
diantara mereka ada pula orang-orang yang melampaui batas, sehingga mereka 
memperbolehkan sesuatu yang menafi’kan syari’at Allah dan mereka memunculkan 
kejahatan yang panjang dan kerusakan yang luas”. (Khallaf 2002) 



 

70 

Istinarah, Volume 7 Nomor 1, Januari - Juni 2025 

Berdasarkan berbagai penjelasan tentang mashlahah mursalah ini, penelarang 
hukum Islam menjadi sangat berkembang. Sesuai dengan maksud dari maqashid 
syariah, yaitu nilai-nlai sebenarna yang terkandung dalam syariat. Maka mashlahah 
mursalah dengan konsepnya yaitu dengan memperhatikan mnfaat seluas-luasnya dan 
menghindari mudarat juga dengan seluas-luasnya. Maka mashlahah mursalah 
keberadaannya menjadi sangat urgen dalam mengeksplor semua dalil demi 
tercapainya nilai-nilai yang diinginkan oleh syara’. 

Relevansi Mashlahah Mursalah terhadap Isu Kontemporer 

Relevansi kontemporer mashlahah mursalah sangat berarti, terutama dalam 
menghadapi tantangan sosial, ekonomi, dan teknologi. Berikut adalah beberapa poin 
yang menjelaskan relevansi tersebut: 

Mengatasi isu sosial, seperti masalah kesehatan publik; dalam konteks 
pandemi dan isu kesehatan masyarakat, mashlahah mursalah dapat digunakan untuk 
mendukung kebijakan seperti vaksinasi dan penggunaan masker. Hal ini 
mencerminkan usaha untuk melindungi masyarakat dari bahaya, yang merupakan inti 
dari mashlahah. Hal ini memberikan penekana bahwa kesehatan masyarakat adalah 
prioritas dalam pengambilan keputusan. (Rahmat and Oktavia 2024) 

Pengembangan ekonomi, seperti inovasi dan teknologi; dalam era digital, 
mashlahah mursalah memungkinkan adaptasi terhadap inovasi baru, seperti fintech dan 
e-commerce, dengan mengedepankan kemaslahatan masyarakat dalam kebijakan yang 
mendukung perkembangan teknologi. Kebijakan ini dapat menciptakan lingkungan 
yang mendukung pertumbuhan ekonomi sambil menjaga prinsip syariah. Maka 
pentingnya penyesuaian hukum dengan perkembangan zaman untuk menjaga 
kemaslahatan. (Yanti 2022) 

Keadilan sosial, dalam hal ini seperti kesetaraan dan hak asasi manusia. 
Bahwa penerapan mashlahah mursalah dalam konteks hak asasi manusia menunjukkan 
komitmen untuk mengedepankan keadilan sosial. (Fatmawati, Rahman, and Afriza 
2024) Misalnya, kebijakan yang mendukung kesetaraan gender dan perlindungan 
terhadap kelompok rentan dapat dilihat sebagai bentuk penerapan mashlahah, seperti 
keterlibatan perempuan dalam parlemen. 

Konteks global dan interaksi antar budaya, hal ini seperti dialog antar 
agama dan antar budaya. Dalam dunia yang semakin global, mashlahah mursalah dapat 
berfungsi sebagai jembatan untuk mendorong dialog antaragama dan budaya. 
(Masduki 2018) Mengedepankan kemaslahatan bersama dapat membantu 
mengurangi konflik dan meningkatkan kerukunan, mengakibatkan pentingnya 
pemahaman lintas budaya dan agama untuk mencapai harmoni sosial. (Huda 2013) 

Isu lingkungan; penerapan mashlahah mursalah dapat mencakup kebijakan 
yang mendukung keberlanjutan lingkungan. (Annisa and Harahap 2023) Misalnya, 
regulasi yang mendukung praktik ramah lingkungan dapat dilihat sebagai upaya untuk 
menjaga kemaslahatan generasi mendatang, maka pentingnya menjaga lingkungan 
demi kemaslahatan. (Ramadhan 2019) 

Mashlahah mursalah memiliki relevansi yang tinggi dalam konteks 
kontemporer, memberikan landasan untuk merespons isu-isu sosial, ekonomi, dan 
lingkungan dengan pendekatan yang berorientasi pada kemaslahatan masyarakat. 
Dengan menerapkan prinsip ini secara bijaksana, sehingga dapat menciptakan 
kebijakan yang lebih inklusif dan responsif terhadap kebutuhan masyarakat saat ini. 



 

71 

Istinarah, Volume 7 Nomor 1, Januari - Juni 2025 

Implikasi dan Konsekuensi dari Mashlahah mursalah 

Implikasi dan konsekuensi dari mashlahah mursalah sangat penting untuk 
dipahami, karena dapat mempengaruhi kebijakan, praktik sosial, dan hukum dalam 
masyarakat serta efek dari mashlahah mursalah ini bisa bersifat positif, bahkan bisa 
negatif, hal ini tergantung terhadap siapa yang memakai mashlahah mursalah ini. 
berikut penjelasannya; 

Implikasi Positif 

Implikasi positif; meliputi dua hal, yaitu; 
Pertama; Peningkatan Kesejahteraan Masyarakat: Mashlahah mursalah sering 

digunakan untuk mengatur kebijakan yang bertujuan meningkatkan kesejahteraan 
masyarakat. (Rahmat and Oktavia 2024) Misalnya, dalam bidang kesehatan, hukum 
yang mendukung vaksinasi dapat dianggap sebagai mashlahah mursalah karena 
bertujuan untuk melindungi kesehatan publik. 

Kedua; Fleksibilitas dalam Hukum: Penerapan mashlahah mursalah 
memberikan ruang bagi penyesuaian hukum yang lebih dinamis, (Supriatna 2023) 
sehingga memungkinkan hukum Islam untuk tetap relevan dengan kondisi sosial 
yang berubah. 

Konsekuensi Negatif 

Potensi penyalahgunaan: terdapat risiko bahwa konsep mashlahah mursalah 
dapat disalahgunakan untuk mendukung kebijakan atau tindakan yang sebenarnya 
tidak sejalan dengan prinsip syariah.  (Anam 2020) Hal ini bisa terjadi jika pihak 
tertentu mengeksploitasi ide kemaslahatan untuk kepentingan pribadi atau kelompok. 

Karena mashlahah mursalah ini adalah sumber yang tidak disepakati, serta 
mashlahah ini bersifat bebas/ mutlak, maka terjadi perbedaan pandangan di kalangan 
ulama tentang batasan dan penerapan mashlahah mursalah. Beberapa ulama menolak 
atau membatasi penerapannya, sehingga bisa menyebabkan ketidak pastian hukum 
dan ketidak serasian dalam masyarakat.  

Maka berdasarkan hal tersebutlah kiranya imam Syafi’i menolak istinbath 
hukum dengan mashlahah mursalah ini, dibalik keberadaannya secara pendukung nash 
tidak ada dan juga didukung oleh ihtiyatnya Imam Syafi’i, yang dalam artian Imam 
syafi’i memakai dalil yang pasti-pasti saja dalam istinbath hukum. Walaupun ada 
ulama yang membolehkan pemakaian ataupun membatasai pemakaian mashlahah 
mursalah, maka perlunya konsensus di kalangan ulama agar penerapan mashlahah 
mursalah tidak menimbulkan perpecahan antar umat. 

Implikasi Sosial 

Penguatan nilai-nilai etika; penerapan mashlahah mursalah dapat memperkuat 
nilai-nilai etika dan moral dalam masyarakat, (Ibrahim, Rusdaya, and Saidah 2024) 
misalnya, melalui kebijakan yang mendukung keadilan sosial dan hak asasi manusia, 
sehingga pentingnya keadilan dalam pemerintahan dan pengambilan keputusan. 

Peningkatan partisipasi publik; pentingnya partisipasi masyarakat dalam 
mencapai keadilan dan kemaslahatan, (Majid and Saputra 2020) dengan memberikan 
perhatian pada kemaslahatan masyarakat, konsep ini dapat mendorong partisipasi 
masyarakat dalam proses pengambilan keputusan, menciptakan ruang dialog antara 
pemerintah dan warga.  



 

72 

Istinarah, Volume 7 Nomor 1, Januari - Juni 2025 

Berdasarkan penjelasan di atas, dapat dipahami bahwa mashlahah mursalah 
memiliki implikasi dan konsekuensi yang luas, baik positif maupun negatif. Penting 
bagi para pengambil keputusan untuk mempertimbangkan secara matang sebelum 
menerapkan prinsip ini, agar hasilnya dapat membawa manfaat bagi masyarakat 
secara keseluruhan tanpa mengabaikan prinsip-prinsip syariah yang mendasar. 

KESIMPULAN DAN REKOMENDASI  

Mashlahah mursalah berdasarkan impilkasinya bahwa metode ini sangat 
membantu dalam perkembangan hukum Islam terutama pada masa kontemporer ini 
karena sangat elastisnya. Dan konsekuensi dari mashlahah mursalah adalah bahwa 
dikarenakan kemutlakan/bebasnya, maka hal ini sangat dikhawatirkan bisa disalah 
gunakan dlam penetapan hukum. Disarankan kepada pihak yang akan memakai 
mashlahah mursalah sebagai istinbath hukum agar menanggalkan segala unsur yang 
melekat dalam dirinya yang akan mempengaruhi ijtihadnya menggunakan mashlahah 
mursalah ini, sehingga istinbath hukum yang dihasilkan memang murni dan berlaku 
untuk masyarakat umum, bukan hanya untuk kepentingan pribadi atau golongan. 

REFERENSI 

Al-Ghazali, Abu Hamid. 1997. Al-Mustashfa Min ‘Ilm Al-Ushul. Daru Al Fikr Al Arabi. 

Al-Syalabi, Muhammad Mushthafa. n.d. Ta’lil Al-Ahkam. Mesir: Dar al-Nahdhah al-

‘Arabiyah. 

Almirah Meida Risfina, Amirul Haqi, and Hafidhuddin Rosyad. 2015. “Government 

Policy in Handling Rohingya Refugees Based on Maṣlaḥah Mursalah 

Perspective.” Islamica: Jurnal Studi Keislaman 18 (2):6. 

Aminudin, Aminudin, Budi Sastra Panjaitan, and Fauziah Lubis. 2024. “Perdebatan 

Para Mujtahid Tentang Teori Mashlahah mursalah.” Rechtsnormen Jurnal 

Komunikasi Dan Informasi Hukum 2 (2):67–73. doi: 

10.56211/rechtsnormen.v2i2.477. 

Amiruddin, Zen. 2009. Ushul Fiqih. Yogyakarta: Teras. 

Anam, Haikal Fadhil. 2020. “Poligami Dalam Hermeneutika Feminis Amina 

Wadud.” Musãwa Jurnal Studi Gender Dan Islam 19 (1):43. doi: 

10.14421/musawa.2020.191.43-56. 

Annisa, Nurul, and Isnaini Harahap. 2023. “Analisis Pengembangan Ekonomi Hijau 

Dengan Basis Pertanian Dengan Implementasi Maqashid Syariah Di Sumatera 

Utara.” Al-Kharaj : Jurnal Ekonomi, Keuangan & Bisnis Syariah 5 (5):2535–43. doi: 

10.47467/alkharaj.v5i5.3505. 

Arifin, Bustanul. 2024. “Kehujjahan Mashlahah Mursalah Dalam Perspektif.” Al-

Mawaddah: Jurnal Studi Islam Dan Hukum Keluarga (Ahwal Al-Syakhsiyyah) Volume 

1:12–22. 

Bahruddin, Ibnu. 2024. “Konsep Mashlahah dalam Pembangunan Ekonomi Umat.” 

Al-A’mal: Jurnal Manajemen Bisnis Syariah 4 (Desember):119–34. 

Dedi, Ibnu Rusydi, and Nursyamsi. 2022. “Aplikasi Mashlahat Dalam Transaksi 

Ekonomi Syariah Kontemporer Di Indonesia Perspektif Legislasi.” Al-Afkar, 

Journal For Islamic Studies 5 (4):190–206. doi: 10.31943/afkarjournal.v5i4.351. 

Dusuki, Asyraf Wajdi, and Nurdianawati Irwani Abdullah. 2007. “Maqasid Al-

Shari`ah, Mashlahah, and Corporate Social Responsibility.” American Journal of 



 

73 

Istinarah, Volume 7 Nomor 1, Januari - Juni 2025 

Islam and Society 24 (1):25–45. doi: 10.35632/ajis.v24i1.415. 

Farid Wajdi, Ummi Salamah Lubis, Hamidah Azzahra S. Lubis. 2023. “Halal Tourism 

in The View of Mashlahah Mursalah.” DE LEGA LATA: Jurnal Ilmu Hukum 8 

(1):43–51. doi: 10.30596/dll.v8i1.12088. 

Fatmawati, Yuliana, Lingga Abi Rahman, and Muhammad Afriza. 2024. 

“Keterlibatan Perempuan dalam Parlemen Perspektif Mashlahah Mursalah.” 

Jurnal Review Pendidikan Dan Pengajaran (JRPP) 7 (3):8532–40. doi: 

https://doi.org/10.31004/jrpp.v7i3.29609. 

Firdaussiah, and Masrokhin. 2024. “Tradisi Kembalian Cecce‘an Dalam Adat 

Pernikahan Madura.” Triwikrama: Jurnal Ilmu Sosial 4 (2). doi: 

https://doi.org/10.6578/triwikrama.v4i2.4352. 

Habibi, M. Dani, Mahfud Mahfud, Muhammad Sirojudin Sidiq, Anggita Vela, and 

Moh. Taqiyuddin Saleh. 2024. “Tax Amnesty Extension in Indonesia: An 

Analysis through the Lens of Mashlahah Mursalah and Government 

Responsiveness.” Jurnal Ilmiah Mizani: Wacana Hukum, Ekonomi Dan Keagamaan 

11 (1):77. doi: 10.29300/mzn.v11i1.3438. 

Hafidz Syuhud, and Kawakib. 2022. “Mashlahah Dan Kebebasan Dalam Fiqih: Telaah 

Filosofis Konsep Mashlahah Al-Mursalah Perspektif Al-Ghazali.” Jurnal Riset 

Rumpun Agama Dan Filsafat 1 (1):30–56. doi: 10.55606/jurrafi.v1i1.129. 

Harun, Nasrun. 1997. Ushul Fiqh. Jakarta: Logos Wacana Ilmu. 

Hasan, Husein Hamid. 1971. Nazhariyat Al-Mashlahat Fi Al-Fiqh Al-Islamiy. Dar al-

Nahdhat al-‘Arabiyah. 

Hidayat, Muh. Adistira Maulidi, and Usep Saepullah. 2019. “Maṣlahaḥ Mursalah Dan 

Penerapannya Dalam Hukum Keluarga.” Minhaj: Jurnal Ilmu Syariah 11 (1):1–14. 

Huda, Sokhi. 2013. “Kontroversi Hak Dan Peran Perempuan Dalam Pemikiran 

Kontemporer Amina Wadud.” Jurnal Urwatul Wutsqo 2 (2):25–44. doi: 

10.5281/zenodo.1174230. 

Ibrahim, Ahmad, Rusdaya, and Saidah. 2024. “Praktik Sosial Dan Makna Tradisi 

Erang-Erang Dalam Konteks.” MARITAL JURNAL HUKUM KELUARGA 

ISLAM 2 (2):2024–2131. 

Khalaf, Abdul Wahab. 1994. Ilmu Ushul Fiqh. Semarang: Dina Utama. 

Khallaf, Abdullah Wahab. 2002. Ilmu Ushulul Fiqh. Jakarta: Raja Grafindo Persada. 

Khoirul Anam, Moch. 2022. “Pengaruh Mashlahah Al-Mursalah Dalam Ekonomi 

Islam.” Al-Ihda’ : Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran 13 (2):190–206. doi: 

10.55558/alihda.v13i2.17. 

Majid, Jamaluddin, and Reza Eka Saputra. 2020. “Social Accounting; Tendensi 

Kemaslahatan Publik Dibalik Kenaikan Tarif BPJS Kesehatan Di Indonesia.” 

Jurnal Sosial Ekonomi Dan Humaniora 6 (1):44–53. doi: 10.29303/jseh.v6i1.74. 

Masduki, Moh. 2018. “Islam And Cultural Plurality of Indonesia.” TOLERANSI: 

Media Ilmiah Komunikasi Umat Beragama 10 (2):1–10. doi: 

http://dx.doi.org/10.24014/trs.v10i2.7079. 

Mesraini. 2022. “Hak Keluarga Dan Implikasinya Dalam Perkawinan Diaspora : 

Konsep Mashlahah mursalah Dalam Hukum Islam Implications in Diaspora 

Marriages : The Mashla h Ah Mursalah Concept in Islamic Law.” Jurnal Bimas 

Islam 15 (2):203–36. 



 

74 

Istinarah, Volume 7 Nomor 1, Januari - Juni 2025 

Miqa, Abu Bakr Isma’ill Muhammad. 1985. Al-Ra’yu Wa Atsaruhu Fi Madrasat Al-

Madinah. Beirut: Mu’assasat al-Risalah. 

Misran. 2016. “Al-Mashlahah Mursalah (Suatu Metodologi Alternatif Dalam 

Menyelesaikan Persoalan Hukum Kontemporer).” Jurnal Justisia : Jurnal Ilmu 

Hukum, Perundang-Undangan Dan Pranata Sosial 1 (1):1–25. doi: DOI: 

http://dx.doi.org/10.22373/justisia.v1i1.2641. 

Muslimin, Edy. 2019. “Qiyas Sebagai Sumber Hukum Islam.” Mamba’ul ’Ulum 15 

(2):77–87. doi: 10.54090/mu.25. 

Mustofa, Muhammad. 2017. “Ahli Waris Pengganti Dalam Kompilasi Hukum 

Islam.” Inklusif (Jurnal Pengkajian Penelitian Ekonomi Dan Hukum Islam) 2 (2):33. 

doi: 10.24235/inklusif.v2i2.1551. 

Omar, Nizaita, and Zulkifly Muda. 2017. “The Application of the Rule of Istihsan Bi 

Al-Mashlahah (Juristic Preference by Interest): A Practical Approach on Some 

Medical Treatment.” International Journal of Academic Research in Business and Social 

Sciences 7 (5). doi: 10.6007/ijarbss/v7-i5/2975. 

Rabbih, Ali Abd. 1980. Buhus Fi Al-Adillah Al-Mukhtalaf Fiha ‘Ind Al-Ushuliyyin. 

Mathba’ah al-Sa’adah. 

Rahman, Budi Munawar. 1994. Kontekstualisasi Doktrin Islam Dalam Sejarah. Jakarta: 

Yayasan Wakaf Paramadina. 

Rahmat, W., and L. A. Oktavia. 2024. “Urgensi Administrasi Publik Dalam Islam: 

Tinjauan Mashlahah Mursalah.” Jurnal Hadratul Madaniyah 11 (1):62–68. 

Ramadhan, Muhammad. 2019. “Maqasid Syari’ah dan Lingkungan Hidup (Bahtsul 

Masa’il Sebagai Perlawanan Kaum Santri Terhadap Eksploitasi Pertambangan 

Emas Di Silo Jember) | Ramadhan | Jurnal Analytica Islamica.” Journal 

Analytica Islamica 8 (2):126–37. 

Ridwan, Muhammad. 2018. “Implementasi Syariat Islam: Telaah Atas Praktik Ijtihad 

Umar Bin Khattab.” Tsaqafah 13 (2):231. doi: 10.21111/tsaqafah.v13i2.1507. 

Risdianto, Risdianto. 2021. “Mashlahah Mursalah Al-Ghazali Sebagai Dasar Hukum 

Fatwa MUI No. 14 Tahun 2020 Tentang Penyelenggaraan Ibadah Dalam 

Situasi Terjadi Wabah Covid 19.” Misykat Al-Anwar Jurnal Kajian Islam Dan 

Masyarakat 4 (1):51. doi: 10.24853/ma.4.1.51-64. 

Rohmati, Dani, Rachmasari Anggraini, and Tika Widiastuti. 2018. “Maqāṣid Al-

Sharī‘ah Sebagai Landasan Dasar Ekonomi Islam.” Economica: Jurnal Ekonomi 

Islam 9 (2):295–317. doi: 10.21580/economica.2018.9.2.2051. 

Shalih, Muhammad Adib. 1968. Mashadir Tasyri’ Al-Islamiy Wa Manhaj Al-Istinbath. 

Damaskus: Mathba’at al-Ta’awuniyat. 

Supriatna, Asep. 2023. “Perkembangan Fikih Dalam Era Digital: Kajian Terhadap 

Metode Ijtihad Dalam Memahami Masalah Kontemporer.” As-Syar’i: Jurnal 

Bimbingan & Konseling Keluarga 6 (1):717–34. doi: 10.47467/as.v6i1.5478. 

Suwarjin. 2012. Ushul Fiqh. Yogyakarta: Teras. 

Sya’ban, Zaki al-Din. 1965. Usul Al-Fiqh Al-Islami. Mesir: Dar al-Ta’lif. 

Syamsuddini, M. Najich. 2022. “Konsep Al-Maslahat Al-Mursalah Menurut Imam 

Al-Ghazali Dan Imam Malik (Studi Eksklusif Dan Inklusif).” Al Yasini : Jurnal 

Keislaman, Sosial, Hukum Dan Pendidikan 7 (1):103. doi: 

10.55102/alyasini.v7i2.4691. 



 

75 

Istinarah, Volume 7 Nomor 1, Januari - Juni 2025 

Warsito, and Syafruddin Syam. 2024. “Perlindungan Petani Terkait Kebijakan Impor 

Beras Persprektif Mashlahah mursalah.” El-Mal: Jurnal Kajian Ekonomi & Bisnis 

Islam 5 (6):3636–47. doi: 10.47467/elmal.v5i6.2951. 

Yanti, Nursantri. 2022. “Konsep Mashlahah mursalah Perspektif Ekonomi Islam.” 

Studia Economica : Jurnal Ekonomi Islam 8 (2):312. doi: 10.30821/se.v8i2.13832. 

Yusuf hadziq, and Kawakib. 2015. “Mashlahah Al-Mursalah dalam Kehidupan 

Berbangsa dan Bernegara (Perspektf NU Dan Ulamā Mazdhāhib AL-

Arbā’ah).” Al-Mashlahah, Jurnal Ilmu Syariah 16:6. doi: 

https://doi.org/10.24260/al-mashlahah.v16i1.1566. 

Zahrah, Muhammad Abu. 2005. Ushul Al-Fiqh. Jakarta: Pustaka Firdaus. 

 


