Tujuh Jalan Langit: Komparasi Tafsir ‘Ilmi Mahmud Yunus dan
Tafsir Klasik al-Syaukani pada QS. Al-Mu’minun:17

Aulia Karimatul Ma’rifat!, Leni Mardiah®
! Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia
? Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia
auliakarimatul285(@gmail.com

Abstract

Interpretations of ayat kauniyyah (verses about the natural world) in the Qur’an often vary depending on
the exegete’s background and the intellectual context of their time. This article aims to conduct a
comparative analysis of Surah Al-Mu'minun verse 17 as interpreted in Tafsir Al-Qur'ann! Karim by
Mahmud Yunus and Fath al-Qadir by Imam al-Shawkani. The focus lies on differing interpretations of
the phrase sab‘a tara’ig. This research employs a qualitative method through library research, using
textual and tafsir book analysis of both exegetical works. The findings show that Mahmud Yunus adopts
a scientific and contextual approach with %i and socio-ethical tendencies, while al-Shawkani employs
a classical linguistic method grounded in 7wayah and dirayah. In conclusion, despite methodological
differences, both interpretations affirm the greatness of God’s creation and demonstrate the dynamic
and flexible nature of Qur’anic exegesis across different eras

Keywords: Scientific Qur’anic Exegesis, Cosmological Verses, Qur’anic Cosmology, Mahmud Yunus,
al-Shawkant; Seven Celestial Paths, The Seven Heavens, Islamic Astronomy

Abstrak

Penafsiran terhadap ayat-ayat kauniyyah dalam Al-Qur’an sering kali memunculkan pendekatan yang
beragam, tergantung pada latar belakang mufasir dan konteks zamannya. Artikel ini bertujuan untuk
menganalisis secara komparatif penafsiran QS Al-Mu’minun ayat 17 dalam dua karya tafsir, yaitu Tafsir
Al-Qur'anul Karim karya Mahmud Yunus dan Fath al-Qadir karya Imam al-Syaukani. Fokus penelitian
terletak pada perbedaan pendekatan dalam memahami frasa sab‘a tara’ig. Penelitian ini menggunakan
metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka (library research), melalui analisis teks dan kitab tafsir
kedua tokoh tersebut. Hasil kajian menunjukkan bahwa Mahmud Yunus menggunakan pendekatan
ilmiah dan kontekstual dengan corak tafsir ‘ilmi dan sosial-kemasyarakatan, sedangkan al-Syaukani
menggunakan pendekatan linguistik-klasik berbasis riwayah dan dirayah. Kesimpulannya, meskipun
terdapat perbedaan dalam metodologi dan orientasi, keduanya sama-sama menegaskan kemahakuasaan
Allah dalam penciptaan langit dan memperlihatkan keluwesan Al-Qur’an dalam ruang tafsir yang
dinamis.

Kata Kunci: Tafsir ‘ilmi, Ayat kauniyyah, Kosmologi Al-Qur’an, Mahmud Yunus, al-Shawkani, Sab‘a
tard’ig, Tujuh langit, Astronomi Islam

PENDAHULUAN

Al-Qur’an sebagai kitab suci umat Islam tidak hanya menjadi pedoman spiritual
dan moral, tetapi juga memuat isyarat-isyarat ilmiah tentang alam semesta, yang dikenal
sebagai ayat-ayat kauniyyah. Salah satu ayat yang menarik perhatian para mufasir dalam
kategori ini adalah QS. Al-Mu’minun ayat 17 yang menyebutkan frasa sab‘a tara’iq
(tujuh jalan). Ayat ini telah ditafsirkan secara beragam oleh para ulama, mencerminkan
keragaman metodologi dalam ilmu Atafsir. Dalam konteks ini, tulisan ini mengkaji dua
corak penafsiran dari dua mufasir besar Mahmud Yunus dan Imam al-Syaukani untuk
menunjukkan bagaimana latar belakang keilmuan dan zaman memengaruhi
pemahaman atas makna ayat tersebut.

141
tinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025


https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/istinarah/index
mailto:auliakarimatul285@gmail.com

Tujuan dari tulisan ini adalah untuk menganalisis secara komparatif penafsiran
QS. Al-Mu'minun ayat 17 berdasarkan Tafsir Al-Qur'anul Karin karya Mahmud Yunus
dan Fath al-Qadir karya Imam al-Syaukani. Melalui pendekatan ini, pembaca dapat
memahami bagaimana perbedaan metode dan corak penafsiran dapat memperluas
pemahaman terhadap kandungan Al-Qur’an. Penelitian ini juga bertujuan menyoroti
keluasan dan fleksibilitas makna Al-Qur’an dalam menjawab persoalan yang terus
berkembang di setiap zaman.Kajian pustaka yang relevan terhadap penelitian ini telah
dilakukan oleh beberapa peneliti terdahulu. Hanifah (2020) dalam jurnal Tafsir
Nusantara mengkaji pendekatan ilmiah Mahmud Yunus dalam menafsirkan ayat-ayat
kosmologis, termasuk kecenderungannya menghubungkan teks Al-Qur’an dengan
temuan astronomi modern.(Hanifah, 2020) Ia menyimpulkan bahwa pendekatan %/
yang digunakan Mahmud Yunus menempatkan tafsir sebagai jembatan antara wahyu
dan sains.

Sementara itu, Zuhdi (2019) dalam Jurnal Turath meneliti penafsiran QS. Al-
Mu’minun:17 dalam berbagai tafsir klasik, dan menemukan bahwa sebagian besar
mufasir klasik, termasuk al-Syaukani, memahami sab'a tari’ig sebagai langit yang
tersusun bertingkat berdasarkan pendekatan linguistik dan riwayat.(Zuhdi, 2019)
Penelitian lain oleh Azhari dan Karim (2021) dalam Dirdsat  Qur'aniyyah
membandingkan pendekatan #zh/ili dalam tafsir klasik dan modern terhadap ayat-ayat
kauniyyah, dan menekankan pentingnya metodologi integratif agar penafsiran tetap
kontekstual namun tidak lepas dari kerangka tafsir tradisional.(Azhari dan Karim,
2021) Ketiga penelitian tersebut menjadi landasan penting bagi tulisan ini, meskipun
belum ada yang secara langsung membandingkan tafsir Mahmud Yunus dan al-
Syaukani dalam konteks QS. Al-Mu'minun:17 secara mendalam, sehingga penelitian
ini menawarkan ruang kontribusi yang signifikan dalam studi tafsir komparatif.

Argumentasi utama yang mendasari penelitian ini adalah bahwa ayat-ayat Al-
Qur’an bersifat terbuka untuk ditafsirkan ulang sesuai dengan perkembangan ilmu dan
konteks sosial masyarakat. Dalam hal ini, Mahmud Yunus menafsitkan sab'a tard’ig
sebagai tujuh orbit planet, sedangkan Imam al-Syaukani menafsirkannya sebagai
struktur langit bertingkat. Perbedaan ini mencerminkan perbedaan metodologi dan
orientasi keilmuan yang perlu dipahami secara mendalam. Dari uraian tersebut, dapat
dirumuskan beberapa masalah utama: (1) Bagaimana penafsiran QS. Al-Mu’minun:17
dalam kitab Tafsir A-Qur'anul Karim karya Mahmud Yunus dan Fath al-Qadir karya
Imam al-Syaukani? (2) Bagaimana perbandingan penafsiran Mahmud Yunus dan Imam
al-Syaukani terhadap frasa sab'a tara’ig, dan sejauh mana relevansi tafsir keduanya
dalam konteks kosmologi modern? Kemudian Penelitian ini menggunakan metode
kualitatif dengan pendekatan studi pustaka (Zbrary research). Analisis dilakukan terhadap
dua kitab tafsir dengan teknik komparatif, serta ditopang oleh literatur sekunder dari
jurnal dan buku-buku. Penelitian ini bersifat deskriptif-analitis, dengan fokus pada
penyajian perbandingan metodologis dan pemaknaan.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka
(library research), karena objek kajiannya bersifat tekstual dan bersumber pada literatur
tafsir. Pendekatan kualitatif ini dipilih untuk menggali pemaknaan ayat-ayat Al-Qur’an

142
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



secara mendalam dalam karya-karya tafsir, serta untuk memahami konteks metodologis
dan epistemologis yang melatarbelakangi perbedaan penafsiran antar mufasir. Jenis
penelitian yang digunakan adalah deskriptif-analitis komparatif. Penelitian ini berusaha
mendeskripsikan dan membandingkan dua corak penafsiran terhadap QS. Al-
Mu’minun ayat 17 sebagaimana dijelaskan dalam Tafsir ALQur'annl Karim karya
Mahmud Yunus dan Fath al-Qadir karya Imam al-Syaukani. Tujuannya adalah untuk
mengetahui bagaimana kedua mufasir memahami frasa sab'a tari'iq serta sejauh mana
pendekatan, metode, dan orientasi masing-masing tafsir merefleksikan karakter zaman
dan latar belakang intelektual penulisnya.

Sumber utama dalam penelitian ini terdiri atas dua kitab tafsir yang menjadi
objek kajian primer, yaitu Tafsir A-Qur'anul Karim oleh Mahmud Yunus dan Fath al-
Qadir oleh Imam al-Syaukani. Selain itu, penelitian ini juga menggunakan data sekunder
yang berasal dari buku-buku metodologi tafsir, artikel jurnal, dan literatur lain yang
relevan, baik yang membahas pemikiran kedua tokoh maupun kajian tentang ayat-ayat
kauniyyah dalam Al-Qur’an. Data tersebut digunakan untuk memperkuat analisis dan
memperluas wawasan kontekstual terhadap pendekatan dan corak tafsir yang dikaji.
Teknik analisis yang digunakan dalam penelitian ini adalah analisis isi (content analysis)
dengan pendekatan komparatif. Peneliti menelusuri dan menganalisis penafsiran QS.
Al-Mu'minun ayat 17 dalam masing-masing kitab tafsir, kemudian membandingkan
makna yang dikemukakan oleh Mahmud Yunus dan al-Syaukani terhadap frasa sab'a
tard’ig. Selain itu, penelitian ini juga menganalisis metode tafsir yang digunakan oleh
masing-masing mufasir, baik dari segi pendekatan maupun corak dan tujuan
penafsirannya. Analisis ini dilakukan dengan mempertimbangkan latar belakang sosial,
historis, dan keilmuan masing-masing tokoh, agar dapat dipahami secara menyeluruh
bagaimana konteks mempengaruhi produk penafsiran mereka. Dengan demikian,
penelitian ini tidak hanya berfokus pada makna literal ayat, tetapi juga pada kerangka
berpikir dan epistemologi tafsir yang digunakan, schingga diharapkan dapat
memberikan kontribusi dalam pengembangan kajian tafsir komparatif secara
metodologis dan substantif. Kemudian penulis akan mendeskripsikan data-data tafsir,
linguistik, dan astronomi, kemudian menganalisisnya untuk memahami kedalaman
makna frasa sab'a tari’iq secara multi-disipliner. Pendekatan ini dipilih agar makna ayat
tidak hanya dipahami dalam kerangka teks dan tradisi, tetapi juga kontekstual terhadap
perkembangan ilmu pengetahuan modern.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Definisi Sab‘a Tara’iq dalam Perspektif Bahasa, Tafsir, dan Astronomi

Frasa sab‘a tara’ig dalam QS. Al-Mu’minun ayat 17 merupakan salah satu
ungkapan kosmologis dalam Al-Qur’an yang membuka ruang interpretasi dari berbagai
disiplin ilmu, baik linguistik, tafsir klasik dan modern, maupun astronomi
kontemporer. Secara etimologis, kata sab'a (dai) berarti tujuh, sedangkan tara’ig
(3)55) adalah bentuk jamak dari tarigah atau tariq yang dalam bahasa Arab klasik berarti
jalan, jalur, atau cara. Dalam Lisan al- Arab, dijelaskan bahwa tarig adalah sesuatu yang
dapat dilalui, dan bentuk jamaknya digunakan pula untuk menggambarkan struktur
yang bertingkat secara vertikal seperti lapisan tanah atau langit. (Ibn Manzur, Lisan al-
‘Arab) Abu ‘Ubaidah, ahli bahasa Arab klasik, menguatkan bahwa tara’ig merujuk pada

143
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



sesuatu yang tersusun di atas satu sama lain tzarigat ba‘duba fawqa ba‘din.(Al-Syaukani,
1994) Pemaknaan semacam ini memberi dasar bagi banyak mufasir untuk memahami
bahwa sab‘a tara’iq mengarah pada struktur langit yang berlapis-lapis atau tersusun
secara vertikal.

Dalam tafsir klasik, frasa ini secara umum dipahami sebagai tujuh lapis langit
(as-samawat as-sab’). Al-Tabari dalam Jami’ al-Bayan menyatakan bahwa maksud dari
“tujuh jalan” adalah tujuh langit yang diciptakan bertingkat, sebagai tempat beredarnya
malaikat dan pengatur alam semesta atas izin Allah. (Al-Tabari, 2000) Al-Razi dalam
Tafsir al-Kabir mengaitkannya dengan keberadaan jalur-jalur benda langit dan potensi
makna filosofisnya mengenai keteraturan kosmos. (Fakhr al-Din al-Razi, Tafsir al-
Kabir) Imam al-Qurtubi juga menafsirkan frasa tersebut sebagai sistem langit yang
tertata dan menyiratkan keagungan ciptaan Allah.(Al-Qurtubi, Al-Jami‘ li Ahkam al-
Qur’an) Pendekatan ini mencerminkan kekayaan tafsir klasik dalam memahami
struktur kosmos berdasarkan riwayat dan bahasa.

Ilmu falaq dan astronomi Islam klasik, struktur langit juga dipahami dalam
bentuk falak-falak atau orbit benda langit. Nasir al-Din al-Tust dalam Tadbkira fi Tim
al-Hay'ah menjelaskan sistem langit sebagai susunan kosmik yang terdiri dari lingkaran-
lingkaran konsentris yang memuat orbit benda-benda langit, mulai dari bulan hingga
planet luar.(Nagir al-Din al-Tusi, 1952) Ini sejalan dengan pemahaman kosmologis
bahwa langit terdiri dari beberapa lapisan sferis. Sementara itu, astronomi modern
Barat membagi struktur luar angkasa menjadi orbit-orbit planet berdasarkan sistem
heliosentris serta lapisan atmosfer seperti troposfer, stratosfer, mesosfer, termosfer,
dan eksosfer. (Fred Hoyle, Astronomy, 1983) Meskipun tidak menyebut tujuh jalan
secara literal, konsep orbit dan lapisan langit tetap dapat dikaitkan secara interpretatif
dengan makna tara’ig dalam Al-Qur’an.

Lebih lanjut, dalam tradisi filsafat dan kosmologi spiritual Islam, seperti
dijelaskan oleh Ibn ‘Arabi dan Mulla Sadra, konsep tujuh langit juga ditafsirkan sebagai
jenjang spiritual eksistensi manusia. Setiap langit atau jalur dipandang sebagai tahapan
dalam perjalanan ruhani menuju penyempurnaan jiwa dan kedekatan dengan Tuhan.
Pendekatan ini menjadikan tari’ig bukan hanya struktur fisik, tetapi juga simbolis
terthadap jalan-jalan ma‘rifat dan tajalli Ilahi.(Seyyed Hossein Nasr, 1978) Dengan
demikian, penafsiran frasa sab‘a tard’iq tidak terbatas pada dimensi empiris, tetapi
mencakup spektrum makna metafisis dan spiritual yang lebih luas.

Dari seluruh penjabaran ini dapat disimpulkan bahwa frasa sab‘e tard’ig
memiliki spektrum makna yang luas dan kaya. Dalam struktur bahasa Arab klasik, ia
menunjuk pada jalan-jalan bertingkat atau tersusun. Dalam tafsir klasik, dimaknai
sebagai tujuh langit atau jalur para malaikat. Dalam tafsir modern dan ilmu astronomi,
dipahami sebagai orbit-orbit planet dalam tata surya. Sementara dalam filsafat Islam, ia
disimbolkan sebagai jalan-jalan ruhani menuju kesempurnaan spiritual. Ragam
penafsiran ini menunjukkan keluasan tafsir Al-Qur’an yang mampu menjembatani
antara wahyu, nalar, dan perkembangan ilmu pengetahuan di berbagai zaman.

Konteks Historis dan Kosmologis Sab‘a Tara’iq dalam Tradisi Islam

Pemahaman mengenai frasa sab‘a tara’ig tidak dapat dilepaskan dari konteks
historis perkembangan kosmologi dalam peradaban Islam klasik. Gagasan mengenai

144
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



struktur tujuh langit atau tujuh jalur di atas manusia telah menjadi bagian dari khazanah
keilmuan Islam sejak masa kenabian, dan terus berkembang melalui interaksi dengan
pemikiran Yunani, Persia, dan India. Dalam teks-teks tafsir awal seperti karya al-Tabar1
dan al-Qurtubi, tujuh langit dipahami sebagai realitas fisik dan spiritual yang berlapis
dan memiliki fungsi kosmik tertentu, sebagaimana dikuatkan oleh berbagai riwayat dari
sahabat dan tabi’in.(Al-Tabar1, 2000)

Secara historis, perkembangan pemahaman tentang struktur langit dalam Islam
banyak dipengaruhi oleh model kosmos Ptolemaik (geosentris) yang kemudian
diadaptasi dan disintesiskan oleh para ilmuwan Muslim. Tokoh seperti al-Farabi, Ibn
Sina, dan Nasir al-Din al-Tasi mengembangkan teori langit konsentrik dalam tradisi
falak, di mana langit dipahami sebagai sfera-sfera (lapisan bola langit) yang menyusun
alam semesta secara hierarkis.(Gutas, 2001) Dalam kerangka ini, tujuh langit disusun
sebagai lapisan falak mulai dari bulan (al-qamar) hingga bintang tetap (al-kawakib al-
thabita), dan kemudian diikuti oleh falak yang mengatur gerakan harian (falak al-aflak).
Meskipun model ini bersifat matematis dan filsafati, ia memiliki pengaruh besar dalam
pembentukan imajinasi kosmologis umat Islam tentang struktur alam raya. (Nasr, S.
H, 1978)

Selain itu, pemahaman mengenai langit sebagai jalur spiritual juga muncul
dalam literatur tasawuf dan filsafat Islam. Ibn ‘Arabi, misalnya, memandang tujuh langit
sebagai simbol dari tahapan-tahapan maqamat dalam perjalanan ruhani menuju
Tuhan.(Ibn ‘Arabi, al-Futahat al-Makkiyyah) Dalam pendekatan ini, tara’g tidak
sekadar berarti jalur planet atau orbit, melainkan juga tingkatan kesadaran dan
penyucian jiwa. Pandangan serupa juga dikembangkan oleh Mulla Sadra dalam filsafat
hikmah al-muta‘aliyyah, yang memandang struktur kosmos sebagai manifestasi
bertingkat dari wujud ilahi (tajalll) yang dapat ditapaki melalui penyaksian batin
(kashf).(Mulla Sadra, al-Hikmah al-Muta‘aliyyah fi al-Asfar al-‘Aqliyyah al-Arba‘ah,
Teheran.)

Pemahaman kosmologis ini menunjukkan bahwa konsep sab'a tara’ig tidak
hanya bersifat tekstual atau linguistik, tetapi juga terikat dengan konteks sejarah dan
perkembangan ilmu pengetahuan dalam peradaban Islam. Bahkan dalam khazanah
tafsir Nusantara, seperti karya Mahmud Yunus, unsur-unsur klasik ini mengalami
pembaruan dengan menyesuaikannya pada pengetahuan astronomi modern.(Mahmud
Yunus, 2000) Oleh karena itu, memahami frasa ini secara historis-kosmologis
memberikan wawasan penting tentang bagaimana Al-Quran dibaca dan
diinterpretasikan secara dinamis di sepanjang zaman, serta memperlihatkan keluasan
tafsir Islam dalam memadukan wahyu, rasio, dan pengamatan empirik terhadap alam
semesta.

Biografi Mahmud Yunus dan Penafsiranya terhadap QS. Al-Mu’minun: 17
dalam Tafsir Al-Qur’anul Karim

Mahmud Yunus lahir di Nagari Sungayang, Batusangkar, Sumatera Barat, hari
Sabtu 10 Pebruari 1899. Keluarganya adalah tokoh agama yang cukup terkemuka.
Ayahnya bernama Yunus bin Incek menjadi pengajar surau yang dikelola sendiri.
Ibundanya bernama Hafsah binti Imam Samiun merupakan anak Engku Gadang M
Tahir bin Ali, pendiri serta pengasuh surau di wilayah itu.(Syeh Hawib Hamzah, 2014)
Sejak dari kecil Mahmud Yunus menerima pendidikan agama yang ketat dan disiplin.

145
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



Sejak usia dini, Mahmud Yunus sudah mempelajari Al-Qur’an beserta berbagai praktik
keagamaan dan pengetahuan agama lainnya. Gurunya adalah kakeknya sendiri.
Mahmud Yunus sempat mengeyam pendidikan formal di Sekolah Rakyat (volkschool)
dan kemudian melanjutkan pendidikan di Madrasah Sekolah, sebuah lembaga yang
didirikan oleh H.M Thaib Umar, seorang tokoh pembaharuan Islam di Minangkabau.
Mahmud Yunus dikenal sebagai santri yang cerdas dan mampu menguasai berbagai
pokok ilmu yang diajarkan kepadanya. Oleh karena itu, beliau dipercaya oleh pihak
madrasah untuk mengajarkan beberapa kitab, seperti: Kanz al Ragibin oleh Mahalli (w.
864/1459), Sharh Alfiyyah b. Malik oleh Ibnu Aqil (w. 769/1367), Jam Al-Jawami oleh
Subki (meninggal 771/1370), Bidayat Mujtahidoleh Ibnu Rushd (w. 595/1198), Husul
al-Mamul oleh Siddiq Hasan Khan (lahir 1307/1890), dan Irsyad Al Fuhuloleh
Shawkani (lahir 1250/1834), meskipun ia masih relatif muda pada saat itu. Setelah
merasa cukup menimba ilmu di kampung halamannya, ia melanjutkan studi di
Universitas Kairo di Mesir, hingga tahun 1929 atau 1930 M. (Sulaiman Ibrahim, 2011)

Mahmud Yunus merupakan pendiri Akademi Dinas Ilmu Agama dan menjabat
sebagai dekan dari tahun 1957 hingga 1960 M. Selain itu, Mahmud Yunus juga berhasil
menginisiasi berdirinya Sekolah Menengah Islam bersama para pendidik setempat pada
tahun 1946 M. Pada tahun 1960 M, ia diangkat menjadi Dekan Fakultas Tarbiyah UIN
Syarif Hidayatullah Jakarta, dan juga menjabat sebagai Rektor IAIN Imam Bonjol
Padang pada tahun 1967 hingga 1970.(Muhammad Arif Musa, 2019)

Di bidang politik, Mahmud Yunus juga berperan penting, seperti menjabat
sebagai penasehat Residen (Shucokan) pada masa pemerintahan Jepang, mewakili
Dewan Tinggi Islam. Tafsir Al-Qur’an Alkarim karya Mahmud Yunus ini lebih banyak
mengambil teknik-teknik tahlili, yang mana penulisannya menguraikan makna yang
dikandung oleh Al-Qur’an, ayat demi ayat dan surah demi surah sesuai urutannya di
dalam mushaf. Dari uraian tersebut menyangkut berbagai aspek yang dikandung seperti
pengertian kosa kata, konotasi kalimatnya, latar belakang turun ayat, dan tidak
ketinggalan pendapat yang berkenaan dengan tafsir ayat-ayat tersebut, baik yang
disampaikan oleh nabi, sahabat, para tabi’in maupaun ahli tafsir lainnya.

Secara umum dikatakan bahwa tafsir bi al-ra’yi yang ditempuh Mahmud Yunus
dalam tafsirnya menjelaskan al-Qur’an dengan membawa ayat-ayatnya mudah dicerna,
dipahami, untuk kemudia dapat diterjemahkan dalam kehidupan. Mahmud Yunus
berpandangan bahwa al-Qur’an sebagai kitab hidayah yang universal, semestinya dapat
diamalkan oleh kaum muslimin secara khusus dan seluruh manusia secara umum.
Tafsir tersebut juga terlihat di jelaskan secara mudah dan bahasa yang jelas. Karya
Mahmud Yunus ini mendapat apresiasi dalam umat islam dan naik cetak beberapa kali
bahkan karya ini sampai ke negeri malaysia dan dicetak disana.

Corak dalam penafsiran Mahmud Yunus ini di satu tempat, tidak mengambil
satu corak penafsiran saja. Dengan merujuk kepada pendapat Nasruuddin Baidan,
maka tafsir Mahmud Yunus bercorak kombinasi, yaitu corak al-adab al-Ijtima’i (sosial
kemasyarakatan) dan corak Ilmi (ilmiah). Untuk merealisasikan penafsiran dengan
corak semacam ini Mahmud Yunus banyak membuang pengetahuan-pengetahuan dari
tafsir-tafsir klasik. Ia kemudian mengisi ruang itu dengan memberikan nasehat-nasehat
yang praktis untuk memecahkan problem-problem kontemporer yang dihadapi umat
Islam. Selain corak al-adabi al-ijtima’l yang dipakai Mahmud Yunus ada juga corak ilmi

146
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



yang digunakan dalam tafsiranya, mencoba menyesuaikan ayat-ayat al-Qur’an terhadap
perkembangan ilmu pengetahuan modern. Karya Mahmud Yunus ini di banyak
tempat, kelihatan berusaha membuktikan bahwa ayat-ayat al-Qurian itu tidak
bertentangan dengan ilmu pengetahuan modern.(Nashruddin Baidan, 1998)

Karya tafsir Mahmud Yunus dalam menjelaskan ayat-ayat astronomi seringkali
mengutip penjelasan-penjelasan dari ahli astronomi. Demikian pula kalau ayat-ayat ada
kaitannya dengan pertanian ia menjelaskannya dengan ilmu pertanian, ayat-ayat tentang
kedokteran dijelaskannya dengan ilmu kedokteran, dan ayat-ayat yang berhubungan
dengan biologi dijelaskan dengan ilmu biologi. Adapun penafsiran Mahmud Yunus
terhadap ayat-ayat yang berkaitan dengan astronomi, seperti QS. Al-Mu’minun ayat 17
yang berbunyi:

y s 2 _ 2 &ﬁ/,,/ S e 7
(@ :@/ogasdl) § @ s I 52 S5 310 = RTHHER
Sungoub, Kami telah menciptakan tujub langit di atas kamu dan Kami tidaklah lengab terhadap
ciptaan (Kanzi). (Al-Mu'minun/23:17)

Mahmud Yunus dalam kitab tafsirnya menjelaskan bahwa Allah telah
menjadikan diatas kepada kamu tujuh jalan, yakni tujuh jalan bintang-bintang (falak,
tempat peredaran bintang) atau tujuh lapisan langit. Adapun yang dikatakan langit itu
ialah apa-apa yang diatas kepala kita, sehingga loteng rumah yang diatar kepala,
dinamakan langit, begitu juga awan, karena ia memang diatas kepala kita Adapun yang
disebut tujuh langit atau tujuh tempat peredarannya (falaknya), ialah tujuh bintang yang
beredar keliling matahari (Planet), yaitu Utharid (Mercury), Zuharah (Venus), Marrikh
(Mars), Musytari (Jupiter), Zuhal (Saturn), Uranus dan Neptune. Menurut pendapat
ulama-ulama Istam dahulu kala, yaitu sebelum diketahui orang bintang-bintang Uranus
dan Neptune, maka ganti dua bintang ini, ialah tempat peredaran bulan dan matahari.
Jadi jumlahnya tujuh tingkat atau lapis juga. (Mahmud Yunus, 2000). Namun demikian,
penafsiran Mahmud Yunus yang mengaitkan sab'a tari’iq dengan tujuh planet perlu
dibaca secara kritis, mengingat perkembangan astronomi modern saat ini menetapkan
delapan planet dalam tata surya, sehingga tafsir ‘ilmi bersifat kontekstual dan terbuka
untuk reinterpretasi seiring perkembangan sains.

Biografi Imam al-Syaukani dan Penafsiranya terhadap QS. Al-Mu’minun: 17
dalam Tafsir Fath al-Qadir

Imam al-Syaukani memiliki nama lengkap Muhammad bin ‘Ali bin Muhammad
bin ‘Abdullah bin al-Hasan bin Muhammad bin Salah bin Ibrahim bin Muhammad
al’Afif bin Muhammad bin Rizq. Nasabnya bersambung hingga Khaisyanah bin Zabad
bin Qasim bin Marhabah al-Akbar bin Malik bin Rabi’ah bin al-Da’am.(A~Syaukani,
1994) 1a dikenal dengan gelar al-Syaukani al-San‘ani al-Yamani, Abu ‘Abdillah. Beliau
dilahirkan pada hari Senin, tanggal 28 Dzulqa‘dah 1173 H atau bertepatan dengan
tahun 1760 Masehi, di Hijrat al-Syaukan, sebuah dusun yang terletak di wilayah
Khaulan, sebelah timur kota Sana‘a, Yaman. (‘Adil Nuwaihad, 1988)

Sejak masa kecil, al-Syaukani tumbuh dalam lingkungan keluarga yang sangat
menjunng tinggi nilai-nilai keilmuan dan akhlak. Ayahnya, yaitu ‘Ali al-Syaukani (1130—
1211 H), merupakan sosok yang sangat berperan dalam membentuk karakter dan
kecintaan al-Syaukani terhadap ilmu. Sejak usia dini, bahkan sebelum mencapai usia
sepuluh tahun, ia telah berhasil menghafal al-Qur’an secara sempurna dan menguasai

147
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



berbagai matan keilmuan dasar. Ia melanjutkan pendidikannya dengan belajar kepada
banyak ulama terkemuka pada masanya serta memperdalam wawasan dalam bidang
sejarah dan sastra Arab. Al-Syaukani besar dalam suasana rumah yang penuh dengan
keteladanan moral dan kebersihan jiwa, sehingga membentuknya menjadi sosok ulama
besar yang kritis, terbuka, dan tajam dalam analisis keilmuan. Ia hidup pada masa
transisi antara periode kemunduran dunia Islam (abad ke-18) menuju era modern (abad
ke-19), sebuah masa ketika kejumudan berpikir dan praktik taklid tersebar luas di dunia
Islam, termasuk di Yaman. Al-Syaukani secara tegas mengkritik kondisi umat Islam
pada saat itu yang terjebak dalam bid‘ah dan khurafat, serta telah jauh dari kemurnian
ajaran Islam.

Salah satu karya paling monumental yang menunjukkan keluasan ilmu dan
pemikiran al-Syaukani adalah Fazh al-Qadir: al-]ami* bayna Fannay al-Riwdyah wa al-Dirayah
7 1m al-Tafsir. Tafsir ini ditulis dengan semangat untuk menjembatani dua pendekatan
utama dalam penafsiran al-Qur’an yang berkembang di kalangan ulama sebelumnya,
yakni pendekatan berbasis riwayah (petiwayatan) dan dirayah (analisis rasional dan
linguistik). Al-Syaukani, yang berlatar belakang pendidikan dalam mazhab Syi‘ah
Zaidiyah, mengenal berbagai karya tafsir yang dominan dalam mazhab tersebut, namun
ia menyadari bahwa sebagian besar karya itu dipengaruhi oleh kecenderungan
rasionalisme Mu‘tazilah, khususnya dalam isu-isu teologis (‘aqidah). Dari sekian banyak
karya yang dipelajarinya, beberapa tafsir memberikan pengaruh signifikan terhadap
pemikirannya, antara lain a/-I##ihaf ‘ala al-Kashshaf (Al-Syaukani, 1994) karya Salih bin
Mahdi al-Mugqbili dan a/Tafsir al-Nabawi karya Muhammad. Dalam mukadimah
tafsirnya, al-Syaukani menegaskan bahwa Fath al-Qadir adalah tafsir yang mengandung
banyak faidah, mencakup isi dari berbagai kitab tafsir sebelumnya, serta dilengkapi
dengan tambahan manfaat dan kaidah yang luas. Ia menilai tafsir ini sebagai "intisari
dari seluruh inti pembahasan", yang mampu menjawab kebutuhan keilmuan para
penuntut ilmu dan menjadi pedoman bagi siapa pun yang ingin memahami kandungan
al-Qur’an secara mendalam.(Al-Syaukani, 1994)

Dilihat dari metode penyusunannya, Fath al-Qadir diklasifikasikan sebagai tafsir
dengan pendekatan zzh/ili atau analitis. Al-Syaukani secara sistematis menguraikan ayat-
ayat al-Qur’an dengan meninjau berbagai aspek, mulai dari keutamaan dan tempat
turunnya surah, variasi bacaan (qira’at), analisis tata bahasa dan i‘rab beserta syawahid-
nya, hingga sebab-sebab turunnya ayat (asbab al-nuzul), hukum nasikh-mansukh,
makna global ayat, serta melakukan tarjih terhadap berbagai pendapat yang berbeda.
Ia juga menyertakan penjelasan mengenai kandungan hukum dalam ayat-ayat, dan
menyebutkan riwayat hadis Nabi SAW, atsar para sahabat, tabiin, serta pendapat ulama
tafsir dan fikih dari berbagai generasi. Melalui pendekatan ini, Tafsir Fath al-Qadir
mampu memadukan metode riwayat dan rasional secara seimbang, menjadikannya
karya tafsir yang mendalam dan komprehensif, serta dapat diterima oleh berbagai
kalangan—baik akademisi, ulama, maupun penuntut ilmu. Dalam menafsirkan QS. Al-
Mu’minun ayat 17, yang berbunyi:

: e -~ S} //E/-/ ’/,/’):!7 /://. ’://
(v g/dﬂ).ﬂ ) % o Jlﬁiz.c é'\‘;'\ gc \.'5\.9 &;\}L & r&e}a Lals .uJ) %o
Sungoub, Kami telah menciptakan tujubh langit di atas kamu dan Kami tidaklah lengab terhadap
ciptaan (Kami). (Al-Mu'minun/23:17)

148
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



Al-Syaukani menjelaskan bahwa bahwa huruf lam pada ayat tersebut (dan
sesungguhnya Kami telah menciptakan di atas kamu tuiuh buah jalan (tujuh buah
langit) itu sebagai penimpal kata sumpah yang dibuang, dan kalimat ini sebagai mubtada’
yang mengandung keterangan tentang penciptaan apa-apa yang mereka butuhkan
setelah keterangan tentang penclptaan mereka. 335kl adalah < 3Ll (langi) Disebut
&35k karena Uan (3 38 ey (3 3-L= (diurutkan sebagiannya di atas sebagian lainnya)
seperti susunan tanah, (tanah keras yang tak dapat ditumbuhi|. Abu Ubaidah berkata
sl Ed5a (aku menyusun sesuatu) artinya aku menjadikan sebagiannya di atas
sebagian lainnya. Orang Arab biasa menyebut sesuatu di atas sesuatu lainnya dengan
sebutaan 44 )-La ada pula yang mengatakan bahwa disebut demikan karena merupakan
jalanan malaikat, ada juga yang mengatakan bahwa disebut demikian karena merupakan
SRR yang artinya jalur pelintasan pelanet-pelanet. (Al-Syaukani,1994)

Analisis Komparatif Penafsiran QS Al-Mu’minun ayat 17 dalam Kitab Tafsir
Fath Al-Qur’annul Karim dan Fath Al-Qadir

Dalam QS al-Mu’minun ayat 17 yang berbunyi:

y s 2 _ 2 &ﬁ/,,/ S e 7
(& /oyl ) & @ Gt 5B 52 BSG3 G50 oSG LS 55y
Sungoub, Kami telah menciptakan tujuh langit di atas kamu dan Kami tidaklah lengabh terhadap
ciptaan (Kami). (Al-Mu'minun/23:17)

Ayat ini menjadi salah satu bagian dari ayat-ayat kauniyyah dalam Al-Qur’an
yang sering kali menjadi titik temu antara sains modern dan tafsir klasik. Penafsiran
atas frasa sab‘a tard’ig (‘tujuh jalan’) dalam ayat ini telah banyak ditafsirkan oleh para
mufassir, baik dari kalangan klasik maupun modern. Dalam konteks ini, dua tokoh
penting yang memberikan tafsir atas ayat ini adalah Mahmud Yunus dalam karya
tafsirnya ALQur'anul Karim, dan Imam al-Syaukani dalam Fazh al-Qadir. Keduanya
berasal dari latar belakang yang berbeda dan hidup di zaman yang berbeda, sehingga
metode, corak, dan pendekatan tafsir yang digunakan pun memiliki karakteristik
tersendiri.Mahmud Yunus, seorang ulama Indonesia abad ke-20, menafsirkan ayat ini
dengan pendekatan yang lebih ilmiah dan modern.

Dalam Tafsir Al-Qur'annl Karim, ia menjelaskan bahwa yang dimaksud dengan
sab'a tara’iq adalah tujuh jalur orbit benda-benda langit (falak), atau tujuh lapisan langit.
Penjelasan Mahmud Yunus didasarkan pada pengetahuan astronomi kontemporer,
dengan menyebut secara eksplisit nama-nama planet seperti Merkurius (Utharid),
Venus (Zuharah), Mars (Marrikh), Jupiter (Musytari), Saturnus (Zuhal), Uranus, dan
Neptunus. Ia juga menjelaskan bahwa sebelum Uranus dan Neptunus dikenal, ulama
terdahulu mengganti keduanya dengan peredaran bulan dan matahari. Dengan
demikian, jumlahnya tetap tujuh, dan hal ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an telah
memberi isyarat terhadap struktur langit yang berlapis. Penafsiran semacam ini
mencerminkan corak %z (lmiah) yang berpadu dengan corak adabi-ijtima’i, karena
Mahmud Yunus juga berusaha menjelaskan ayat-ayat Al-Qur’an dengan bahasa yang
komunikatif dan relevan dengan persoalan umat.

Berbeda dengan Mahmud Yunus, Imam al-Syaukani dalam Fa#h al-Qadir
menafsirkan ayat ini dengan pendekatan gabungan antara rwayah dan dirdyah. la
memulai dengan menjelaskan fungsi huruf “lam” dalam kata walagad, yang
menunjukkan penekanan atas pernyataan Allah tentang penciptaan tujuh jalan di atas

149
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



manusia. Al-Syaukani memahami kata tari’iq sebagai bentuk jamak dari tarigah, yang
berarti jalan atau lintasan. Namun, dalam konteks ayat ini, ia menafsirkan tara’iq sebagai
as-samawat atau langit-langit. Ia mengutip pandangan Abu Ubaidah yang menyatakan
bahwa kata tari’iqg dapat bermakna sesuatu yang tersusun bertingkat satu di atas yang
lain. Pandangan ini mendekati makna literal dari ayat yang menggambarkan struktur
langit yang berlapis-lapis. Selain itu, al-Syaukani juga menyampaikan kemungkinan
bahwa tara’iq dapat merujuk kepada jalur malaikat atau lintasan planet, sebagaimana
dipahami dalam bahasa Arab klasik. Tafsir ini lebih menitikberatkan pada aspek
linguistik dan struktur semantik dalam ayat, serta memperlihatkan keluasan rujukan
terthadap tafsir-tafsir klasik dan literatur bahasa Arab. Jika ditinjau dari pendekatan
metodologis, Mahmud Yunus cenderung lebih kontekstual dan adaptif terhadap
perkembangan ilmu pengetahuan modern. Ia tidak terikat secara ketat pada pendapat
klasik, melainkan memberikan ruang bagi reinterpretasi ayat-ayat Al-Qur’an dalam
kerangka ilmu kontemporer, khususnya astronomi. Hal ini menunjukkan corak
pemikiran yang terbuka dan progresif, serta menampilkan Al-Qur’an sebagai kitab yang
kompatibel dengan perkembangan zaman. Di sisi lain, al-Syaukani menunjukkan
komitmen yang kuat terhadap khazanah keilmuan klasik dengan melakukan penjelasan
mendalam terhadap struktur gramatikal, istilah-istilah bahasa Arab, dan riwayat-riwayat
tafsir.

Pendekatannya yang Zzh/il7 disertai dengan telaah kritis atas pendapat-pendapat
ulama sebelumnya menunjukkan usaha untuk menyelaraskan antara pendekatan
tekstual dan rasional. Kedua tafsir ini sama-sama mengakui bahwa sab 'z tara’iq adalah
bagian dari penciptaan Allah yang berada di atas manusia, namun perbedaan
penekanannya cukup signifikan. Mahmud Yunus lebih fokus pada penyesuaian dengan
sains, sedangkan al-Syaukani fokus pada pembacaan makna leksikal dan konteks
bahasa. Mahmud Yunus bertujuan menjadikan Al-Qur’an mudah dipahami oleh
masyarakat modern dan relevan dengan ilmu pengetahuan, sementara al-Syaukani
menyasar pemahaman yang mendalam melalui sintesis antara nalar dan riwayat.
Perbedaan ini menunjukkan bahwa tafsir Al-Qur’an sangat kaya dan fleksibel, mampu
memuat berbagai pendekatan sesuai dengan konteks sosial, keilmuan, dan zaman para
mufassirnya.

Aspek

Mahmud Yunus Imam al-Syaukani

Makna "'sab‘a tara’iq"

Pendekatan

Metode Tafsir

Tujuan Penafsiran

Sasaran pembaca

Tujuh orbit planet atau
dalam perspektif
astronomi

langit
Ilmiah-modern dan
kontekstual

Tahlili (analitis) dan corak
‘Imi serta adabi-ijtima’i

Membumikan Al-Qut’an
dan  menyelaraskannya
dengan sains modern
Umat awam dan pembaca
modern

Tujuh langit berlapis; bisa
juga jalan malaikat atau
jalur bintang

Klasik, gramatikal,
berbasis riwayat
Tahlili (analitis) dengan

dan

integrasi  riwayah  dan
dirayah
Melestarikan warisan

tafsir salaf dan menjaga
keotentikan makna
dan

Penuntut ilmu

kalangan ulama

150

Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025




Penafsiran QS Al-Mu’minun ayat 17 oleh Mahmud Yunus dan Imam al-
Syaukani menunjukkan dua pendekatan yang berbeda namun saling melengkapi.
Mahmud Yunus menafsirkan sab'a tara’iq sebagai tujuh orbit planet dengan pendekatan
ilmiah-modern, mencerminkan corak tafsit %mi dan adabi-ijtima’s. la berusaha
mengaitkan ayat dengan perkembangan astronomi untuk menunjukkan relevansi Al-
Qur’an dengan ilmu pengetahuan. Sebaliknya, Imam al-Syaukani menafsirkan tari’iq
sebagai tujuh langit bertingkat, dengan pendekatan linguistik dan riwayah-dirayah. Ia
fokus pada analisis gramatikal dan makna dalam tradisi tafsir klasik. Keduanya sepakat
bahwa ayat ini menunjukkan keagungan ciptaan Allah di langit, namun berbeda dalam
metode dan orientasi. Perbandingan ini menunjukkan kekayaan metodologi tafsir dan
fleksibilitas Al-Qur’an untuk dijelaskan sesuai konteks zaman.

Relevansi Sab‘a Tara’iq terhadap Isu Kosmologi Modern

Jika penafsiran Mahmud Yunus dan Imam al-Syaukani dibandingkan dalam
konteks kosmologi modern, maka dapat terlihat bagaimana ayat-ayat kauniyyah seperti
QS. Al-Mu’minun:17 tetap memiliki relevansi untuk dijadikan titik temu antara wahyu
dan sains. Mahmud Yunus, dalam pendekatan fafsir %mi-nya, secara langsung
mengaitkan sab'a tari’ig dengan orbit tujuh planet yang mengelilingi matahari, dan
dalam hal ini sejalan dengan pandangan heliosentris dalam astronomi kontemporer.
(Mahmud Yunus, 2000)Penafsiran semacam ini membuka ruang dialog antara Al-
Qur’an dan teori ilmiah, terutama dalam menggambarkan keteraturan sistem semesta
sebagai bukti kekuasaan Tuhan. Model ini konsisten dengan prinsip Zata kosmos (order
of the universe) dalam sains yang menekankan keberaturan, keterukuran, dan hukum
alam.

Sementara itu, al-Syaukani meskipun tidak merujuk langsung pada konsep orbit
atau astronomi modern, tetapi pemahamannya tentang langit bertingkat juga tidak
bertentangan dengan teori lapisan atmosfer atau struktur langit dalam sains modern.
(Al-Syaukani, 1994)Dalam kosmologi fisika saat ini, alam semesta diketahui memiliki
struktur yang kompleks dan bertingkat, seperti multiverse hypothesis, dimensi ruang-
waktu berlapis, serta teori string yang menggambarkan alam semesta dalam sebelas
dimensi.(Brian Greene, 2003) Walaupun hal ini belum tentu identik secara tekstual
dengan tara’ig, namun dapat menjadi analogi konseptual yang memperluas pemahaman
makna ayat.

Lebih jauh lagi, pendekatan modern terhadap kosmologi seperti yang
ditunjukkan dalam karya-karya astrofisika seperti Stephen Hawking dan Brian Greene
menyebut bahwa alam semesta tidak hanya betlapis secara fisik tetapi juga memiliki
struktur energi yang sangat kompleks. Hal ini memberi peluang kepada para mufasir
untuk memaknai sab‘a tara’iq sebagai gambaran simbolik dari sistem langit yang
harmonis dan berjenjang secara fisik maupun spiritual.(Stephen Hawking, 1988) Oleh
karena itu, pendekatan Mahmud Yunus dapat dianggap sebagai jembatan antara bahasa
wahyu dan teori ilmiah, sedangkan pendekatan al-Syaukani tetap memberikan fondasi
teologis dan linguistik yang kuat untuk eksplorasi makna kosmologis. Dengan
demikian, relevansi tafsir klasik dan modern terhadap sab‘a tara’iq menunjukkan bahwa
Al-Qur’an mampu membuka ruang refleksi kosmologis, baik dalam ranah spiritual,
filosofis, maupun ilmiah. Dalam hal ini, Al-Qur’an tidak hanya berbicara pada

151
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



zamannya, melainkan juga dapat berdialog dengan perkembangan pengetahuan
manusia lintas zaman.

KESIMPULAN DAN REKOMENDASI

Kajian terhadap makna sab'a tariig dalam QS. Al-Mu'minun ayat 17
mengungkapkan bahwa frasa ini memiliki dimensi semantik, historis, dan kosmologis
yang sangat kaya. Secara kebahasaan, istilah ini merujuk pada “tujuh jalan” atau “tujuh
jalur”; yang dalam struktur bahasa Arab klasik mengandung pengertian tentang sesuatu
yang bertingkat, teratur, dan tersusun vertikal. Tafsir klasik seperti karya Imam al-
Syaukani dalam Fath al-Qadir menjelaskan bahwa frasa ini merujuk pada tujuh langit
yang diciptakan Allah secara berlapis. Penafsiran ini berakar kuat pada metode riwayah,
dan berlandaskan pada teks-teks salaf serta pemahaman literal-linguistik. Al-Syaukani
menunjukkan kehati-hatian dalam membuka makna ayat agar tetap berada dalam
koridor pemahaman salaf tanpa menafikan makna rasional di dalamnya. Di sisi lain,
Mahmud Yunus dalam Tafsir A~-Qur'anul Karim memberikan perspektif yang lebih
kontekstual dan ilmiah. Ia menafsirkan sab'a tari’iq sebagai tujuh orbit planet dalam
tata surya, yakni lintasan benda-benda langit yang mengelilingi matahari. Pandangan ini
mencerminkan metode tafsir ‘ilmi yang mencoba membangun hubungan antara Al-
Qur’an dan sains modern. Pendekatan ini memungkinkan pembaca kontemporer
untuk memaknai wahyu dalam terang perkembangan ilmu pengetahuan, tanpa harus
keluar dari semangat keimanan. Dengan mengacu pada sistem heliosentris, Mahmud
Yunus berhasil menunjukkan bahwa keteraturan kosmos sebagaimana disebutkan
dalam Al-Qur’an memiliki korespondensi dengan struktur astronomi yang ditemukan
oleh ilmu sains.

Jika ditinjau lebih dalam, perbedaan metode penafsiran kedua tokoh ini tidak
menunjukkan kontradiksi, melainkan membuka ruang integrasi. Al-Syaukani
memberikan fondasi teologis dan linguistik yang kuat, sedangkan Mahmud Yunus
memperluas cakrawala makna melalui pendekatan ilmiah dan aktual. Hal ini
mencerminkan bahwa Al-Qur’an bersifat dinamis, dan mampu berbicara pada setiap
zaman dengan ragam pendekatan yang relevan. Selain itu, pemaknaan terhadap saba
tard’iq juga tidak dapat dilepaskan dari konteks sejarah dan kosmologi Islam klasik.
Model langit bertingkat yang dikembangkan oleh al-Farabi, Ibn Sina, dan Nasir al-Din
al-Tust dalam ilmu falaq, serta pendekatan spiritual dari Ibn ‘Arabi dan Mulla Sadra
dalam filsafat Islam, menunjukkan bahwa konsep langit tidak hanya dipahami secara
fisik, tetapi juga spiritual dan metafisis. Dengan demikian, frasa saba tara’ig dapat
dimaknai sebagai struktur kosmik dan ruhani sekaligus, tergantung dari pendekatan
yang digunakan.

Dalam konteks kosmologi modern, teori orbit planet, struktur lapisan
atmosfer, hingga gagasan multiverse dan teori string, memberi peluang baru bagi
pembacaan ulang ayat-ayat kauniyyah. Frasa sab‘a tara’iq dapat dikaji sebagai simbol
keteraturan semesta, tanda kekuasaan Tuhan, sekaligus objek refleksi ilmiah yang
memperdalam pemahaman akan Al-Qur’an. Integrasi tafsir klasik dan tafsir ilmiah
dalam kajian ini membuktikan bahwa pemahaman terhadap Al-Qut’an dapat bersifat
holistik, tidak kaku, serta dapat merangkul dimensi spiritual dan rasional secara
bersamaan. Dengan demikian, kajian ini menegaskan pentingnya pendekatan tafsir
yang terbuka terhadap tradisi dan ilmu pengetahuan modern. Tafsir tidak hanya
bertugas menjelaskan makna, tetapi juga menghidupkan relevansi wahyu di tengah

152
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



tantangan zaman. Frasa sab‘a tari’iqg menjadi bukti bahwa satu ayat Al-Qur’an dapat
menjadi pintu masuk bagi pembacaan kosmologis, spiritual, linguistik, dan ilmiah
sekaligus menjadi jembatan dialog antara teks dan semesta, antara tradisi dan kemajuan.

Penelitian ini merekomendasikan agar kajian tafsir di Perguruan Tinggi
Keagamaan Islam lebih banyak mengintegrasikan pendekatan tafsir klasik dan tafsir
‘ilmi untuk melatih nalar kritis dan historis mahasiswa. Selain itu, diperlukan penelitian
lanjutan yang membandingkan konsep sab‘a tara’ig dengan tafsir ‘ilmi kontemporer
seperti Tantaw1 Jawhari atau Zaghloul an-Najjar. Diskursus akademik tentang batas-
batas tafsir ‘Imi juga penting dikembangkan agar penafsiran Al-Qur’an tidak terjebak
pada klaim saintifik yang bersifat spekulatif dan ahistoris.

REFERENSI

‘Adil Nuwathad. (1988). Mujam al-Mufassirin min Sadr al-Islam Hatta ‘Ashr al-Hadhir.
Beirut: Muassasah Nuwaihad} al-Saqafiyah.

Al-Qurtubi. Abu ‘Abdillah Muhammad ibn Ahmad. (20006). A~Jdami* li Ahkam al-
Quran. Jilid 12. Kairo: Dar al-Kutub al-Misriyyah.

Al-Syaukani. Muhammad ibn ‘Alf ibn Muhammad. (1994). Fath al-Qadir: al-Jami‘ bayna
Fannay al-Riwayah wa al-Dirdyah fi Um al-Tafsir. Beirut—~Damaskus: Dar Ibn
Kathir.

Al-Tabarl. Muhammad ibn Jarir. (2000). Jami* al-Bayin ‘an Ta'wil Ay al-Qur'an. Jilid 18.
Beirut: Mu’assasah al-Risalah.

Azhari dan Karim. (2021). "Komparasi Metodologi Tafsir Tahlili Klasik dan Modern
terthadap Ayat Kauniyyah." Dirasat Qur'aniyyah, 5, no. 1 (2021): 54-71.

Greene, Brian. (2003). The Elegant Universe. New York: W. W. Norton & Company.

Gutas, Dimitri. (2001). Avicenna and the Aristotelian Tradition. 1eiden: Brill.

Hanifah. (2020). “Pendekatan Ilmiah Mahmud Yunus dalam Menafsirkan Ayat
Kauniyyah.” Tafsir Nusantara, 8(2), 112—127.

Hawking, Stephen. (1988). .4 Brief History of Time. New York: Bantam Books.

Hoyle, Fred. (1983). Astronomy: A History of Man’s Investigation of the Universe. New Y ork:
Crescent Books.

Ibn ‘Arabi, Muhyiddin. (1997). A/-Futihat al-Makkiyyah. Beirut: Dar Sadir.

Ibn Manzur. (1990). Lisan al-‘Arab. Jilid 8. Beirut: Dar Sadir.

Mahmud Yunus. (2000). Tafsir A~-Qur'annl Karim. Jakarta: Hidakarya Agung.

Mulla Sadra. (2002). A~Hikmabh al-Muta‘aliyyab fi al-Asfar al-‘Aqliyyah al-Arba‘ab. Jilid 4.
Teheran: Al-Maktabah al-Murtadawiyyah.

153
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



Musa, Muhammad Arif. (2019). “Terjemahan Ayat Amthal dalam Al-Qur’an: Kajian
terhadap Tafsir Al-Qur’anul Kartim Karya Mahmud Yunus.” Jurnal Ma‘alin al-
Qur'an wa al-Sunnab.

Nasir al-Din al-Tust. (1952). Tadhkira fi 1im al-Hay'ah, ed. E. S. Kennedy. London:
Osiris Press.

Nast, Seyyed Hossein. (1978). An Introduction to Isiamic Cosmological Doctrines. London:
Thames & Hudson.

Razi, Fakhr al-Din. (1981). Tafsir al-Kabir. Jilid 23. Beirut: Dar al-Fikr.

Sulaiman Ibrahim. (2011). Pendidikan dan Tafsir: Kiprah Mabmnd Yunus dalan Penmbarnan
Islam. Jakarta: Lekas.

Syeh Hawib Hamzah. (2014). “Publikasi Mahmud Yunus untuk Studi Islam di
Indonesia.” Imu Dinamis: Jurnal Manajemen dan Kewirausahaan, 14(1), 120—135.

Zuhdi. (2019). “Analisis Tafsir Klasik atas QS. Al-Mw'minun:17.” Jurnal Turath, 11(1),
88—100.

154
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



