
  

Istinarah: Riset Keagamaan, Sosial dan Budaya, Vol. 7 (2), 2025, (Juli-Desember) 

 

ISSN Print : 2714-7762 ISSN Online : 2716-3539 

 

Tersedia online di: https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/istinarah/index   

 

141 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

Tujuh Jalan Langit: Komparasi Tafsir ‘Ilmi Mahmud Yunus dan 

Tafsir Klasik al-Syaukani pada QS. Al-Mu’minun:17 
 

Aulia Karimatul Ma’rifat1, Leni Mardiah2 
1 Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia 
2 Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia 

auliakarimatul285@gmail.com 
 

Abstract 

Interpretations of ayat kauniyyah (verses about the natural world) in the Qur’an often vary depending on 

the exegete’s background and the intellectual context of their time. This article aims to conduct a 

comparative analysis of Surah Al-Mu’minun verse 17 as interpreted in Tafsir Al-Qur’anul Karim by 

Mahmud Yunus and Fath al-Qadir by Imam al-Shawkani. The focus lies on differing interpretations of 

the phrase sab‘a ṭarā’iq. This research employs a qualitative method through library research, using 

textual and tafsir book analysis of both exegetical works. The findings show that Mahmud Yunus adopts 

a scientific and contextual approach with ‘ilmi and socio-ethical tendencies, while al-Shawkani employs 

a classical linguistic method grounded in riwāyah and dirāyah. In conclusion, despite methodological 

differences, both interpretations affirm the greatness of God’s creation and demonstrate the dynamic 

and flexible nature of Qur’anic exegesis across different eras 

Keywords: Scientific Qur’anic Exegesis, Cosmological Verses, Qur’anic Cosmology, Mahmud Yunus, 

al-Shawkānī; Seven Celestial Paths, The Seven Heavens, Islamic Astronomy 

 

Abstrak  

Penafsiran terhadap ayat-ayat kauniyyah dalam Al-Qur’an sering kali memunculkan pendekatan yang 

beragam, tergantung pada latar belakang mufasir dan konteks zamannya. Artikel ini bertujuan untuk 

menganalisis secara komparatif penafsiran QS Al-Mu’minun ayat 17 dalam dua karya tafsir, yaitu Tafsir 

Al-Qur’anul Karim karya Mahmud Yunus dan Fath al-Qadir karya Imam al-Syaukani. Fokus penelitian 

terletak pada perbedaan pendekatan dalam memahami frasa sab‘a ṭarā’iq. Penelitian ini menggunakan 

metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka (library research), melalui analisis teks dan kitab tafsir 

kedua tokoh tersebut. Hasil kajian menunjukkan bahwa Mahmud Yunus menggunakan pendekatan 

ilmiah dan kontekstual dengan corak tafsir ‘ilmi dan sosial-kemasyarakatan, sedangkan al-Syaukani 

menggunakan pendekatan linguistik-klasik berbasis riwāyah dan dirāyah. Kesimpulannya, meskipun 

terdapat perbedaan dalam metodologi dan orientasi, keduanya sama-sama menegaskan kemahakuasaan 

Allah dalam penciptaan langit dan memperlihatkan keluwesan Al-Qur’an dalam ruang tafsir yang 

dinamis. 

Kata Kunci: Tafsir ‘ilmi, Ayat kauniyyah, Kosmologi Al-Qur’an, Mahmud Yunus, al-Shawkani, Sab‘a 

ṭarā’iq, Tujuh langit, Astronomi Islam 

PENDAHULUAN 

Al-Qur’an sebagai kitab suci umat Islam tidak hanya menjadi pedoman spiritual 

dan moral, tetapi juga memuat isyarat-isyarat ilmiah tentang alam semesta, yang dikenal 

sebagai ayat-ayat kauniyyah. Salah satu ayat yang menarik perhatian para mufasir dalam 

kategori ini adalah QS. Al-Mu’minun ayat 17 yang menyebutkan frasa sab‘a ṭarā’iq 

(tujuh jalan). Ayat ini telah ditafsirkan secara beragam oleh para ulama, mencerminkan 

keragaman metodologi dalam ilmu Atafsir. Dalam konteks ini, tulisan ini mengkaji dua 

corak penafsiran dari dua mufasir besar Mahmud Yunus dan Imam al-Syaukani untuk 

menunjukkan bagaimana latar belakang keilmuan dan zaman memengaruhi 

pemahaman atas makna ayat tersebut.  

 

https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/istinarah/index
mailto:auliakarimatul285@gmail.com


 

142 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

Tujuan dari tulisan ini adalah untuk menganalisis secara komparatif penafsiran 

QS. Al-Mu’minun ayat 17 berdasarkan Tafsir Al-Qur’anul Karim karya Mahmud Yunus 

dan Fath al-Qadir karya Imam al-Syaukani. Melalui pendekatan ini, pembaca dapat 

memahami bagaimana perbedaan metode dan corak penafsiran dapat memperluas 

pemahaman terhadap kandungan Al-Qur’an. Penelitian ini juga bertujuan menyoroti 

keluasan dan fleksibilitas makna Al-Qur’an dalam menjawab persoalan yang terus 

berkembang di setiap zaman.Kajian pustaka yang relevan terhadap penelitian ini telah 

dilakukan oleh beberapa peneliti terdahulu. Hanifah (2020) dalam jurnal Tafsir 

Nusantara mengkaji pendekatan ilmiah Mahmud Yunus dalam menafsirkan ayat-ayat 

kosmologis, termasuk kecenderungannya menghubungkan teks Al-Qur’an dengan 

temuan astronomi modern.(Hanifah,  2020) Ia menyimpulkan bahwa pendekatan ‘ilmi 

yang digunakan Mahmud Yunus menempatkan tafsir sebagai jembatan antara wahyu 

dan sains. 

 Sementara itu, Zuhdi (2019) dalam Jurnal Turāth meneliti penafsiran QS. Al-

Mu’minun:17 dalam berbagai tafsir klasik, dan menemukan bahwa sebagian besar 

mufasir klasik, termasuk al-Syaukani, memahami sab‘a ṭarā’iq sebagai langit yang 

tersusun bertingkat berdasarkan pendekatan linguistik dan riwayat.(Zuhdi, 2019) 

Penelitian lain oleh Azhari dan Karim (2021) dalam Dirāsāt Qur’āniyyah 

membandingkan pendekatan taḥlīlī dalam tafsir klasik dan modern terhadap ayat-ayat 

kauniyyah, dan menekankan pentingnya metodologi integratif agar penafsiran tetap 

kontekstual namun tidak lepas dari kerangka tafsir tradisional.(Azhari dan Karim, 

2021) Ketiga penelitian tersebut menjadi landasan penting bagi tulisan ini, meskipun 

belum ada yang secara langsung membandingkan tafsir Mahmud Yunus dan al-

Syaukani dalam konteks QS. Al-Mu’minun:17 secara mendalam, sehingga penelitian 

ini menawarkan ruang kontribusi yang signifikan dalam studi tafsir komparatif. 

Argumentasi utama yang mendasari penelitian ini adalah bahwa ayat-ayat Al-

Qur’an bersifat terbuka untuk ditafsirkan ulang sesuai dengan perkembangan ilmu dan 

konteks sosial masyarakat. Dalam hal ini, Mahmud Yunus menafsirkan sab‘a ṭarā’iq 

sebagai tujuh orbit planet, sedangkan Imam al-Syaukani menafsirkannya sebagai 

struktur langit bertingkat. Perbedaan ini mencerminkan perbedaan metodologi dan 

orientasi keilmuan yang perlu dipahami secara mendalam. Dari uraian tersebut, dapat 

dirumuskan beberapa masalah utama: (1) Bagaimana penafsiran QS. Al-Mu’minun:17 

dalam kitab Tafsir Al-Qur’anul Karim karya Mahmud Yunus dan Fath al-Qadir karya 

Imam al-Syaukani? (2) Bagaimana perbandingan penafsiran Mahmud Yunus dan Imam 

al-Syaukani terhadap frasa sab‘a ṭarā’iq, dan sejauh mana relevansi tafsir keduanya 

dalam konteks kosmologi modern? Kemudian Penelitian ini menggunakan metode 

kualitatif dengan pendekatan studi pustaka (library research). Analisis dilakukan terhadap 

dua kitab tafsir dengan teknik komparatif, serta ditopang oleh literatur sekunder dari 

jurnal dan buku-buku. Penelitian ini bersifat deskriptif-analitis, dengan fokus pada 

penyajian perbandingan metodologis dan pemaknaan.  

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka 

(library research), karena objek kajiannya bersifat tekstual dan bersumber pada literatur 

tafsir. Pendekatan kualitatif ini dipilih untuk menggali pemaknaan ayat-ayat Al-Qur’an 



 

143 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

secara mendalam dalam karya-karya tafsir, serta untuk memahami konteks metodologis 

dan epistemologis yang melatarbelakangi perbedaan penafsiran antar mufasir. Jenis 

penelitian yang digunakan adalah deskriptif-analitis komparatif. Penelitian ini berusaha 

mendeskripsikan dan membandingkan dua corak penafsiran terhadap QS. Al-

Mu’minun ayat 17 sebagaimana dijelaskan dalam Tafsir Al-Qur’anul Karim karya 

Mahmud Yunus dan Fath al-Qadir karya Imam al-Syaukani. Tujuannya adalah untuk 

mengetahui bagaimana kedua mufasir memahami frasa sab‘a ṭarā’iq serta sejauh mana 

pendekatan, metode, dan orientasi masing-masing tafsir merefleksikan karakter zaman 

dan latar belakang intelektual penulisnya. 

Sumber utama dalam penelitian ini terdiri atas dua kitab tafsir yang menjadi 

objek kajian primer, yaitu Tafsir Al-Qur’anul Karim oleh Mahmud Yunus dan Fath al-

Qadir oleh Imam al-Syaukani. Selain itu, penelitian ini juga menggunakan data sekunder 

yang berasal dari buku-buku metodologi tafsir, artikel jurnal, dan literatur lain yang 

relevan, baik yang membahas pemikiran kedua tokoh maupun kajian tentang ayat-ayat 

kauniyyah dalam Al-Qur’an. Data tersebut digunakan untuk memperkuat analisis dan 

memperluas wawasan kontekstual terhadap pendekatan dan corak tafsir yang dikaji. 

Teknik analisis yang digunakan dalam penelitian ini adalah analisis isi (content analysis) 

dengan pendekatan komparatif. Peneliti menelusuri dan menganalisis penafsiran QS. 

Al-Mu’minun ayat 17 dalam masing-masing kitab tafsir, kemudian membandingkan 

makna yang dikemukakan oleh Mahmud Yunus dan al-Syaukani terhadap frasa sab‘a 

ṭarā’iq. Selain itu, penelitian ini juga menganalisis metode tafsir yang digunakan oleh 

masing-masing mufasir, baik dari segi pendekatan maupun corak dan tujuan 

penafsirannya. Analisis ini dilakukan dengan mempertimbangkan latar belakang sosial, 

historis, dan keilmuan masing-masing tokoh, agar dapat dipahami secara menyeluruh 

bagaimana konteks mempengaruhi produk penafsiran mereka. Dengan demikian, 

penelitian ini tidak hanya berfokus pada makna literal ayat, tetapi juga pada kerangka 

berpikir dan epistemologi tafsir yang digunakan, sehingga diharapkan dapat 

memberikan kontribusi dalam pengembangan kajian tafsir komparatif secara 

metodologis dan substantif. Kemudian penulis akan mendeskripsikan data-data tafsir, 

linguistik, dan astronomi, kemudian menganalisisnya untuk memahami kedalaman 

makna frasa sab‘a ṭarā’iq secara multi-disipliner. Pendekatan ini dipilih agar makna ayat 

tidak hanya dipahami dalam kerangka teks dan tradisi, tetapi juga kontekstual terhadap 

perkembangan ilmu pengetahuan modern. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Definisi Sab‘a Ṭarā’iq dalam Perspektif Bahasa, Tafsir, dan Astronomi 

Frasa sab‘a ṭarā’iq dalam QS. Al-Mu’minun ayat 17 merupakan salah satu 

ungkapan kosmologis dalam Al-Qur’an yang membuka ruang interpretasi dari berbagai 

disiplin ilmu, baik linguistik, tafsir klasik dan modern, maupun astronomi 

kontemporer. Secara etimologis, kata sab‘a (سَبْعَة) berarti tujuh, sedangkan ṭarā’iq 

رَائِق)
َ
 adalah bentuk jamak dari ṭarīqah atau ṭarīq yang dalam bahasa Arab klasik berarti (ط

jalan, jalur, atau cara. Dalam Lisān al- Arab, dijelaskan bahwa ṭarīq adalah sesuatu yang 

dapat dilalui, dan bentuk jamaknya digunakan pula untuk menggambarkan struktur 

yang bertingkat secara vertikal seperti lapisan tanah atau langit. (Ibn Manẓūr, Lisān al-

‘Arab) Abu ‘Ubaidah, ahli bahasa Arab klasik, menguatkan bahwa ṭarā’iq merujuk pada 



 

144 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

sesuatu yang tersusun di atas satu sama lain ṭūriqat ba‘ḍuhā fawqa ba‘ḍin.(Al-Syaukani, 

1994) Pemaknaan semacam ini memberi dasar bagi banyak mufasir untuk memahami 

bahwa sab‘a ṭarā’iq mengarah pada struktur langit yang berlapis-lapis atau tersusun 

secara vertikal. 

Dalam tafsir klasik, frasa ini secara umum dipahami sebagai tujuh lapis langit 

(as-samāwāt as-sab‘). Al-Ṭabarī dalam Jāmi’ al-Bayān menyatakan bahwa maksud dari 

“tujuh jalan” adalah tujuh langit yang diciptakan bertingkat, sebagai tempat beredarnya 

malaikat dan pengatur alam semesta atas izin Allah. (Al-Ṭabarī, 2000) Al-Rāzī dalam 

Tafsīr al-Kabīr mengaitkannya dengan keberadaan jalur-jalur benda langit dan potensi 

makna filosofisnya mengenai keteraturan kosmos. (Fakhr al-Dīn al-Rāzī, Tafsīr al-

Kabīr) Imam al-Qurṭubī juga menafsirkan frasa tersebut sebagai sistem langit yang 

tertata dan menyiratkan keagungan ciptaan Allah.(Al-Qurṭubī, Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-

Qur’ān) Pendekatan ini mencerminkan kekayaan tafsir klasik dalam memahami 

struktur kosmos berdasarkan riwayat dan bahasa. 

Ilmu falaq dan astronomi Islam klasik, struktur langit juga dipahami dalam 

bentuk falak-falak atau orbit benda langit. Naṣīr al-Dīn al-Ṭūsī dalam Tadhkira fi ‘Ilm 

al-Hay’ah menjelaskan sistem langit sebagai susunan kosmik yang terdiri dari lingkaran-

lingkaran konsentris yang memuat orbit benda-benda langit, mulai dari bulan hingga 

planet luar.(Naṣīr al-Dīn al-Ṭūsī, 1952) Ini sejalan dengan pemahaman kosmologis 

bahwa langit terdiri dari beberapa lapisan sferis. Sementara itu, astronomi modern 

Barat membagi struktur luar angkasa menjadi orbit-orbit planet berdasarkan sistem 

heliosentris serta lapisan atmosfer seperti troposfer, stratosfer, mesosfer, termosfer, 

dan eksosfer. (Fred Hoyle, Astronomy, 1983) Meskipun tidak menyebut tujuh jalan 

secara literal, konsep orbit dan lapisan langit tetap dapat dikaitkan secara interpretatif 

dengan makna ṭarā’iq dalam Al-Qur’an. 

Lebih lanjut, dalam tradisi filsafat dan kosmologi spiritual Islam, seperti 

dijelaskan oleh Ibn ‘Arabī dan Mulla Ṣadrā, konsep tujuh langit juga ditafsirkan sebagai 

jenjang spiritual eksistensi manusia. Setiap langit atau jalur dipandang sebagai tahapan 

dalam perjalanan ruhani menuju penyempurnaan jiwa dan kedekatan dengan Tuhan. 

Pendekatan ini menjadikan ṭarā’iq bukan hanya struktur fisik, tetapi juga simbolis 

terhadap jalan-jalan ma‘rifat dan tajallī Ilahī.(Seyyed Hossein Nasr, 1978) Dengan 

demikian, penafsiran frasa sab‘a ṭarā’iq tidak terbatas pada dimensi empiris, tetapi 

mencakup spektrum makna metafisis dan spiritual yang lebih luas. 

Dari seluruh penjabaran ini dapat disimpulkan bahwa frasa sab‘a ṭarā’iq 

memiliki spektrum makna yang luas dan kaya. Dalam struktur bahasa Arab klasik, ia 

menunjuk pada jalan-jalan bertingkat atau tersusun. Dalam tafsir klasik, dimaknai 

sebagai tujuh langit atau jalur para malaikat. Dalam tafsir modern dan ilmu astronomi, 

dipahami sebagai orbit-orbit planet dalam tata surya. Sementara dalam filsafat Islam, ia 

disimbolkan sebagai jalan-jalan ruhani menuju kesempurnaan spiritual. Ragam 

penafsiran ini menunjukkan keluasan tafsir Al-Qur’an yang mampu menjembatani 

antara wahyu, nalar, dan perkembangan ilmu pengetahuan di berbagai zaman. 

Konteks Historis dan Kosmologis Sab‘a Ṭarā’iq dalam Tradisi Islam 

Pemahaman mengenai frasa sab‘a ṭarā’iq tidak dapat dilepaskan dari konteks 

historis perkembangan kosmologi dalam peradaban Islam klasik. Gagasan mengenai 



 

145 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

struktur tujuh langit atau tujuh jalur di atas manusia telah menjadi bagian dari khazanah 

keilmuan Islam sejak masa kenabian, dan terus berkembang melalui interaksi dengan 

pemikiran Yunani, Persia, dan India. Dalam teks-teks tafsir awal seperti karya al-Ṭabarī 

dan al-Qurṭubī, tujuh langit dipahami sebagai realitas fisik dan spiritual yang berlapis 

dan memiliki fungsi kosmik tertentu, sebagaimana dikuatkan oleh berbagai riwayat dari 

sahabat dan tabi’in.(Al-Ṭabarī, 2000) 

Secara historis, perkembangan pemahaman tentang struktur langit dalam Islam 
banyak dipengaruhi oleh model kosmos Ptolemaik (geosentris) yang kemudian 
diadaptasi dan disintesiskan oleh para ilmuwan Muslim. Tokoh seperti al-Fārābī, Ibn 

Sīnā, dan Naṣīr al-Dīn al-Ṭūsī mengembangkan teori langit konsentrik dalam tradisi 
falak, di mana langit dipahami sebagai sfera-sfera (lapisan bola langit) yang menyusun 
alam semesta secara hierarkis.(Gutas, 2001) Dalam kerangka ini, tujuh langit disusun 
sebagai lapisan falak mulai dari bulan (al-qamar) hingga bintang tetap (al-kawākib al-
thābita), dan kemudian diikuti oleh falak yang mengatur gerakan harian (falak al-aflak). 
Meskipun model ini bersifat matematis dan filsafati, ia memiliki pengaruh besar dalam 
pembentukan imajinasi kosmologis umat Islam tentang struktur alam raya. (Nasr, S. 
H, 1978) 

Selain itu, pemahaman mengenai langit sebagai jalur spiritual juga muncul 
dalam literatur tasawuf dan filsafat Islam. Ibn ‘Arabī, misalnya, memandang tujuh langit 
sebagai simbol dari tahapan-tahapan maqāmāt dalam perjalanan ruhani menuju 

Tuhan.(Ibn ‘Arabī, al-Futūḥāt al-Makkiyyah) Dalam pendekatan ini, ṭarā’iq tidak 
sekadar berarti jalur planet atau orbit, melainkan juga tingkatan kesadaran dan 

penyucian jiwa. Pandangan serupa juga dikembangkan oleh Mullā Ṣadrā dalam filsafat 
hikmah al-muta‘āliyyah, yang memandang struktur kosmos sebagai manifestasi 
bertingkat dari wujud ilahi (tajallī) yang dapat ditapaki melalui penyaksian batin 

(kāshf).(Mullā Ṣadrā, al-Ḥikmah al-Muta‘āliyyah fī al-Asfār al-‘Aqliyyah al-Arba‘ah, 
Teheran.) 

Pemahaman kosmologis ini menunjukkan bahwa konsep sab‘a ṭarā’iq tidak 
hanya bersifat tekstual atau linguistik, tetapi juga terikat dengan konteks sejarah dan 
perkembangan ilmu pengetahuan dalam peradaban Islam. Bahkan dalam khazanah 
tafsir Nusantara, seperti karya Mahmud Yunus, unsur-unsur klasik ini mengalami 
pembaruan dengan menyesuaikannya pada pengetahuan astronomi modern.(Mahmud 
Yunus, 2000) Oleh karena itu, memahami frasa ini secara historis-kosmologis 
memberikan wawasan penting tentang bagaimana Al-Qur’an dibaca dan 
diinterpretasikan secara dinamis di sepanjang zaman, serta memperlihatkan keluasan 
tafsir Islam dalam memadukan wahyu, rasio, dan pengamatan empirik terhadap alam 
semesta. 

Biografi Mahmud Yunus dan Penafsiranya terhadap QS. Al-Mu’minun: 17 
dalam Tafsir Al-Qur’anul Karim 

Mahmud Yunus lahir di Nagari Sungayang, Batusangkar, Sumatera Barat, hari 

Sabtu 10 Pebruari 1899. Keluarganya adalah tokoh agama yang cukup terkemuka. 

Ayahnya bernama Yunus bin Incek menjadi pengajar surau yang dikelola sendiri. 

Ibundanya bernama Hafsah binti Imam Samiun merupakan anak Engku Gadang M 

Tahir bin Ali, pendiri serta pengasuh surau di wilayah itu.(Syeh Hawib Hamzah, 2014) 

Sejak dari kecil Mahmud Yunus menerima pendidikan agama yang ketat dan disiplin. 



 

146 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

Sejak usia dini, Mahmud Yunus sudah mempelajari Al-Qur’an beserta berbagai praktik 

keagamaan dan pengetahuan agama lainnya. Gurunya adalah kakeknya sendiri. 

Mahmud Yunus sempat mengeyam pendidikan formal di Sekolah Rakyat (volkschool) 

dan kemudian melanjutkan pendidikan di Madrasah Sekolah, sebuah lembaga yang 

didirikan oleh H.M Thaib Umar, seorang tokoh pembaharuan Islam di Minangkabau. 

Mahmud Yunus dikenal sebagai santri yang cerdas dan mampu menguasai berbagai 

pokok ilmu yang diajarkan kepadanya. Oleh karena itu, beliau dipercaya oleh pihak 

madrasah untuk mengajarkan beberapa kitab, seperti: Kanz al Ragibin oleh Mahalli (w. 

864/1459), Sharh Alfiyyah b. Malik oleh Ibnu Aqil (w. 769/1367), Jam Al-Jawami oleh 

Subki (meninggal 771/1370), Bidayat Mujtahidoleh Ibnu Rushd (w. 595/1198), Husul 

al-Mamul oleh Siddiq Hasan Khan (lahir 1307/1890), dan Irsyad Al Fuhuloleh 

Shawkānī (lahir 1250/1834), meskipun ia masih relatif muda pada saat itu. Setelah 

merasa cukup menimba ilmu di kampung halamannya, ia melanjutkan studi di 

Universitas Kairo di Mesir, hingga tahun 1929 atau 1930 M.(Sulaiman Ibrahim, 2011) 

Mahmud Yunus merupakan pendiri Akademi Dinas Ilmu Agama dan menjabat 

sebagai dekan dari tahun 1957 hingga 1960 M. Selain itu, Mahmud Yunus juga berhasil 

menginisiasi berdirinya Sekolah Menengah Islam bersama para pendidik setempat pada 

tahun 1946 M. Pada tahun 1960 M, ia diangkat menjadi Dekan Fakultas Tarbiyah UIN 

Syarif Hidayatullah Jakarta, dan juga menjabat sebagai Rektor IAIN Imam Bonjol 

Padang pada tahun 1967 hingga 1970.(Muhammad Arif Musa, 2019)  

Di bidang politik, Mahmud Yunus juga berperan penting, seperti menjabat 

sebagai penasehat Residen (Shucokan) pada masa pemerintahan Jepang, mewakili 

Dewan Tinggi Islam. Tafsir Al-Qur’an Alkarim karya Mahmud Yunus ini lebih banyak 

mengambil teknik-teknik tahlili, yang mana penulisannya menguraikan makna yang 

dikandung oleh Al-Qur’an, ayat demi ayat dan surah demi surah sesuai urutannya di 

dalam mushaf. Dari uraian tersebut menyangkut berbagai aspek yang dikandung seperti 

pengertian kosa kata, konotasi kalimatnya, latar belakang turun ayat, dan tidak 

ketinggalan pendapat yang berkenaan dengan tafsir ayat-ayat tersebut, baik yang 

disampaikan oleh nabi, sahabat, para tabi’in maupaun ahli tafsir lainnya. 

Secara umum dikatakan bahwa tafsir bi al-ra’yi yang ditempuh Mahmud Yunus 

dalam tafsirnya menjelaskan al-Qur’an dengan membawa ayat-ayatnya mudah dicerna, 

dipahami, untuk kemudia dapat diterjemahkan dalam kehidupan. Mahmud Yunus 

berpandangan bahwa al-Qur’an sebagai kitab hidayah yang universal, semestinya dapat 

diamalkan oleh kaum muslimin secara khusus dan seluruh manusia secara umum. 

Tafsir tersebut juga terlihat di jelaskan secara mudah dan bahasa yang jelas. Karya 

Mahmud Yunus ini mendapat apresiasi dalam umat islam dan naik cetak beberapa kali 

bahkan karya ini sampai ke negeri malaysia dan dicetak disana.  

Corak dalam penafsiran Mahmud Yunus ini di satu tempat, tidak mengambil 

satu corak penafsiran saja. Dengan merujuk kepada pendapat Nasruuddin Baidan, 

maka tafsir Mahmud Yunus bercorak kombinasi, yaitu corak al-adab al-Ijtima’i (sosial 

kemasyarakatan) dan corak Ilmi (ilmiah). Untuk merealisasikan penafsiran dengan 

corak semacam ini Mahmud Yunus banyak membuang pengetahuan-pengetahuan dari 

tafsir-tafsir klasik. Ia kemudian mengisi ruang itu dengan memberikan nasehat-nasehat 

yang praktis untuk memecahkan problem-problem kontemporer yang dihadapi umat 

Islam. Selain corak al-adabi al-ijtima’I yang dipakai Mahmud Yunus ada juga corak ilmi 



 

147 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

yang digunakan dalam tafsiranya, mencoba menyesuaikan ayat-ayat al-Qur’an terhadap 

perkembangan ilmu pengetahuan modern. Karya Mahmud Yunus ini di banyak 

tempat, kelihatan berusaha membuktikan bahwa ayat-ayat al-Qur’an itu tidak 

bertentangan dengan ilmu pengetahuan modern.(Nashruddin Baidan, 1998) 

 Karya tafsir Mahmud Yunus dalam menjelaskan ayat-ayat astronomi seringkali 

mengutip penjelasan-penjelasan dari ahli astronomi. Demikian pula kalau ayat-ayat ada 

kaitannya dengan pertanian ia menjelaskannya dengan ilmu pertanian, ayat-ayat tentang 

kedokteran dijelaskannya dengan ilmu kedokteran, dan ayat-ayat yang berhubungan 

dengan biologi dijelaskan dengan ilmu biologi. Adapun penafsiran Mahmud Yunus 

terhadap ayat-ayat yang berkaitan dengan astronomi, seperti QS. Al-Mu’minun ayat 17 

yang berbunyi:  

قَد  ﴿ 
َ
نَا   وَل ق 

َ
م   خَل

ُ
قَك عَ  فَو  ا وَمَا طَرَاىِٕۤقَ   سَب  نَّ

ُ
ق   عَن   ك

 
خَل
 
نَ  ال ي  ل   (١٧: 23/المؤمنون﴾ )  ١٧  غٰف 

Sungguh, Kami telah menciptakan tujuh langit di atas kamu dan Kami tidaklah lengah terhadap 

ciptaan (Kami). (Al-Mu'minun/23:17) 

Mahmud Yunus dalam kitab tafsirnya menjelaskan bahwa Allah telah 

menjadikan diatas kepada kamu tujuh jalan, yakni tujuh jalan bintang-bintang (falak, 

tempat peredaran bintang) atau tujuh lapisan langit. Adapun yang dikatakan langit itu 

ialah apa-apa yang diatas kepala kita, sehingga loteng rumah yang diatar kepala, 

dinamakan langit, begitu juga awan, karena ia memang diatas kepala kita Adapun yang 

disebut tujuh langit atau tujuh tempat peredarannya (falaknya), ialah tujuh bintang yang 

beredar keliling matahari (Planet), yaitu Utharid (Mercury), Zuharah (Venus), Marrikh 

(Mars), Musytari (Jupiter), Zuhal (Saturn), Uranus dan Neptune. Menurut pendapat 

ulama-ulama Istam dahulu kala, yaitu sebelum diketahui orang bintang-bintang Uranus 

dan Neptune, maka ganti dua bintang ini, ialah tempat peredaran bulan dan matahari. 

Jadi jumlahnya tujuh tingkat atau lapis juga. (Mahmud Yunus, 2000). Namun demikian, 

penafsiran Mahmud Yunus yang mengaitkan sab‘a ṭarā’iq dengan tujuh planet perlu 

dibaca secara kritis, mengingat perkembangan astronomi modern saat ini menetapkan 

delapan planet dalam tata surya, sehingga tafsir ‘ilmi bersifat kontekstual dan terbuka 

untuk reinterpretasi seiring perkembangan sains. 

Biografi Imam al-Syaukani dan Penafsiranya terhadap QS. Al-Mu’minun: 17 
dalam Tafsir Fath al-Qadir 

Imam al-Syaukani memiliki nama lengkap Muhammad bin ‘Ali bin Muhammad 

bin ‘Abdullah bin al-Hasan bin Muhammad bin Salah bin Ibrahim bin Muhammad 

al’Afif bin Muhammad bin Rizq. Nasabnya bersambung hingga Khaisyanah bin Zabad 

bin Qasim bin Marhabah al-Akbar bin Malik bin Rabi’ah bin al-Da’am.(Al-Syaukani, 

1994) Ia dikenal dengan gelar al-Syaukani al-San‘ani al-Yamani, Abu ‘Abdillah. Beliau 

dilahirkan pada hari Senin, tanggal 28 Dzulqa‘dah 1173 H atau bertepatan dengan 

tahun 1760 Masehi, di Hijrat al-Syaukan, sebuah dusun yang terletak di wilayah 

Khaulān, sebelah timur kota Sana‘a, Yaman. (‘Adil Nuwaihad, 1988) 

Sejak masa kecil, al-Syaukani tumbuh dalam lingkungan keluarga yang sangat 

menjunng tinggi nilai-nilai keilmuan dan akhlak. Ayahnya, yaitu ‘Ali al-Syaukani (1130–

1211 H), merupakan sosok yang sangat berperan dalam membentuk karakter dan 

kecintaan al-Syaukani terhadap ilmu. Sejak usia dini, bahkan sebelum mencapai usia 

sepuluh tahun, ia telah berhasil menghafal al-Qur’an secara sempurna dan menguasai 



 

148 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

berbagai matan keilmuan dasar. Ia melanjutkan pendidikannya dengan belajar kepada 

banyak ulama terkemuka pada masanya serta memperdalam wawasan dalam bidang 

sejarah dan sastra Arab. Al-Syaukani besar dalam suasana rumah yang penuh dengan 

keteladanan moral dan kebersihan jiwa, sehingga membentuknya menjadi sosok ulama 

besar yang kritis, terbuka, dan tajam dalam analisis keilmuan. Ia hidup pada masa 

transisi antara periode kemunduran dunia Islam (abad ke-18) menuju era modern (abad 

ke-19), sebuah masa ketika kejumudan berpikir dan praktik taklid tersebar luas di dunia 

Islam, termasuk di Yaman. Al-Syaukani secara tegas mengkritik kondisi umat Islam 

pada saat itu yang terjebak dalam bid‘ah dan khurafat, serta telah jauh dari kemurnian 

ajaran Islam. 

Salah satu karya paling monumental yang menunjukkan keluasan ilmu dan 

pemikiran al-Syaukani adalah Fath al-Qadir: al-Jāmi‘ bayna Fannay al-Riwāyah wa al-Dirāyah 

fī ‘Ilm al-Tafsīr. Tafsir ini ditulis dengan semangat untuk menjembatani dua pendekatan 

utama dalam penafsiran al-Qur’an yang berkembang di kalangan ulama sebelumnya, 

yakni pendekatan berbasis riwāyah (periwayatan) dan dirāyah (analisis rasional dan 

linguistik). Al-Syaukani, yang berlatar belakang pendidikan dalam mazhab Syi‘ah 

Zaidiyah, mengenal berbagai karya tafsir yang dominan dalam mazhab tersebut, namun 

ia menyadari bahwa sebagian besar karya itu dipengaruhi oleh kecenderungan 

rasionalisme Mu‘tazilah, khususnya dalam isu-isu teologis (‘aqidah). Dari sekian banyak 

karya yang dipelajarinya, beberapa tafsir memberikan pengaruh signifikan terhadap 

pemikirannya, antara lain al-Ittihāf ‘alā al-Kashshāf (Al-Syaukani, 1994) karya Sālih bin 

Mahdi al-Muqbili dan al-Tafsīr al-Nabawī karya Muhammad. Dalam mukadimah 

tafsirnya, al-Syaukani menegaskan bahwa Fath al-Qadir adalah tafsir yang mengandung 

banyak faidah, mencakup isi dari berbagai kitab tafsir sebelumnya, serta dilengkapi 

dengan tambahan manfaat dan kaidah yang luas. Ia menilai tafsir ini sebagai "intisari 

dari seluruh inti pembahasan", yang mampu menjawab kebutuhan keilmuan para 

penuntut ilmu dan menjadi pedoman bagi siapa pun yang ingin memahami kandungan 

al-Qur’an secara mendalam.(Al-Syaukani, 1994) 

Dilihat dari metode penyusunannya, Fath al-Qadir diklasifikasikan sebagai tafsir 

dengan pendekatan taḥlīlī atau analitis. Al-Syaukani secara sistematis menguraikan ayat-

ayat al-Qur’an dengan meninjau berbagai aspek, mulai dari keutamaan dan tempat 

turunnya surah, variasi bacaan (qirā’āt), analisis tata bahasa dan i‘rāb beserta syawahid-

nya, hingga sebab-sebab turunnya ayat (asbāb al-nuzūl), hukum nasikh-mansūkh, 

makna global ayat, serta melakukan tarjīḥ terhadap berbagai pendapat yang berbeda. 

Ia juga menyertakan penjelasan mengenai kandungan hukum dalam ayat-ayat, dan 

menyebutkan riwayat hadis Nabi SAW, atsar para sahabat, tabiin, serta pendapat ulama 

tafsir dan fikih dari berbagai generasi. Melalui pendekatan ini, Tafsir Fath al-Qadīr 

mampu memadukan metode riwayat dan rasional secara seimbang, menjadikannya 

karya tafsir yang mendalam dan komprehensif, serta dapat diterima oleh berbagai 

kalangan—baik akademisi, ulama, maupun penuntut ilmu. Dalam menafsirkan QS. Al-

Mu’minun ayat 17, yang berbunyi: 

قَد  ﴿ 
َ
نَا   وَل ق 

َ
م   خَل

ُ
قَك عَ  فَو  ا وَمَا طَرَاىِٕۤقَ   سَب  نَّ

ُ
ق   عَن   ك

 
خَل
 
نَ  ال ي  ل   (١٧: 23/المؤمنون﴾ )  ١٧  غٰف 

Sungguh, Kami telah menciptakan tujuh langit di atas kamu dan Kami tidaklah lengah terhadap 

ciptaan (Kami). (Al-Mu'minun/23:17) 



 

149 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

Al-Syaukani menjelaskan bahwa bahwa huruf lam pada ayat tersebut (dan 

sesungguhnya Kami telah menciptakan di atas kamu tuiuh buah jalan (tujuh buah 

langit) itu sebagai penimpal kata sumpah yang dibuang, dan kalimat ini sebagai mubtada' 

yang mengandung keterangan tentang penciptaan apa-apa yang mereka butuhkan 

setelah keterangan tentang penciptaan mereka. ِالطَّرَائق adalah السَّمَاوَات (langi) Disebut 

ٍ karena طَرَائقِ  (diurutkan sebagiannya di atas sebagian lainnya) طُورِقٍَ بعَْضُهَاٍ فوَْقٍَ بعَْض 

seperti susunan tanah, (tanah keras yang tak dapat ditumbuhi]. Abu Ubaidah berkata 

 artinya aku menjadikan sebagiannya di atas (aku menyusun sesuatu) طَارَقْتٍُ الشَّيْءٍَ

sebagian lainnya. Orang Arab biasa menyebut sesuatu di atas sesuatu lainnya dengan 

sebutaan طَرِيقَة ada pula yang mengatakan bahwa disebut demikan karena merupakan 

jalanan malaikat, ada juga yang mengatakan bahwa disebut demikian karena merupakan 

 yang artinya jalur pelintasan pelanet-pelanet. (Al-Syaukani,1994) طَرَائقٍُِ الْكَوَاكِبٍِ

Analisis Komparatif Penafsiran QS Al-Mu’minun ayat 17 dalam Kitab Tafsir 
Fath Al-Qur’annul Karim dan Fath Al-Qadir  

Dalam QS al-Mu’minun ayat 17 yang berbunyi:  

قَد  ﴿ 
َ
نَا   وَل ق 

َ
م   خَل

ُ
قَك عَ  فَو  ا وَمَا طَرَاىِٕۤقَ   سَب  نَّ

ُ
ق   عَن   ك

 
خَل
 
نَ  ال ي  ل   (١٧: 23/المؤمنون﴾ )  ١٧  غٰف 

Sungguh, Kami telah menciptakan tujuh langit di atas kamu dan Kami tidaklah lengah terhadap 

ciptaan (Kami). (Al-Mu'minun/23:17) 

Ayat ini menjadi salah satu bagian dari ayat-ayat kauniyyah dalam Al-Qur’an 

yang sering kali menjadi titik temu antara sains modern dan tafsir klasik. Penafsiran 

atas frasa sab‘a ṭarā’iq (‘tujuh jalan’) dalam ayat ini telah banyak ditafsirkan oleh para 

mufassir, baik dari kalangan klasik maupun modern. Dalam konteks ini, dua tokoh 

penting yang memberikan tafsir atas ayat ini adalah Mahmud Yunus dalam karya 

tafsirnya Al-Qur’anul Karim, dan Imam al-Syaukani dalam Fath al-Qadir. Keduanya 

berasal dari latar belakang yang berbeda dan hidup di zaman yang berbeda, sehingga 

metode, corak, dan pendekatan tafsir yang digunakan pun memiliki karakteristik 

tersendiri.Mahmud Yunus, seorang ulama Indonesia abad ke-20, menafsirkan ayat ini 

dengan pendekatan yang lebih ilmiah dan modern. 

 Dalam Tafsir Al-Qur’anul Karim, ia menjelaskan bahwa yang dimaksud dengan 

sab‘a ṭarā’iq adalah tujuh jalur orbit benda-benda langit (falak), atau tujuh lapisan langit. 

Penjelasan Mahmud Yunus didasarkan pada pengetahuan astronomi kontemporer, 

dengan menyebut secara eksplisit nama-nama planet seperti Merkurius (Utharid), 

Venus (Zuharah), Mars (Marrikh), Jupiter (Musytari), Saturnus (Zuhal), Uranus, dan 

Neptunus. Ia juga menjelaskan bahwa sebelum Uranus dan Neptunus dikenal, ulama 

terdahulu mengganti keduanya dengan peredaran bulan dan matahari. Dengan 

demikian, jumlahnya tetap tujuh, dan hal ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an telah 

memberi isyarat terhadap struktur langit yang berlapis. Penafsiran semacam ini 

mencerminkan corak ‘ilmi (ilmiah) yang berpadu dengan corak adabi-ijtima’i, karena 

Mahmud Yunus juga berusaha menjelaskan ayat-ayat Al-Qur’an dengan bahasa yang 

komunikatif dan relevan dengan persoalan umat. 

Berbeda dengan Mahmud Yunus, Imam al-Syaukani dalam Fath al-Qadir 

menafsirkan ayat ini dengan pendekatan gabungan antara riwāyah dan dirāyah. Ia 

memulai dengan menjelaskan fungsi huruf “lam” dalam kata walaqad, yang 

menunjukkan penekanan atas pernyataan Allah tentang penciptaan tujuh jalan di atas 



 

150 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

manusia. Al-Syaukani memahami kata ṭarā’iq sebagai bentuk jamak dari ṭarīqah, yang 

berarti jalan atau lintasan. Namun, dalam konteks ayat ini, ia menafsirkan ṭarā’iq sebagai 

as-samāwāt atau langit-langit. Ia mengutip pandangan Abu Ubaidah yang menyatakan 

bahwa kata ṭarā’iq dapat bermakna sesuatu yang tersusun bertingkat satu di atas yang 

lain. Pandangan ini mendekati makna literal dari ayat yang menggambarkan struktur 

langit yang berlapis-lapis. Selain itu, al-Syaukani juga menyampaikan kemungkinan 

bahwa ṭarā’iq dapat merujuk kepada jalur malaikat atau lintasan planet, sebagaimana 

dipahami dalam bahasa Arab klasik. Tafsir ini lebih menitikberatkan pada aspek 

linguistik dan struktur semantik dalam ayat, serta memperlihatkan keluasan rujukan 

terhadap tafsir-tafsir klasik dan literatur bahasa Arab. Jika ditinjau dari pendekatan 

metodologis, Mahmud Yunus cenderung lebih kontekstual dan adaptif terhadap 

perkembangan ilmu pengetahuan modern. Ia tidak terikat secara ketat pada pendapat 

klasik, melainkan memberikan ruang bagi reinterpretasi ayat-ayat Al-Qur’an dalam 

kerangka ilmu kontemporer, khususnya astronomi. Hal ini menunjukkan corak 

pemikiran yang terbuka dan progresif, serta menampilkan Al-Qur’an sebagai kitab yang 

kompatibel dengan perkembangan zaman. Di sisi lain, al-Syaukani menunjukkan 

komitmen yang kuat terhadap khazanah keilmuan klasik dengan melakukan penjelasan 

mendalam terhadap struktur gramatikal, istilah-istilah bahasa Arab, dan riwayat-riwayat 

tafsir.  

Pendekatannya yang taḥlīlī disertai dengan telaah kritis atas pendapat-pendapat 

ulama sebelumnya menunjukkan usaha untuk menyelaraskan antara pendekatan 

tekstual dan rasional. Kedua tafsir ini sama-sama mengakui bahwa sab‘a ṭarā’iq adalah 

bagian dari penciptaan Allah yang berada di atas manusia, namun perbedaan 

penekanannya cukup signifikan. Mahmud Yunus lebih fokus pada penyesuaian dengan 

sains, sedangkan al-Syaukani fokus pada pembacaan makna leksikal dan konteks 

bahasa. Mahmud Yunus bertujuan menjadikan Al-Qur’an mudah dipahami oleh 

masyarakat modern dan relevan dengan ilmu pengetahuan, sementara al-Syaukani 

menyasar pemahaman yang mendalam melalui sintesis antara nalar dan riwayat. 

Perbedaan ini menunjukkan bahwa tafsir Al-Qur’an sangat kaya dan fleksibel, mampu 

memuat berbagai pendekatan sesuai dengan konteks sosial, keilmuan, dan zaman para 

mufassirnya. 

Aspek Mahmud Yunus Imam al-Syaukani 

Makna "sab‘a ṭarā’iq" 

Tujuh orbit planet atau 

langit dalam perspektif 

astronomi 

Tujuh langit berlapis; bisa 

juga jalan malaikat atau 

jalur bintang 

Pendekatan 
Ilmiah-modern dan 

kontekstual 

Klasik, gramatikal, dan 

berbasis riwayat 

Metode Tafsir 
Taḥlīlī (analitis) dan corak 

‘ilmi serta adabi-ijtima’i 

Taḥlīlī (analitis) dengan 

integrasi riwāyah dan 

dirāyah 

Tujuan Penafsiran 

Membumikan Al-Qur’an 

dan menyelaraskannya 

dengan sains modern 

Melestarikan warisan 

tafsir salaf dan menjaga 

keotentikan makna 

Sasaran pembaca 
Umat awam dan pembaca 

modern 

Penuntut ilmu dan 

kalangan ulama 



 

151 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

Penafsiran QS Al-Mu’minun ayat 17 oleh Mahmud Yunus dan Imam al-

Syaukani menunjukkan dua pendekatan yang berbeda namun saling melengkapi. 

Mahmud Yunus menafsirkan sab‘a ṭarā’iq sebagai tujuh orbit planet dengan pendekatan 

ilmiah-modern, mencerminkan corak tafsir ‘ilmi dan adabi-ijtima’i. Ia berusaha 

mengaitkan ayat dengan perkembangan astronomi untuk menunjukkan relevansi Al-

Qur’an dengan ilmu pengetahuan. Sebaliknya, Imam al-Syaukani menafsirkan ṭarā’iq 

sebagai tujuh langit bertingkat, dengan pendekatan linguistik dan riwāyah-dirāyah. Ia 

fokus pada analisis gramatikal dan makna dalam tradisi tafsir klasik. Keduanya sepakat 

bahwa ayat ini menunjukkan keagungan ciptaan Allah di langit, namun berbeda dalam 

metode dan orientasi. Perbandingan ini menunjukkan kekayaan metodologi tafsir dan 

fleksibilitas Al-Qur’an untuk dijelaskan sesuai konteks zaman. 

Relevansi Sab‘a Ṭarā’iq terhadap Isu Kosmologi Modern 

Jika penafsiran Mahmud Yunus dan Imam al-Syaukani dibandingkan dalam 
konteks kosmologi modern, maka dapat terlihat bagaimana ayat-ayat kauniyyah seperti 
QS. Al-Mu’minun:17 tetap memiliki relevansi untuk dijadikan titik temu antara wahyu 
dan sains. Mahmud Yunus, dalam pendekatan tafsīr ‘ilmi-nya, secara langsung 

mengaitkan sab‘a ṭarā’iq dengan orbit tujuh planet yang mengelilingi matahari, dan 
dalam hal ini sejalan dengan pandangan heliosentris dalam astronomi kontemporer. 
(Mahmud Yunus, 2000)Penafsiran semacam ini membuka ruang dialog antara Al-
Qur’an dan teori ilmiah, terutama dalam menggambarkan keteraturan sistem semesta 
sebagai bukti kekuasaan Tuhan. Model ini konsisten dengan prinsip tata kosmos (order 
of the universe) dalam sains yang menekankan keberaturan, keterukuran, dan hukum 
alam. 

Sementara itu, al-Syaukani meskipun tidak merujuk langsung pada konsep orbit 
atau astronomi modern, tetapi pemahamannya tentang langit bertingkat juga tidak 
bertentangan dengan teori lapisan atmosfer atau struktur langit dalam sains modern. 
(Al-Syaukani, 1994)Dalam kosmologi fisika saat ini, alam semesta diketahui memiliki 
struktur yang kompleks dan bertingkat, seperti multiverse hypothesis, dimensi ruang-
waktu berlapis, serta teori string yang menggambarkan alam semesta dalam sebelas 
dimensi.(Brian Greene, 2003) Walaupun hal ini belum tentu identik secara tekstual 

dengan ṭarā’iq, namun dapat menjadi analogi konseptual yang memperluas pemahaman 
makna ayat. 

Lebih jauh lagi, pendekatan modern terhadap kosmologi seperti yang 
ditunjukkan dalam karya-karya astrofisika seperti Stephen Hawking dan Brian Greene 
menyebut bahwa alam semesta tidak hanya berlapis secara fisik tetapi juga memiliki 
struktur energi yang sangat kompleks. Hal ini memberi peluang kepada para mufasir 

untuk memaknai sab‘a ṭarā’iq sebagai gambaran simbolik dari sistem langit yang 
harmonis dan berjenjang secara fisik maupun spiritual.(Stephen Hawking, 1988) Oleh 
karena itu, pendekatan Mahmud Yunus dapat dianggap sebagai jembatan antara bahasa 
wahyu dan teori ilmiah, sedangkan pendekatan al-Syaukani tetap memberikan fondasi 
teologis dan linguistik yang kuat untuk eksplorasi makna kosmologis. Dengan 

demikian, relevansi tafsir klasik dan modern terhadap sab‘a ṭarā’iq menunjukkan bahwa 
Al-Qur’an mampu membuka ruang refleksi kosmologis, baik dalam ranah spiritual, 
filosofis, maupun ilmiah. Dalam hal ini, Al-Qur’an tidak hanya berbicara pada 



 

152 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

zamannya, melainkan juga dapat berdialog dengan perkembangan pengetahuan 
manusia lintas zaman. 

KESIMPULAN DAN REKOMENDASI 

Kajian terhadap makna sab‘a ṭarā’iq dalam QS. Al-Mu’minun ayat 17 
mengungkapkan bahwa frasa ini memiliki dimensi semantik, historis, dan kosmologis 
yang sangat kaya. Secara kebahasaan, istilah ini merujuk pada “tujuh jalan” atau “tujuh 
jalur”, yang dalam struktur bahasa Arab klasik mengandung pengertian tentang sesuatu 
yang bertingkat, teratur, dan tersusun vertikal. Tafsir klasik seperti karya Imam al-
Syaukani dalam Fath al-Qadīr menjelaskan bahwa frasa ini merujuk pada tujuh langit 
yang diciptakan Allah secara berlapis. Penafsiran ini berakar kuat pada metode riwāyah, 
dan berlandaskan pada teks-teks salaf serta pemahaman literal-linguistik. Al-Syaukani 
menunjukkan kehati-hatian dalam membuka makna ayat agar tetap berada dalam 
koridor pemahaman salaf tanpa menafikan makna rasional di dalamnya. Di sisi lain, 
Mahmud Yunus dalam Tafsir Al-Qur’anul Karīm memberikan perspektif yang lebih 

kontekstual dan ilmiah. Ia menafsirkan sab‘a ṭarā’iq sebagai tujuh orbit planet dalam 
tata surya, yakni lintasan benda-benda langit yang mengelilingi matahari. Pandangan ini 
mencerminkan metode tafsir ‘ilmi yang mencoba membangun hubungan antara Al-
Qur’an dan sains modern. Pendekatan ini memungkinkan pembaca kontemporer 
untuk memaknai wahyu dalam terang perkembangan ilmu pengetahuan, tanpa harus 
keluar dari semangat keimanan. Dengan mengacu pada sistem heliosentris, Mahmud 
Yunus berhasil menunjukkan bahwa keteraturan kosmos sebagaimana disebutkan 
dalam Al-Qur’an memiliki korespondensi dengan struktur astronomi yang ditemukan 
oleh ilmu sains. 

Jika ditinjau lebih dalam, perbedaan metode penafsiran kedua tokoh ini tidak 
menunjukkan kontradiksi, melainkan membuka ruang integrasi. Al-Syaukani 
memberikan fondasi teologis dan linguistik yang kuat, sedangkan Mahmud Yunus 
memperluas cakrawala makna melalui pendekatan ilmiah dan aktual. Hal ini 
mencerminkan bahwa Al-Qur’an bersifat dinamis, dan mampu berbicara pada setiap 
zaman dengan ragam pendekatan yang relevan. Selain itu, pemaknaan terhadap sab‘a 

ṭarā’iq juga tidak dapat dilepaskan dari konteks sejarah dan kosmologi Islam klasik. 

Model langit bertingkat yang dikembangkan oleh al-Fārābī, Ibn Sīnā, dan Naṣīr al-Dīn 

al-Ṭūsī dalam ilmu falaq, serta pendekatan spiritual dari Ibn ‘Arabī dan Mullā Ṣadrā 
dalam filsafat Islam, menunjukkan bahwa konsep langit tidak hanya dipahami secara 

fisik, tetapi juga spiritual dan metafisis. Dengan demikian, frasa sab‘a ṭarā’iq dapat 
dimaknai sebagai struktur kosmik dan ruhani sekaligus, tergantung dari pendekatan 
yang digunakan. 

Dalam konteks kosmologi modern, teori orbit planet, struktur lapisan 
atmosfer, hingga gagasan multiverse dan teori string, memberi peluang baru bagi 

pembacaan ulang ayat-ayat kauniyyah. Frasa sab‘a ṭarā’iq dapat dikaji sebagai simbol 
keteraturan semesta, tanda kekuasaan Tuhan, sekaligus objek refleksi ilmiah yang 
memperdalam pemahaman akan Al-Qur’an. Integrasi tafsir klasik dan tafsir ilmiah 
dalam kajian ini membuktikan bahwa pemahaman terhadap Al-Qur’an dapat bersifat 
holistik, tidak kaku, serta dapat merangkul dimensi spiritual dan rasional secara 
bersamaan. Dengan demikian, kajian ini menegaskan pentingnya pendekatan tafsir 
yang terbuka terhadap tradisi dan ilmu pengetahuan modern. Tafsir tidak hanya 
bertugas menjelaskan makna, tetapi juga menghidupkan relevansi wahyu di tengah 



 

153 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

tantangan zaman. Frasa sab‘a ṭarā’iq menjadi bukti bahwa satu ayat Al-Qur’an dapat 
menjadi pintu masuk bagi pembacaan kosmologis, spiritual, linguistik, dan ilmiah 
sekaligus menjadi jembatan dialog antara teks dan semesta, antara tradisi dan kemajuan. 

Penelitian ini merekomendasikan agar kajian tafsir di Perguruan Tinggi 
Keagamaan Islam lebih banyak mengintegrasikan pendekatan tafsir klasik dan tafsir 
‘ilmi untuk melatih nalar kritis dan historis mahasiswa. Selain itu, diperlukan penelitian 

lanjutan yang membandingkan konsep sab‘a ṭarā’iq dengan tafsir ‘ilmi kontemporer 

seperti Ṭanṭāwī Jawharī atau Zaghloul an-Najjār. Diskursus akademik tentang batas-
batas tafsir ‘ilmi juga penting dikembangkan agar penafsiran Al-Qur’an tidak terjebak 
pada klaim saintifik yang bersifat spekulatif dan ahistoris. 

REFERENSI

‘Adil Nuwaihad. (1988).  Mu‘jam al-Mufassirin min Sadr al-Islam Hatta ‘Ashr al-Hadhir. 

Beirut: Muassasah Nuwaihad} al-Saqafiyah. 

Al-Qurṭubī. Abū ‘Abdillāh Muḥammad ibn Aḥmad. (2006). Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-

Qur’ān. Jilid 12. Kairo: Dār al-Kutub al-Miṣriyyah.  

Al-Syaukani. Muḥammad ibn ‘Alī ibn Muḥammad. (1994). Fath al-Qadīr: al-Jāmi‘ bayna 

Fannay al-Riwāyah wa al-Dirāyah fī ‘Ilm al-Tafsīr. Beirut–Damaskus: Dār Ibn 

Kathīr. 

Al-Ṭabarī. Muḥammad ibn Jarīr. (2000). Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān. Jilid 18. 

Beirut: Mu’assasah al-Risālah.  

Azhari dan Karim. (2021). "Komparasi Metodologi Tafsir Taḥlīlī Klasik dan Modern 

terhadap Ayat Kauniyyah." Dirāsāt Qur’āniyyah,  5, no. 1 (2021): 54–71. 

Greene, Brian. (2003). The Elegant Universe. New York: W. W. Norton & Company.  

Gutas, Dimitri. (2001). Avicenna and the Aristotelian Tradition. Leiden: Brill.  

Hanifah. (2020). “Pendekatan Ilmiah Mahmud Yunus dalam Menafsirkan Ayat 

Kauniyyah.” Tafsir Nusantara, 8(2), 112–127. 

Hawking, Stephen. (1988). A Brief History of Time. New York: Bantam Books. 

Hoyle, Fred. (1983). Astronomy: A History of Man’s Investigation of the Universe. New York: 

Crescent Books. 

Ibn ‘Arabī, Muḥyiddīn. (1997). Al-Futūḥāt al-Makkiyyah. Beirut: Dār Ṣādir. 

Ibn Manẓūr. (1990). Lisān al-‘Arab. Jilid 8. Beirut: Dār Ṣādir. 

Mahmud Yunus. (2000). Tafsir Al-Qur’anul Karīm. Jakarta: Hidakarya Agung. 

Mullā Ṣadrā. (2002). Al-Ḥikmah al-Muta‘āliyyah fī al-Asfār al-‘Aqliyyah al-Arba‘ah. Jilid 4. 

Teheran: Al-Maktabah al-Murtaḍawiyyah.  



 

154 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

Musa, Muhammad Arif. (2019). “Terjemahan Ayat Amthāl dalam Al-Qur’an: Kajian 

terhadap Tafsir Al-Qur’anul Karīm Karya Mahmud Yunus.” Jurnal Ma‘ālim al-

Qur’ān wa al-Sunnah. 

Naṣīr al-Dīn al-Ṭūsī. (1952). Tadhkira fī ‘Ilm al-Hay’ah, ed. E. S. Kennedy. London: 

Osiris Press. 

Nasr, Seyyed Hossein. (1978). An Introduction to Islamic Cosmological Doctrines. London: 

Thames & Hudson. 

Rāzī, Fakhr al-Dīn. (1981). Tafsīr al-Kabīr. Jilid 23. Beirut: Dār al-Fikr. 

Sulaiman Ibrahim. (2011). Pendidikan dan Tafsir: Kiprah Mahmud Yunus dalam Pembaruan 

Islam. Jakarta: Lekas. 

Syeh Hawib Hamzah. (2014). “Publikasi Mahmud Yunus untuk Studi Islam di 

Indonesia.” Ilmu Dinamis: Jurnal Manajemen dan Kewirausahaan, 14(1), 120–135. 

Zuhdi. (2019). “Analisis Tafsir Klasik atas QS. Al-Mu’minun:17.” Jurnal Turāth, 11(1), 

88–100. 

 


