
  

Istinarah: Riset Keagamaan, Sosial dan Budaya, Vol. 7 (2), 2025, (Juli-Desember) 

 

ISSN Print : 2714-7762 ISSN Online : 2716-3539 

 

Tersedia online di: https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/istinarah/index  

 

120 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

Afirmasi Hadis terkait Estetika Mufrad-Jam‘ dalam al Qur’an 

(Telaah Linguistik dalam Perspektif Ulūmul Qur’an)  
. 

Aulya Adhli1, Nur Hamidah Pulungan2, Muhammad Akbar Rosyidi Datmi3, 

Arwansyah bin Kirin4 

1 Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri Mandailing Natal, Indonesia 

2 Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri Mandailing Natal, Indonesia 

3 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 
4 Universitas Tun Hussein Onn Malaysia  

aulyaadhli@stain-madina.ac.id  
 

Abstract 

This study investigates the linguistic significance of singular (mufrad) and plural (jamʿ) forms in the 

Qur’an by examining nine key lemmas; ard, shams, qamar, ṣirāṭ, dīn, nūr, nafs, rīḥ/riyāḥ, and muslim. These 

lexical items display notable morphological variation and shifting grammatical functions, reflecting 

layered semantic distinctions within the Qur’anic discourse. Using a qualitative descriptive method, the 

research analyzes all Qur’anic verses containing these lemmas through a linguistic–morphological 

approach and intertextual comparison with prophetic traditions. The analytical framework draws on 

balāghah, Qur’anic inimitability (iʿjāz al-Qur’an), and lexical exegesis. Findings show that singular forms 

predominantly express universal, essential, or conceptual meanings, while plural forms convey empirical 

plurality, contextual diversity, or intensified social nuance. Prophetic hadith affirm and clarify these 

semantic patterns by offering interpretive guidance that reinforces or refines Qur’anic usage. The 

integration of Qur’anic and hadith data reveals that morphological variation in the Qur’an functions not 

merely as stylistic choice but as a coherent theological–aesthetic structure. This study contributes to 

Qur’anic linguistic scholarship by providing an integrative framework for understanding the semantic 

and rhetorical interplay between singular and plural forms in the sacred text. 

Keywords: Qur’anic Sciences, Hadith Studies, Singular Form, Plural Form, Qur’anic Rhetorical Style 

 

Abstrak 

Penelitian ini mengkaji signifikansi linguistik penggunaan bentuk mufrad (tunggal) dan jam‘ (jamak) dalam 

al-Qur’an melalui analisis terhadap sembilan lema kunci yaitu ard, syams, qamar, ṣirāṭ, dīn, nūr, nafs, 

rīḥ/riyāḥ, dan muslim. Kesembilan lafal tersebut menunjukkan variasi morfologis serta pergeseran fungsi 

gramatikal yang mencerminkan kedalaman makna dalam wacana Qur’ani. Dengan menggunakan 

metode kualitatif deskriptif, penelitian ini menganalisis seluruh ayat yang memuat lema tersebut melalui 

pendekatan linguistik-morfologis dan perbandingan intertekstual dengan hadis. Kerangka analisis 

memadukan aspek balāghah, i‘jāz al-Qur’an, dan tafsir lughawi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

bentuk mufrad cenderung digunakan untuk mengekspresikan makna yang bersifat universal, esensial, 

atau konseptual. Sebaliknya, bentuk jam‘ lebih sering muncul untuk menggambarkan pluralitas empiris, 

keragaman konteks, atau intensifikasi makna sosial. Hadis memberikan afirmasi dan klarifikasi terhadap 

pola semantis tersebut melalui penjelasan Nabi yang memperkuat, memperluas, atau memfokuskan 

makna lafal-lafal terkait. Integrasi analisis ayat dan hadis menegaskan bahwa variasi morfologis dalam 

al-Qur’an bukan sekadar pilihan stilistika, tetapi merupakan konstruksi makna teologis–estetis yang 

saling melengkapi. Penelitian ini berkontribusi dengan menawarkan kerangka integratif untuk 

memahami relasi mufrad–jam‘ dalam al-Qur’an secara lebih komprehensif. 

Kata Kunci: Ulūmul Qur’an, Hadis, Mufrad, Jam‘, Uslūb Qur’ani 
 

 

 

https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/istinarah/index
mailto:aulyaadhli@stain-madina.ac.id


 

121 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

PENDAHULUAN 

Fenomena variasi penggunaan bentuk mufrad (tunggal) dan jam‘ (jamak) dalam 

al-Qur’an merupakan salah satu aspek penting dalam kajian linguistik Qur’ani, karena 

perbedaan morfologis tersebut tidak hanya menunjukkan jumlah, tetapi juga membawa 

muatan semantik, retoris, dan estetika yang khas. Sejumlah studi telah menyinggung 

bahwa sebagian ayat dimufradkan untuk makna tertentu dan dijamakkan untuk isyarat 

khusus, namun kebanyakan penelitian hanya berhenti pada analisis linguistik atau tafsir. 

Gap yang muncul adalah belum adanya kajian yang secara integratif menghubungkan 

variasi mufrad–jam‘ dengan fungsi hadis sebagai bayān yang mengafirmasi kedalaman 

makna dan estetika uslūb al-Qur’an. Padahal, dalam tradisi keilmuan Islam, hadis 

memiliki fungsi sebagai bayan al Qur’an yakni penjelas makna yang tidak hanya bersifat 

hukum, tetapi juga memperkuat nilai teologis, moral, dan bahkan linguistik dari ayat 

ayat al Qur’an (Subakir, Uswatunnissa, Hidayatullah, Agustono, & Silmiy, 2023). 

Literatur Ulūmul Qur’an menunjukkan bahwa variasi bentuk kata merupakan 

bagian dari balāghah, i‘jāz, dan kaidah penafsiran (qawāʿid al-ta’wīl) yang berpengaruh 

pada perubahan makna dan konteks ayat (Mahmood, 2014). Misalnya, (Almunawar et 

al., 2024)menegaskan bahwa pemilihan bentuk mufrad–jam‘ merupakan salah satu 

indikator penekanan pesan dalam al-Qur’an, (Jamil & Alwizar, 2025) menunjukkan 

bahwa struktur kebahasaan berfungsi secara epistemologis dalam membuka makna 

wahyu. Studi lain menyoroti perbedaan makna antara bentuk mufrad-jamak seperti al- 

al insān (manusia tunggal) dan al nās (manusia secara umum) mencerminkan pergeseran 

fokus dari individu ke kolektivitas moral (Nurfazri, Firjatullah, Alhadi, & Dahlan, 2025) 

atau perbedaan antara ni‘mah dan an‘ām tidak hanya menunjukkan kuantitas, melainkan 

memperlihatkan perbedaan nuansa makna yang terkait dengan konteks rahmat dan 

ujian Ilahi (Al-Suyūṭī, 2008), hal tersebut mencerminkan pergeseran semantik sesuai 

konteks teologis. Namun, peran hadis dalam menjelaskan, menegaskan, atau 

memperluas makna bentuk-bentuk ini masih sangat jarang dikaji secara sistematis. 

Penelitian ini bertujuan menganalisis bagaimana hadis memberikan afirmasi 

terhadap variasi bentuk mufrad dan jam‘ dalam al-Qur’an serta signifikansinya bagi 

pemahaman makna ayat. Untuk itu, penelitian ini mengkaji: (1) bagaimana pola 

penggunaan mufrad–jam‘ muncul pada sembilan lema kunci dalam al-Qur’an; (2) 

bagaimana perubahan bentuk tersebut memengaruhi pergeseran semantik dan fungsi 

kontekstual ayat; (3) bagaimana hadis berperan sebagai bayān yang menegaskan dimensi 

semantik dan estetika dari bentuk-bentuk tersebut; dan (4) bagaimana integrasi ayat 

dan hadis menghasilkan kerangka hermeneutik yang lebih utuh dalam membaca 

estetika kebahasaan al-Qur’an? Pertanyaan ini menjadi penting untuk melihat 

bagaimana hadis berfungsi sebagai bayān atau penjelas makna yang memperkuat pesan 

estetika al Qur’an, bukan hanya sebagai teks normatif yang berdiri sendiri (Muhammad 

ʿAjjāj al-Khaṭīb, 1989). 

Kajian ini menjadi penting karena membuka ruang integratif antara ilmu al 

Qur’an (Ulūmul Qur’an) dan ilmu hadis dua disiplin yang selama ini banyak berjalan 

paralel dalam memahami estetika linguistik al Qur’an. Dengan demikian, penelitian ini 

berkontribusi pada upaya memperkaya hermeneutika al Qur’an melalui perspektif 

bahasa dan hadis secara simultan (Nasr Hamid Abu Zayd, 1998). Pendekatan ini juga 

menegaskan relevansi Ulūmul Qur’an klasik (khususnya balāghah, i‘jāz al Qur’ān, dan tafsīr 



 

122 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

lughawī) dalam dialog dengan metodologi linguistik modern. Temuan penelitian ini 

memperkaya pembahasan estetika dan makna teologis dalam variasi mufrad–jam‘, 

sekaligus menutupi kekurangan penelitian sebelumnya yang minim meninjau 

kontribusi hadis sebagai penguat struktur estetik bahasa wahyu. Dengan demikian, 

penelitian ini memperkuat pandangan bahwa pilihan bentuk linguistik dalam al-Qur’an 

bukan sekadar fenomena gramatikal, tetapi merupakan konstruksi makna teologis–

estetis yang ditegaskan oleh hadis. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan fokus pada 

kajian linguistik Al-Qur’an serta analisis intertekstual antara ayat-ayat yang 

mengandung variasi bentuk mufrad dan jamā‘ pada sembilan lema kunci—ard, syams, 

qamar, ṣirāṭ, dīn, nūr, nafs, rīḥ/riyāḥ, dan muslim. Pemilihan data dilakukan berdasarkan 

akar kata (jذر) yang diverifikasi melalui al-Mu‘jam al-Mufahras li Alfāẓ al-Qur’ān, disertai 

identifikasi seluruh ayat yang memuat bentuk mufrad dan jamā‘ dari sembilan lafal 

tersebut.  
No Lema Bentuk Mufrad Bentuk Jamā‘ Jumlah Ayat* 

 ayat 140 ± أنفس / نفوس  نفس (nafs) نفَْس 1

 tidak muncul) أرواح روح  (rūḥ) رُوح 2

eksplisit di Al-

Qur’an; konsep 

jamak implisit) 

21 ayat (bentuk 

mufrad) 

 tidak muncul) أنوار نور (nūr) نوُر 3

di mushaf; jamak 

dipahami 

konseptual) 

24 ayat (an-nūru & 

turunannya) 

 tidak muncul) أديان دين  (dīn) دِين 4

di mushaf; 

digunakan dalam 

literatur Arab 

klasik) 

± 92 ayat 

 ayat 45 ± صُرُط  صراط  (ṣirāṭ) صِرَاط 5

 ayat 485 ± أراض   أرض  (arḍ) أرَْض 6

 tidak muncul) شموس شمس  (syams) شَمْس 7

dalam Al-Qur’an) 

33 ayat 

 tidak muncul) أقمار قمر  (qamar) قمََر 8

dalam Al-Qur’an) 

26 ayat 

 ayat 54 ± مسلمون / مسلمين مسلم (muslim) مُسْلِم 9

 

Hadis yang dikaji dipilih berdasarkan kesesuaian tematik dan fungsinya sebagai 

bayān yang menegaskan, memperluas, atau menjelaskan makna ayat. Korpus hadis 

diambil dari literatur primer seperti Kutub al-Sittah, Musnad Aḥmad, tafsir bil-ma’tsūr, 

serta diuji validitasnya melalui literatur ulumul hadis. Data ayat dan hadis dihimpun 

kemudian dipetakan dalam tabel data sembilan lema, yang memuat kategori, bentuk 

gramatikal, frekuensi kemunculan, dan status bahasan, sehingga batasan penelitian 

menjadi jelas, terukur, dan dapat direplikasi.  



 

123 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

Analisis linguistik dilakukan dengan menelusuri struktur morfologis, fungsi 

semantis, dan uslūb retoris masing-masing bentuk kata menggunakan rujukan kamus 

klasik seperti Lisān al-‘Arab, Maqāyīs al-Lughah, serta tafsir berorientasi linguistik seperti 

al-Kashshāf dan al-Tahrīr wa al-Tanwīr. Analisis intertekstual dilaksanakan melalui 

tahapan identifikasi hipotekstual (teks ayat), pencarian hipertekstual (hadis relevan), 

dan pemetaan relasi makna untuk melihat posisi hadis sebagai penguat, perluasan, atau 

penegas makna ayat. Proses ini disusun secara sistematis dalam bagan alur metode 

penelitian yang menunjukkan urutan kerja mulai dari identifikasi lema, pengumpulan 

data ayat dan hadis, analisis linguistik, analisis intertekstual, hingga konstruksi temuan 

semantik-stilistika. 

Selanjutnya, analisis isi digunakan untuk mengekstraksi pola hubungan antara 

bentuk mufrad dan jamā‘ dari masing-masing lema, sedangkan analisis komparatif-

tekstual membandingkan penjelasan mufasir klasik dan modern, termasuk parameter 

hermeneutik dan karakter uslūb mereka. Replikasi metode dijamin melalui kriteria 

seleksi data yang eksplisit, penggunaan sumber primer yang terverifikasi, serta prosedur 

analisis yang runtut. Dengan demikian, metode ini memberikan dasar yang kuat untuk 

menyingkap hubungan teologis-estetis antara variasi morfologis dalam Al-Qur’an dan 

afirmasi maknanya melalui hadis Nabi. Berikut adalah alur metode penelitian yang 

ditempuh dalam penulisan artikel ini: 

Penentuan Objek: 9 Lema Mufrad–Jamā‘ 

 

Identifikasi Ayat Al-Qur’an 

Telusuri akar kata (جذر) dengan menggunakan al-Mu‘jam al-Mufahras li Alfazh Al-

Qur;an 

 

Pengumpulan Hadis Afirmasi dari Kutub al-Sittah, Musnad, Tafsir Ma’tsur dengan 

seleksi berdasarkan relevansi tematik 

 

Analisis Linguistik dari aspek Morfologi (ṣarf); Semantik dan Uslūb & balāghah 

 

Analisis Intertekstual pada Hubungan ayat (hipotekst); Hadis (hipertekst) dan Pola 

afirmasi (ta‘yīd / tafsīr / taqyīd) 

 

Analisis Isi & Kategorisasi untuk mengidentifikasi pola mufrad–jamā‘ dan Makna, 

konteks, fungsi estetis 

 

Analisis Komparatif-tekstual dengan membandingkan mufasir klasik–modern pada 

Parameter hermeneutika 

 

Sintesis Temuan & Kesimpulan untuk menghasilkan Fungsi teologis-estetis dan 

Peran hadis sebagai bayān 

 

  



 

124 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konteks dan Signifikansi Estetika Bahasa al Qur’an 

Bahasa Al-Qur’an tidak hanya berfungsi sebagai petunjuk hukum dan moral, 

tetapi juga memperlihatkan kemukjizatan melalui pilihan kata dan struktur yang sarat 

makna. Salah satu wujud kemukjizatan itu tampak pada perbedaan penggunaan bentuk 

tunggal (mufrad) dan jamak (jam‘) yang selalu dipilih dengan pertimbangan makna, 

konteks, dan efek retoris. Bentuk mufrad biasanya digunakan untuk menonjolkan 

sesuatu yang bersifat khusus atau terfokus, sedangkan bentuk jam‘ dipakai untuk 

menggambarkan makna yang lebih luas, umum, atau berulang. Para ulama menekankan 

bahwa variasi ini bukan hanya perbedaan jumlah, melainkan bagian dari strategi 

kebahasaan Al-Qur’an dalam memberi pesan, penekanan, atau isyarat tertentu kepada 

pembacanya. Di sisi lain, perbedaan bentuk ini juga menghasilkan keindahan irama dan 

keserasian bunyi dalam susunan ayat, sehingga makna dan estetika hadir sebagai satu 

kesatuan. Semua ini dikaji dalam ʿilm al-uslūb wa al-ta’līf, cabang Ulūmul Qur’an yang 

mempelajari bagaimana gaya bahasa dan komposisi Al-Qur’an membentuk kekuatan 

pesannya (Khalid, 2012). 

Penggunaan mufrad dan jam‘ bukanlah persoalan kebetulan morfologis semata, 

melainkan bagian dari sistem estetika linguistik yang membawa pesan yang jauh 

melampaui struktur gramatika biasa. Sebagai ilustrasi: lafadz al samāʾ (langit) kadang 

muncul dalam bentuk mufrad, kadang dalam jam‘ dan bentuk yang dipakai tergantung 

konteks makna, apakah menekankan keunikan arah atau menegaskan banyaknya. Pada 

ranah estetika linguistik, penggunaan mufrad dan jam‘ menciptakan nuansa keindahan 

(jamāl) yang melekat pada teks al Qur’an. Estetika ini bukan hanya soal bunyi atau 

irama, tetapi soal bagaimana pilihan diksi dan bentuk kata memperkuat makna dan 

memperdalam pemahaman. Misalnya, ketika lafadz ar riyḥ (angin) digunakan dalam 

bentuk mufrad dalam konteks azab, dan dalam bentuk jam‘ (ar riyāḥ) ketika dalam 

konteks rahmat, maka pembaca disuguhkan kontras semantik yang halus sekaligus 

estetis (Mursyid, 2019). Dengan demikian, estetika linguistik ini berfungsi sebagai alat 

untuk meningkatkan kesadaran pembaca akan kedalaman pesan Ilahi bahwa wahyu 

berbicara bukan hanya ke akal, tetapi juga ke rasa dan sensasi keindahan bahasa. 

Lebih jauh, variasi bentuk mufrad jam‘ memosisikan pembaca atau pendengar 

dalam dua orientasi makna: orientasi singular yang menyoroti individu, dan orientasi 

plural yang menyoroti kolektivitas atau universalisme. Dalam hal ini, bentuk mufrad 

sering kali memunculkan fokus ke individu, ke sifat tertentu, atau ke relasi langsung 

antara Tuhan dan hamba, sedangkan jam‘ membawa pesan umum, inklusif, atau multi 

entitas. Misalnya, kata ni‘mah (nikmat tunggal) bisa muncul untuk menunjukkan satu 

aspek rahmat yang spesifik, sementara an‘ām (nikmat nikmat) membawa pesan 

universal tentang banyaknya karunia Tuhan (Kementrian Agama RI, 2001, p. 23). Pola 

ini memperlihatkan bahwa estetika bahasa al Qur’an secara cermat memadukan aspek 

keindahan, makna dan makna kolektif dalam komponen yang menjadi ciri khas wahyu. 

Dari aspek epistemologis, estetika bahasa ini juga berfungsi sebagai i‘jāz al 

Qur’an—keajaiban kebahasaan yang menunjukkan bahwa teks al Qur’an tidak dapat 

ditandingi oleh manusia dalam hal keindahan struktur, keseimbangan makna, dan 

kesatuan sistem. Hal ini ditegaskan oleh kajian yang menyatakan bahwa penggunaan 

mufrad jam‘ termasuk dalam kaidah tafsir yang penting, menunjukkan bahwa 



 

125 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

perubahan bentuk kata bukan sekadar variasi linguistik, melainkan bagian integral dari 

keajaiban wahyu (Almunawar et al., 2024) Dengan demikian, studi estetika linguistik 

mufrad jam‘ menjadi bagian penting dalam studi Ulūmul Qur’an modern karena ia 

menghubungkan bahasa, bentuk dan makna dalam satu kerangka analisis yang holistik. 

Dapat dikatakan bahwa konteks estetika bahasa al Qur’an melalui variasi 

mufrad jam‘ memiliki beberapa signifikansi: pertama, ia menunjukkan kesadaran 

kebahasaan tingkat tinggi dalam wahyu yang merefleksikan keagungan dan 

kesempurnaan Tuhan; kedua, ia memperkuat makna wahyu baik secara spesifik 

maupun universal; ketiga, ia menegaskan bahwa pemahaman tekstual al Qur’an harus 

memperhatikan dimensi kebahasaan secara cermat, bukan hanya aspek konten; dan 

keempat, ia membuka ruang bagi pendekatan interpretatif yang menggabungkan aspek 

linguistik, retorik dan teologis secara terintegrasi. Dalam perspektif kajian Anda yang 

akan mendalami relasi antara individu kata (mufrad) dan kolektivitas kata (jam‘) dalam 

al Qur’an serta bagaimana hadis memberikan afirmasi terhadap hal tersebut, 

pemahaman terhadap konteks estetika ini menjadi landasan yang sangat penting. 

Karena tanpa memahami bahwa variasi mufrad jam‘ adalah estetika kebahasaan yang 

membawa makna, maka analisis Anda terhadap fungsi uslūb tersebut bisa kehilangan 

dimensi estetika dan retorika yang kerap tersembunyi. Dengan demikian, bagian ini 

menegaskan bahwa analisis linguistik mufrad jam‘ dalam al Qur’an tidak hanya sebatas 

morfologi atau grammar, melainkan harus dilihat sebagai bagian dari estetika wahyu 

yang menyampaikan pesan Tuhan melalui pilihan bentuk bahasa yang penuh hikmah. 

Pemilihan mufrad atau jam‘ adalah keputusan teks wahyu yang bersifat deliberatif dan 

bertujuan dan sebagai peneliti, kita wajib membuka lapisan makna tersebut melalui 

kerangka Ulūmul Qur’an. 

Analisis Linguistik Mufrad dan Jam‘ dalam Perspektif Ulūmul Qur’an 

Di dalam Alquran, sebagian lafal Alquran didapati tertulis dalam bentuk mufrad-

nya saja atau jama‘-nya saja. Bahkan ada yang ditulis dalam bentuk mufrad di ayat tertentu 

dan bentuk jama‘-nya pada ayat lainnya. Namun, ada juga ditulis dengan bentuk mufrad, 

taṡniyyah (Sa‘id, 1995, p. 63)dan jama‘. Semua hal tersebut memiliki tujuan dan makna 

tertentu, seperti penjelasan di bawah ini. 

  Kata yang selalu diungkapkan dalam bentuk mufrad dimaksudkan untuk 

menjelaskan bahwa hal itu memang hanya ada satu saja dalam kenyataannya 

(Kementrian Agama RI, 2001, p. 128). Menurut penulis, kenyataan tersebut berarti 

keadaan yang hanya mampu dijangkau oleh indera manusia hingga saat ini. Contohnya 

adalah kata ard (bumi), syams (matahari), qamar (bulan), sirat (jalan), din (agama) dan nur 

(cahaya). Ada 461 ayat Alquran yang menyebutkan kata ard dalam 8 bentuk kata dengan 

rincian: 

No Bentuk 

Kata 

Jumlah Ayat /I‘rāb/ 

Fungsi Sintaksis 

Makna Kontekstual 

1 al-ardu 

 (الأرضُ )
34 ayat – Raf‘ – Mubtada’ / 

Fa‘il 

Bumi sebagai tanda kekuasaan 

Allah 

2 al-arda 

 (الأرضَ )
86 ayat – Naṣb – Maf‘ūl bih 

/ Zharf 

Bumi sebagai objek tindakan 

dan tempat kehidupan 



 

126 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

3 al-ardi 

 (الأرضِ )
331 ayat – Jarr – Mudhāf 

ilayh / Majrūr bi ḥarf 

Relasi bumi dalam sistem 

kosmik dan hukum Tuhan 

4 ardan (أرضًا) 2 ayat – Naṣb (tanwīn) – 

Maf‘ūl mutlaq / Tafkīm 

Penegasan makna “seluruh 

bumi”, intensifikasi retorik 

5 ardikum 

 (أرضِكُم)
3 ayat – Jarr (idhāfah) – 

Mudhāf ilayh 

Bumi yang menjadi wilayah dan 

amanah kaum 

6 ardina 

 (أرضِنا)
3 ayat – Jarr (idhāfah) – 

Mudhāf ilayh 

Identitas kolektif umat 

terhadap tanah 

7 ardahum 

 (أرضَهُم)
1 ayat – Naṣb (idhāfah) – 

Maf‘ūl bih 

Bumi milik kaum tertentu 

dalam konteks azab 

8 ardī (أرضِي) 1 ayat – Jarr (idhāfah) – 

Mudhāf ilayh 

Kepemilikan absolut Allah atas 

bumi 

 

  Kata benda syams (matahari) disebut 33 kali, yaitu 32 ayat dalam bentuk asy-

syamsu, asy-syamsa, dan asy-syamsi, serta 1 ayat dalam bentuk kata syamsan (Muhammad 

Fu’ad ‘Abd Al-Baqa‘iy, 2000b, p. 491-491). Adapun kata qamar (bulan) disebut 27 kali 

dalam Alquran, yaitu 26 ayat dalam bentuk al-qamaru, al-qamara, dan al-qamari, serta 1 

ayat dalam bentuk qamaran (Muhammad Fu’ad ‘Abd Al-Baqa‘iy, 2000b, p. 702). 

Adapun kata as-sirat (jalan) terdapat 45 kali dalam Alquran (Muhammad Fu’ad ‘Abd 

Al-Baqa‘iy, 2000b, p. 516-517) dengan rincian sebagai berikut: 

 

No Bentuk Kata Jumlah Ayat / I‘rāb / Fungsi 

Sintaksis 

Makna Kontekstual 

1 as-sirāṭu / as-

sirāṭa / as-sirāti 

38 ayat – Raf‘/Naṣb/Jarr 

bergantung struktur ayat – 

Berfungsi sebagai mubtada’, 

maf‘ūl, atau mudhāf ilayh 

Jalan lurus yang menjadi 

pedoman iman, syariat, 

dan hidayah 

2 sirāṭan 5 ayat – Naṣb – Berfungsi 

sebagai maf‘ūl bih atau tamyīz 

Penegasan jalan lurus 

sebagai pilihan hidup 

spiritual 

3 sirāṭaka (jalan-

Mu) 

1 ayat – Naṣb – Sebagai maf‘ūl 

bih 

Jalan khusus yang 

dinisbatkan kepada Allah 

sebagai wujud bimbingan 

4 sirāṭī (jalan-Ku 

— Allah 

berfirman) 

1 ayat – Jarr sebagai mudhāf ilayh 

dalam struktur ilahi 

Jalan Allah yang 

mencerminkan tauhid, 

kebenaran, dan perintah 

langsung 

   

  



 

127 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

Kata din (agama) tertulis 91 kali dalam Alquran (Muhammad Fu’ad ‘Abd Al-

Baqa‘iy, 2000b, p. 340-342) dengan rincian: 

 

No Bentuk 
Kata 

Jumlah Ayat / I‘rāb / 
Fungsi Sintaksis 

Makna Kontekstual 

1 ad-dīnu / 
ad-dīna / 
ad-dīni 

62 ayat – muncul dalam 

raf‘, naṣb, jarr – berfungsi 
sebagai mubtada’, khabar, 
maf‘ūl, atau mudhāf ilayh 

Makna umum “agama”, “sistem 
keyakinan”, “ketaatan”, atau 
“hari pembalasan” tergantung 
konteks ayat 

2 dīnin 1 ayat – jarr – sebagai 
tamyīz atau bayān 

Menunjukkan ragam atau jenis 
agama 

3 dīnan 4 ayat – naṣb – sebagai 
maf‘ūl bih 

Menegaskan pilihan agama atau 
sikap keberagamaan 

4 dīnakum 11 ayat – mudhāf ilayh – 
biasanya dalam struktur 
pemisahan identitas 
keagamaan 

Penegasan batas teologis antara 
iman dan kekufuran (misalnya 
“bagimu agamamu…”) 

5 dīnuhum / 
dīnahum / 
dīnihim 

10 ayat – fungsi mudhāf ilayh 
atau maf‘ūl 

Identitas keagamaan kelompok 
selain Muslim, sering dalam 
konteks polemik atau 
perbandingan 

6 dīnihi 2 ayat – mudhāf ilayh Menunjukkan komitmen 
keagamaan individu 

7 dīnī 2 ayat – mudhāf ilayh Penegasan agama yang Allah 
tetapkan (dalam konteks 
firman-Nya) 

   

Kata nur (cahaya) disebut 43 kali dalam Alquran (Muhammad Fu’ad ‘Abd Al-

Baqa‘iy, 2000b, p. 794-795) dengan rincian: 

 

No Bentuk 
Kata 

Jumlah Ayat / I‘rāb / Fungsi 
Sintaksis 

Makna Kontekstual 

1 an-nūru / an-
nūra / an-
nūri 

24 ayat – muncul dalam raf‘, 

naṣb, jarr – sebagai mubtada’, 
khabar, maf‘ūl, atau mudhāf ilayh 

Cahaya hidayah, petunjuk 
Allah, dan kebenaran 

2 nūran 9 ayat – naṣb – berfungsi 

sebagai maf‘ūl bih, ḥāl, atau 
tamyīz 

Cahaya ilahi yang 
mengeluarkan manusia 
dari kegelapan 

3 nūrikum 1 ayat – jarr sebagai mudhāf ilayh Cahaya orang beriman 
yang tampak pada hari 
kiamat 



 

128 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

4 nūruhum / 
nūrihim 

4 ayat – raf‘/jarr – sebagai fa‘il 
atau mudhāf ilayh 

Cahaya iman atau cahaya 
batin golongan tertentu 

5 nūranā 1 ayat – naṣb – sebagai maf‘ūl 
bih 

Permohonan cahaya dari 
Allah sebagai petunjuk 
hidup 

6 nūrihi / 
nūruhu 

4 ayat – sebagai mudhāf ilayh Cahaya Allah yang 
menguasai langit dan 
bumi; sifat tanzīh 

 

  Selanjutnya, penulis berusaha untuk mengambil inti sari dari kaidah 

penyebutan ayat Alquran dalam bentuk mufrad saja dengan penjelasan sebagai berikut: 

 Allah memilih ard (bumi) sebagai satu-satunya tempat yang dihuni Adam a.s., beserta 

keturunannya sebagai khalifah, sebagaimana tertulis dalam ayat 35, surat al-Baqarah, 

yaitu:  

 فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَ 
ُ

عَل جْ
َ

ت
َ
وا أ

ُ
رْضِ خَلِيفَةً قَال

َ
أ
ْ
 فِي ال

ٌ
ي جَاعِل ِ

ةِ إِن 
َ
ائِك

َ
مَل

ْ
 رَبُّكَ لِل

َ
مَاءَ وَإِذْ قَال يسَْفِكُ الد ِ

مُونَ )البقرة:
َ
ا تَعْل

َ
مُ مَا ل

َ
عْل

َ
ي أ ِ

 إِن 
َ

كَ قَال
َ
سُ ل مْدِكَ وَنُقَد ِ حُ بِحَ ِ سَب 

ُ
نُ ن حْ

َ
 ( ٣٥وَن

Dan ingatlah ketika Tuhanmu berkata kepada Para Malaikat:"Sesungguhnya Aku menjadikan 

(Adam) sebagai khalifah di bumi.", mereka berkata:"Apakah Engkau akan menciptakan orang 

yang akan merusak bumi dengan banyak menumpahkan darah?, sedangkan saat ini, kami selalu 

memuja-Mu dengan segala Ke-Agungan-Mu dan selalu memuji-Mu", Dia-pun 

berkata:"Sesungguhnya Aku-lah yang Paling dan Maha Mengetahui sesuatu yang tidak kalian 

ketahui." (Q.S.Al-Baqarah/2:35) 

  Dalam kenyataannya, diketahui bahwa bumi adalah satu-satunya planet yang 

dapat didiami makhluk hidup (Poniran & Brata, 2005, p. 113). Bumi yang diperkirakan 

berumur 4,5 miliyar tahun ini terdiri dari lautan, yakni 70% bagiannya dan dilapisi oleh 

atmosfer berupa gas (Indarto, 2010). Air adalah salah satu alasan terpilihnya bumi 

sebagai tempat tinggal manusia di antara planet lainnya dalam tata surya kita ini, karena 

hal ini didasari firman Allah: 

مَاءِ  
ْ
نَا مِنَ ال

ْ
انَتَا رَتْقًا فَفَتَقْنَاهُمَا وَجَعَل

َ
رْضَ ك

َ
أ
ْ
مَاوَاتِ وَال نَّ السَّ

َ
فَرُوا أ

َ
ذِينَ ك

َّ
مْ يَرَ ال

َ
وَل

َ
ٍ أ  شَيْءٍ حَي 

َّ
ل

ُ
ك

ا يُؤْمِنُونَ )الأنبياء:
َ

فَل
َ
 (٣٠أ

Apakah orang-orang kafir masih tidak dapat melihat bahwa langit dan bumi yang dahulunya 

bersatu, kemudian Kami pisahkan antara keduanya; dan Kami jadikan segala sesuatu yang hidup 

berasal dari air. Maka mengapa mereka tetap tidak beriman? (Q.S.Al-Anbiya'/21:30) 

 

  Air yang dimaksud dalam ayat tersebut adalah air hujan yang hanya turun dari 

langit yang berada di bumi (Al-Qadir, 1995, p. 142). Bumi menempati urutan ketiga 

dari susunan tata surya yang berpusat pada satu matahari dan memilki satu bulan 

sebagai satelit. Ada dua teori tentang terjadinya tata surya: a) tata surya berasal dari 

matahari yang sebagian materinya terlepas dan menjadi planet-planet serta satelit. Teori 

ini didukung oleh teori pasang surut dan teori bintang kembar; b) tata surya berasal 

dari kabut awan gas dan debu (nebula). Teori ini didukung oleh teori Immanuel Kant, 

teori Nebula (Pierre Simon de Laplace), dan teori Planetesimal (Indarto, 2010, p. 288). 



 

129 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

Hal ini diciptakan Allah untuk kelangsungan hidup di bumi, sebagaimana firman Allah 

pada ayat 5, surat Yunus/10: 

سَابَ  حِ
ْ
نِينَ وَال مُوا عَدَدَ الس ِ

َ
 لِتَعْل

َ
رَهُ مَنَازِل  وَقَدَّ

ً
قَمَرَ نُورا

ْ
مْسَ ضِيَاءً وَال  الشَّ

َ
ذِي جَعَل

َّ
 هُوَ ال

Dia-lah (Allah) yang menjadikan matahari terang benderang dan bulan bercahaya berjalan pada 

orbitnya agar kamu mengetahui hitungan bulan dan tahun. (Q.S. Yunus/10: 5) 

  

  Matahari berdiameter 1,4 juta kilometer sehingga ia memiliki gaya gravitasi 

yang menyebabkan planet-planet lainnya beredar mengelilingi matahari. Oleh karena 

itu, matahari merupakan pusat tata surya (Indarto, 2010, p. 290). Ia juga mampu 

mengeluarkan cahaya sendiri dan memantulkan cahayanya ke bulan sehingga kita dapat 

melihat bulan bercahaya di malam hari. Dengan peredaran matahari, manusia 

mengetahui siang dan malam (hari) dan dari peredaran bulan, maka perhitungan bulan 

serta tahun dapat kita ketahui (An-Naisaburiy, 2002, p. 120). Peredaran ini adalah 

gerakan bumi mengelilingi matahari (revolusi) dan perputaran bumi para porosnya 

(rotasi). Rotasi bumi mengakibatkan terjadinya siang dan malam dengan terlihatnya 

matahari terbit di timur dan tenggelam di barat, serta terjadinya perbedaan dan 

pembagian waktu di bagian dunia. Adapun revolusi bumi mengakibatkan pergantian 

musim dan gerak semu tahunan matahari (Poniran & Brata, 2005, p. 113). 

  Kemudian, untuk merealisasikan tujuan penciptaan manusia di bumi, yaitu 

beribadah hanya kepada Allah, maka Dia menyediakan jalan yang harus dilalui hamba-

Nya untuk meraih kebahagiaan. Dalam maksud ini, Allah mengisyaratkannya dalam 

Alquran dengan kata as-sirat yang selalu didampingi kata sifat, seperti mustaqim, al-hamid 

dan sawiyya (lurus), contohnya: 

مُشْ 
ْ
ال مِنَ  انَ 

َ
ك وَمَا  حَنِيفًا  إِبْرَاهِيمَ  ةَ 

َّ
مِل قِيَمًا  دِينًا  مُسْتَقِيمٍ  صِرَاطٍ  ى 

َ
إِل ي  ِ

رَب  ي  هَدَانِ إِنَّنِي   
ْ

ركِِينَ  قُل

 ( ١٦١)الأنعام:
 Katakanlah:"Sesungguhnya Tuhanku telah memberiku petunjuk menuju jalan yang lurus, yaitu 

agama yang benar, agama Ibrahim yang lurus dan dia (Ibrahim) tidaklah tergolong orang yang 

menyekutukan Allah." (Q.S.Al-An‘am/6:161)  

 

  Dari ayat di atas, terlihat jelas bahwa jalan lurus yang dimaksud adalah, Islam, 

agama satu-satunya yang diakui Allah, seperti tertulis dalam ayat di bawah ini: 

أِسْلامُ )ال عمران:
ْ
ِ ال ينَ عِنْدَ اللََّّ  ( ١٩إنَّ الد ِ

Sesungguhnya agama yang diakui oleh Allah hanya Islam. (Q.S.Al-Ma'idah/5: 19) 

 

  Ayat di atas, menegaskan bahwa agama selain Islam, tidaklah diakui sebagai 

agama di sisi Allah (Al-Qurtubiy, 1985, p. 126). Dengan demikian, agama di bumi hanya 

ada satu, yaitu Islam. Oleh karena itu, kita hanya menemukan kata ad-din dalam bentuk 

mufrad. Jikalau agama ditulis dalam jama‘, pastilah agama selain Islam juga diakui sebagai 

agama Allah. 

  Islam yang diiringi Alquran sebagai pedoman adalah cahaya Allah untuk 

mengeluarkan manusia dari gelapnya kekafiran dan kesesatan (Al-Qadir, 1995, p. 543) 

sebagaimana dijelaskan dalam firman Allah: 



 

130 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

مْ 
ُ
َ بِك ورِ وَإِنَّ اللََّّ ى النُّ

َ
مَاتِ إِل

ُ
ل مْ مِنَ الظُّ

ُ
نَاتٍ لِيُخْرِجَك ِ

ى عَبْدِهِ آيَاتٍ بَي 
َ
 عَل

ُ
ل ِ

ذِي يُنَز 
َّ
رَءُوفٌ رَحِيمٌ هُوَ ال

َ
 ل

 ( ٩)الحديد:
Dia-lah (Allah) yang menurunkan ayat-ayat yang jelas (Alquran) kepada hamba-Nya 

(Muhammad) untuk mengeluarkan kalian dari kegelapan menujua cahaya dan sesungguhnya Allah 

sangat memperhatikan dan sayang kepada kalian. (Q.S.Al-Hadid/57:9) 

 

  Maka jelaslah ketika Allah menyebutkan kata as-sirat, ad-din dan an-nur bentuk 

mufrad saja, mengisyaratkan bahwa hal tersebut hanya ada satu dan berasal dari Yang 

Maha Satu (Esa). Hal demikian seyogyanya bertujuan agar manusia tidak 

menyekutukan-Nya dengan apapun, demi kebahagiaan dunia dan akhirat, karena hanya 

Dia-lah satu-satunya Pencipta benda yang berjumlah satu di dunia ini, seperti bumi, 

matahari dan bulan., dan semuanya bergantung hanya kepada-Nya. 

حَدٌ )الإخلاص:
َ
فُوًا أ

ُ
هُ ك

َ
نْ ل

ُ
مْ يَك

َ
دْ * وَل

َ
مْ يُول

َ
مْ يَلِدْ وَل

َ
مَدُ * ل ُ الصَّ حَدٌ * اللََّّ

َ
ُ أ  هُوَ اللََّّ

ْ
 (٤-١قُل

Katakanlah:"Dia-lah Allah yang Satu". Allah tempat bergantung segalanya. Tidak beranak 

apalagi diperanakkan.Dan tidak ada suatu apapun yang dapat menjadi tandingan-Nya. (Q.S.Al-

Ikhlas/112:1-4) 

Pola Estetika dalam Variasi Mufrad–Jam‘ 

Estetika al Qur’an terletak bukan hanya pada bunyi (ṣawt), tetapi juga pada 

struktur pilihan katanya (ta’rīb), keteraturan semantik, dan harmoni antara bentuk serta 

makna. Salah satu wujud keindahan tersebut tampak pada bagaimana al Qur’an 

memainkan bentuk tunggal (mufrad) dan jamak (jam‘) dalam berbagai konteks tematik. 

Fenomena ini memperlihatkan bahwa bahasa wahyu memiliki pola estetik yang 

sistematis bukan acak sehingga setiap perbedaan bentuk kata merefleksikan perbedaan 

nilai makna dan pesan yang ingin disampaikan. 

Dimensi Semantik dan Retoris dalam Variasi Mufrad–Jam‘ 

Dalam ilmu Ulūmul Qur’an, pembahasan tentang aspek kebahasaan (al lughah) 

termasuk dalam cabang balāghah dan i‘jāz al Qur’an, di mana bentuk kata, urutan kalimat, 

serta pola struktur memiliki peran retoris yang signifikan (Al-Suyūṭī, 2008, p. 95-98). 

Dalam hal ini, peralihan bentuk mufrad ke jam‘ di dalam ayat ayat al Qur’an 

mencerminkan perpindahan fokus makna: dari partikular ke universal, dari keintiman 

makna ke generalitas pesan. Misalnya, kata al-nafs (jiwa) dalam bentuk mufrad 

digunakan ketika Allah berbicara mengenai penciptaan manusia pertama atau 

penekanan pada aspek personalitas individu, seperti dalam firman-Nya QS al Nisā’ [4]: 

1, yaitu:  ٍاحِدَة نْ نَّفْسٍ وَّ مْ م ِ
ُ
قَك

َ
 Penggunaan bentuk .(Allah menciptakan kamu dari satu jiwa) خَل

tunggal di sini menekankan kesatuan asal usul manusia bahwa seluruh manusia berasal 

dari satu entitas, bukan entitas jamak. Namun ketika berbicara tentang perilaku 

manusia dalam konteks sosial maka digunakan bentuk jamak anfus (jiwa-jiwa), yang 

menggambarkan keragaman kecenderungan moral manusia (Almunawar et al., 2024). 

Perubahan bentuk ini menjadi instrumen estetika dan semantik yang memperdalam 

pesan etis wahyu.  

 



 

131 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

Berikut Adalah tabel terkait: 

No Bentuk Kata Jumlah Ayat / I‘rāb / 

Fungsi Sintaksis 

Makna Kontekstual 

1 anfusa / anfusu / 

anfusi 

 (أنفسَ /أنفسُ /أنفسِ )

6 ayat – muncul dalam 

raf‘, naṣb, jarr – sebagai 

maf‘ūl bih, fa‘il, atau 

mudhāf ilayh 

Penegasan tentang jiwa-jiwa 

manusia, kesalahan diri, dan 

tanggung jawab moral 

2 anfusakum (أنفسكم — 

jiwa kalian) 

15+ ayat – maf‘ūl bih 

atau tawkīd nafs 

Penegasan mu‘ātabah: 

“janganlah kalian menzalimi 

diri kalian sendiri” 

3 anfusikum (أنفسكم 
bentuk lain) 

Beberapa ayat – naṣb 

sebagai maf‘ūl bih 

Dipakai dalam konteks 

larangan, introspeksi, dan 

taubat 

4 anfusahum / anfusihim 

 jiwa — أنفسهم)

mereka) 

20+ ayat – fungsi 

mudhāf ilayh dan maf‘ūl 

bih 

Menunjukkan akibat dosa, 

penyimpangan, dan 

penyesalan 

5 anfusina (أنفسنا — jiwa 

kami) 

1 ayat – Ali ‘Imran 

3:61 – naṣb sebagai 

maf‘ūl bih 

Digunakan dalam ayat 

mubāhalah untuk penegasan 

kesungguhan Nabi  

6 anfusihinna, anfusihima 

 (أنفسهن  /أنفسهما)
Beberapa ayat – jarr 

sebagai mudhāf ilayh 

Digunakan dalam konteks 

wanita, keluarga, dan 

larangan mengintai 

“kesalahan diri” 

 

Menurut Abd al Qāhir al Jurjānī dalam Dalā’il al I‘jāz, keindahan bahasa Qur’an 

terletak pada tartīb al ma‘ānī fī al naẓm, yakni penataan makna di dalam struktur 

gramatikal yang selaras dengan tujuan makna (Al-Jurjānī, 1992, p. 53). Maka, 

perubahan bentuk mufrad menjadi jam‘ atau sebaliknya tidak terjadi secara mekanis, 

tetapi merupakan strategi naẓm ilāhī (susunan ilahi) untuk menciptakan efek makna 

yang estetik. Dalam pandangan modern, Abdul Halim Mahmud menyebut bahwa 

permainan antara mufrad dan jam‘ ini juga menciptakan al tawāzun al ma‘nawī yaitu 

keseimbangan makna yang menjadi dasar keindahan spiritual al Qur’an (Mahmud, 

1975) sehingga bahasa Qur’an tidak hanya “indah didengar”, tetapi juga “indah 

dimaknai”. 

Pola Estetika berdasarkan Tema Ayat 

Pola estetika bentuk mufrad-jam‘ dapat dikelompokkan menjadi tiga 

kecenderungan utama: (a) kontras semantik, (b) penegasan ritmis, dan (c) penguatan 

tematik. Kontras semantik tampak jelas pada kata-kata seperti al rīḥ (angin) dan al riyāḥ 

(angin angin). Dalam konteks azab, Qur’an selalu menggunakan bentuk tunggal al rīḥ, 

seperti firman Nya: 

عَقِيْمَ  
ْ
يْحَ ال يْهِمُ الر ِ

َ
نَا عَل

ْ
رْسَل

َ
  وَفِيْ عَادٍ اِذْ ا

(Dan pada kaum ‘Ād, Kami kirimkan kepada mereka angin yang sangat dingin) QS al Dhāriyāt 

[51]: 41. 



 

132 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

Sebaliknya, dalam konteks rahmat dan pertumbuhan tumbuhan, digunakan 

bentuk jamak al riyāḥ, seperti pada QS al A‘rāf [7]: 57. Bentuk tunggal menggambarkan 

azab yang tunggal, kuat, dan menghancurkan, sedangkan bentuk jamak menandakan 

kelembutan dan penyebaran rahmat yang luas. Ini menunjukkan bahwa pemilihan 

bentuk mufrad atau jam‘ tidak hanya berdimensi morfologis, tetapi sekaligus estetis 

dan teologis (Jamil & Alwizar, 2025). 

Penegasan ritmis dapat dilihat dalam beberapa ayat dimana variasi mufrad jam‘ 

digunakan untuk membangun keseimbangan bunyi (saj‘) dan irama ayat, sebagaimana 

dijelaskan oleh Mustansir Mir dalam studinya tentang rhetorical coherence (Mahmood, 

2014). Misalnya, dalam QS al Mu’minūn [23]: 12–14 tentang proses penciptaan 

manusia, bentuk mufrad seperti nuṭfah, ‘alaqah, dan muḍghah digunakan secara 

berurutan untuk menjaga konsistensi ritme dan membangun klimaks naratif yang 

estetis. Ritme ini tidak mungkin dicapai apabila bentuk bentuk tersebut dijamakkan; 

dengan demikian, pemilihan bentuk mufrad berfungsi retoris sekaligus fonetik. 

Penguatan tematik ditegaskan misalnya dalam tema keesaan dan ketuhanan, 

bentuk mufrad sering digunakan untuk menegaskan tauhid misalnya ilāh wāḥid 

sedangkan dalam tema sosial dan syariat, bentuk jamak lebih dominan karena berkaitan 

dengan komunitas. Kajian Yūsuf al Qaradāwī dalam Kayfa Nata‘āmal ma‘a al Qur’an al 

‘Aẓīm menegaskan bahwa “struktur gramatikal Qur’an selaras dengan maqāṣid 

tematiknya”(Al-Qaraḍāwī, 2000). Jadi, ketika ayat berbicara tentang al-mu’minūn (orang 

orang beriman), bentuk jamak menunjukkan nilai kebersamaan, namun ketika 

berbicara tentang hubungan iman individu dengan Allah, digunakan bentuk mufrad al 

mu’min. Pola ini menegaskan keseimbangan antara keimanan individual dan komunal 

yang menjadi pilar estetika teologis al Qur’an. 

Perspektif Ulūmul Qur’an: Balāghah, I‘jāz, dan Tafsir Lughawī 

Dalam kerangka Ulūmul Qur’an, pembahasan tentang mufrad jam‘ terhubung 

langsung dengan tiga cabang keilmuan yaitu Balāghah (retorika Qur’an) yang 

membahas bagaimana variasi bentuk memberi efek emosional dan estetis terhadap 

pendengar (Al-Jurjānī, 1992, p. 53); dan I‘jāz al Qur’an (keajaiban bahasa): mengaitkan 

pemilihan bentuk mufrad jam‘ dengan aspek mukjizat bahasa, karena manusia tidak 

mampu meniru harmoni makna dan bunyi tersebut (Al-Suyūṭī, 2008, p. 100); serta 

Tafsir Lughawī: menguraikan akar kata, pola derivasi (ṣarf), dan konteks sintaksis untuk 

menjelaskan alasan pemilihan bentuk tertentu oleh wahyu.¹¹ 

Melalui tiga cabang ini, kajian estetika mufrad jam‘ menjadi laboratorium bagi 

pemahaman i‘jāz lughawī (mukjizat linguistik). Bahkan ulama klasik seperti al Suyūṭī 

dalam al Itqān fī ‘Ulūm al Qur’an menempatkan variasi morfologis sebagai bukti 

keindahan susunan ilahi yang mustahil ditandingi oleh manusia. 

Integrasi estetika bahasa dan afirmasi hadis tampak saat pola estetika ini menjadi lebih 

utuh ketika dilihat bersama hadis hadis Nabi yang memberikan konfirmasi terhadap 

pemaknaan bentuk mufrad-jam‘. Dalam hadis, penggunaan bentuk tunggal dan jamak 

juga mencerminkan tingkat penekanan makna. Misalnya, hadis yang diriwayatkan oleh 

Muslim: “ ِمُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِه
ْ
مُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ ال

ْ
 ”.ال

 



 

133 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

Di sini, bentuk jamak al-muslimūn memperluas cakupan makna, menegaskan 

bahwa keislaman seseorang diukur bukan hanya oleh hubungan pribadi dengan Allah, 

tetapi juga oleh dampak sosial terhadap banyak orang. Hadis ini secara implisit 

mengafirmasi prinsip linguistik Qur’an bahwa bentuk jamak melambangkan keluasan 

makna sosial dan spiritual (Muslim ibn Ḥajjāj, 2001). Demikian pula, hadis hadis yang 

menggunakan bentuk mufrad seperti al-dīn al naṣīḥah (“agama adalah nasihat”) 

memperlihatkan bahwa dalam konsep keagamaan, bentuk tunggal sering dipakai untuk 

menandakan prinsip universal yang mencakup banyak aspek (Al-Tirmiżi Abū ‘Īsā 

Muḥammad ibn ‘Īsā ibn Saurah ibn Mūsā al-Ḍaḥḥak, n.d.). Dengan demikian, relasi 

antara mufrad-jam‘ dalam al Qur’an dan hadis menunjukkan kesinambungan gaya dan 

semantik wahyu sebagai satu sistem estetika yang saling meneguhkan. 

Kajian estetika mufrad-jam‘ membuka ruang baru bagi pengembangan studi 

Ulūmul Qur’an kontemporer. Jika selama ini studi keilmuan al Qur’an lebih terfokus 

pada aspek tematik dan tafsir hukum, maka dimensi estetika linguistik dapat menjadi 

jembatan epistemologis antara teks dan makna, antara wahyu dan bahasa. Sejalan dengan 

teori hermeneutika Qur’ani yang dikembangkan oleh Muhammad Arkoun dan Nasr 

Hamid Abu Zayd, analisis estetika bentuk kata menegaskan bahwa pemahaman wahyu 

harus mempertimbangkan sistem linguistik internal teks sebagai medan maknanya 

sendiri (Nasr Hamid Abu Zayd, 1998, p. 43).  

Pola variasi mufrad-jam‘, dengan seluruh keindahan dan kedalaman maknanya, 

menjadi bukti bahwa al Qur’an berbicara kepada rasio dan rasa manusia secara 

seimbang. Pemilihan bentuk tunggal dan jamak bukan hanya perbedaan bentuk, 

melainkan ekspresi estetik teologis yang memperlihatkan keteraturan ilahi (niẓām ilāhī) 

di dalam bahasa. Oleh karena itu, memahami estetika bahasa al Qur’an melalui studi 

mufrad jam‘ tidak hanya memperkaya Ulūmul Qur’an, tetapi juga menghidupkan 

kembali kesadaran akan mukjizat linguistik wahyu. 

Afirmasi Hadis terhadap Estetika Mufrad – Jam‘ 

Kajian terhadap aspek estetika kebahasaan dalam Al Qur’an termasuk varian 

bentuk kata tunggal (mufrad) dan jamak (jam‘) menjadi semakin jenuh apabila hanya 

melihat teks Qur’ani secara isolatif. Untuk melengkapi pemahaman, diperlukan 

perspektif bahwa wahyu Qur’an dalam tradisi Islam tidak berdiri sepenuhnya sendiri, 

melainkan memiliki relasi kontekstual dan interpretatif melalui wahyu penjelas yang 

datang melalui sunnah Nabi . Dalam kerangka ini, hadis hadis disebut sebagai bayān al 

Qur’an (penjelas/pengafirmasi Qur’an) yang turut menguatkan atau mengonfirmasi 

perbedaan struktur linguistik dalam Al Qur’an, termasuk penggunaan mufrad 

jam‘.Perlu ditegaskan bahwa keragaman bentuk kata dalam al-Qur’an dari sisi i‘rāb, 

fungsi sintaksis, maupun spektrum makna tidak hanya menunjukkan kekayaan ekspresi 

linguistik al-Qur’an, tetapi juga memperoleh penjelasan dan penguatan maknawi dalam 

sabda Nabi. Hadis-hadis yang berkaitan dengan konsep bumi inilah yang menjadi dasar 

intertekstual sekaligus afirmasi tematik terhadap struktur dan estetika kebahasaan arḍ 

dalam al-Qur’an. Berikut adalah hadis yang mengafirmasi representasi bumi 

sebagaimana digambarkan al-Qur’an, dan menjadi pijakan untuk memahami relasi 

harmonis antara teks Qur’ani dan Sunnah Nabi Muhammad, yaitu hadis riwayat Imam 



 

134 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

at-Tirmidzi Juz 5 halaman 403 pada kitab Tafsir al-Qur’an di bab 57 tentang Surat al-

Hadid dengan nomor hadis ke-3298 (Al-Tirmidhī, n.d.)berikut: 

بسم اللَّ الرحمن الرحيم حدثنا عبد بن حميد و غير واحد قالوا حدثنا يونس بن محمد حدثنا شيبان  

بن عبد الرحمن عن قتادة حدثنا الحسن عن أبي هريرة قال : بينما نبي اللَّ صلى اللَّ عليه و سلم  

ذا ؟ فقالوا  جالس وأصحابه إذ أتى عليهم سحاب فقال نبي اللَّ صلى اللَّ عليه و سلم هل تدرون ما ه

اللَّ ورسوله أعلم قال هذا العنان هذه زوايا الأرض يسوقه اللَّ تبارك وتعالى إلى قوم لا يشكرونه  

ولا يدعونه قال هل تدرون ما فوقكم ؟ قالوا اللَّ ورسوله أعلم قال فإنها الرقيع سقف محفوظ وموج 

أعلم   قالوا اللَّ ورسوله  ؟  وبينها  بينكم  ثم قال هل تدرون كم  بينكم وبينها مسيرة  مكفوف  قال 

خمسمائة سنة ثم قال هل تدرون ما فوق ذلك ؟ قالوا اللَّ ورسوله أعلم قال فإن فوق ذلك سماءين 

ما بينهما مسيرة خمسمائة سنة حتى عد سبع سموات ما بين كل سماءين كما بين السماء والأرض 

ق ذلك العرش وبينه وبين السماء  ثم قال هل تدرون ما فوق ذلك ؟ قالوا اللَّ ورسوله أعلم قال فإن فو

بعد مثل ما بين السماءين ثم قال هل تدرون مالذي تحتكم ؟ قالوا اللَّ ورسوله أعلم قال فإنها الأرض  

ثم قال هل تدرون مالذي تحت ذلك ؟ قالوا اللَّ ورسوله أعلم قال فإن تحتها الأرض الأخرى بينهما  

ضين مسيرة خمسمائة سنة ثم قال والذي نفس  مسيرة خمسمائة سنة حتى عد سبع أرضين بين كل أر

محمد بيده لو أنكم دليتم رجل بحبل إلى الأرض السفلى لهبط على اللَّ ثم قرأ } هو الأول والآخر 

 قال أبو عيسى هذا حديث غريب من هذا الوجه  والظاهر والباطن وهو بكل شيء عليم {

 قال ويروى عن أيوب و يونس بن عبيد و علي بن زيد قالوا لم يسمع الحسن من أبي هريرة  

وفسر بعض أهلم العلم هذا الحديث فقالوا إنما هبط على علم اللَّ وقدرته وسلطانه علم اللَّ وقدرته  

 وسلطانه في كل مكان وهو على العرش كما وصف في كتابه  
Telah menceritakan kepada kami Abdu bin Humaid dan orang lain tidak hanya satu sementara 

maknanya adalah satu, mereka berkata: telah menceritakan kepada kami Yunus bin Muhammad 
telah menceritakan kepada kami Syaiban bin Abdur Rahman dari Qatadah, ia berkata: telah 

bercerita Al Hasan dari Abu Hurairah, ia berkata: ketika Nabi Allah shallallahu 'alaihi wa 

sallam sedang duduk bersama para sahabatnya, tiba-tiba datang awan kepada mereka. Kemudian 

Nabi shallallahu 'alaihi wa sallam berkata: "Apakah kalian tahu apakah ini?" Kemudian mereka 

berkata: Allah dan rasulNya lebih tahu. Beliau berkata: "Ini adalah awan, ini adalah mendung 

yang akan menyirami bumi, Allah tabaraka wa ta'ala menggiringnya kepada suatu kaum yang 

tidak bersyukur kepadaNya dan tidak berdoa kepadaNya." Beliau bersabda: "Tahukah kalian 

apa yang ada di atas kalian?" mereka berkata: Allah dan RasulNya lebih tahu. Beliau bersabda: 



 

135 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

Sesungguhnya itu adalah raqi (nama langit dunia) yaitu atap yang dijaga, serta gelombang yang 

tertahan." Kemudian beliau bersabda: "Tahukah engkau berapa jarak antara kalian dan langit 

tersebut?" mereka berkata: Allah dan rasulNya lebih mengetahui. Beliau bersabda: "Sesungguhnya 

di atas hal itu terdapat dua langit, jarak diantara keduanya adalah perjalanan lima ratus tahun." 

Hingga beliau menyebutkan tujuh langit, jarak antara setiap dua langit seperti jarak antara langit 

dan bumi. Kemudian beliau bersabda: "Tahukah kalian apa di atas hal tersebut?" Mereka berkata: 

Allah dan RasulNya lebih mengetahui. Beliau bersabda: "Sesungguhnya di atas hal tersebut terdapat 

'Arsy dan diantara 'Arsy dan langit setelah itu adalah jarak antara dua langit." Kemudian beliau 

bersabda: "Tahukah kalian apa yang ada di bawah kalian?" Mereka berkata: Allah dan 

RasulNya lebih tahu. Beliau bersabda: "Sesungguhnya di bawah kalian adalah bumi." Kemudian 

beliau bersabda: "Tahukah kalian apa yang ada di bawah hal tersebtu?" mereka berkata: Allah 

dan RasulNya lebih tahu. Beliau bersabda: "Sesungguhnya dibawah bumi terdapat bumi lain, di 

antara keduanya berjarak perjalanan lima ratus tahun." Hingga beliau menyebutkan tujuh bumi, 

jarak antara setiap dua bumi adalah perjalanan lima ratus tahun. Kemudian beliau bersabda: 

"Demi Dzat yang jiwa Muhammad di tanganNya, seandainya kalian mengulurkan tali kepada 

seeorang ke tanah yang paling bawah, niscaya akan turun di atas Allah." Kemudian beliau 

membacakan ayat: "Dialah Yang Awal dan Yang Akhir Yang Zhahir dan Yang Bathin: dan Dia 

Maha Mengetahui segala sesuatu." (QS. Alhadid 3) Abu Isa berkata: hadits ini adalah hadits 

gharib dari sisi ini. Ia berkata: dan diriwayatkan dari Ayyub dan Yunus bin 'Ubaid serta Ali bin 

Zaid mereka berkata: Al Hasan tidak mendengar dari Abu Hurairah. Dan sebagian ahli ilmu 

mentafsirkan hadits ini, mereka berkata: sesungguhnya tali tersebut turun di atas ilmu Allah, 

kemampuan dan kekuasaanNya. Ilmu Allah, kemampuan serta kekuasaanNya ada di segala 

tempat dan Dia berada di atas 'Arsy sebagaimana yang telah Dia sebutkan di dalam KitabNya. 

Dalam tradisi ulama tafsir dan usūl al tafsīr, sering disebutkan bahwa sunnah 

Nabi melengkapi wahyu Qur’an, baik sebagai penjelas, penjelmaan perintah, maupun 

kontekstualisasi makna. Dengan kata lain, hadis berfungsi sebagai “penerjemah” 

realitas wahyu dalam kerangka sejarah, bahasa, dan struktur. Meskipun sebagian kajian 

hadis memfokuskan pada aspek akidah atau hukum, aspek bahasa termasuk cara Nabi 

berbicara, memerintahkan, mendeskripsikan juga memiliki nilai estetika dan linguistik 

yang signifikan. Oleh sebab itu, jika Al Qur’an memilih bentuk mufrad atau jam‘ secara 

deliberatif untuk menegaskan makna dan keindahan susunan, maka sunnah yang 

menjelaskan atau memperkuat ayat tersebut dapat dilihat sebagai “konfirmasi” atau 

“afirmasi” terhadap struktur estetika tersebut. 

Sejumlah mufassir klasik memang memakai hadis ketika menjelaskan makna 

plural atau singular dalam ayat ayat tertentu. Misalnya, ketika ayat menggunakan bentuk 

jam‘ untuk merujuk kepada komunitas, hadis Nabi yang menggunakan jam‘ dalam 

lafadz al mu’minūn atau al muslimūn memperkuat bahwa makna kolektif itu memang 

dimaksudkan. Begitu pula, ketika bentuk mufrad digunakan untuk menekankan 

individu atau aspek keintiman relasi manusia dengan Tuhan, hadis yang berbicara 

dalam bentuk tunggal memperkuat fokus ke individu. 

Sebagai contoh konkret, terdapat hadis yang diriwayatkan oleh Imam Muslim dari 

sahabat Abū Hurairah, bahwa Nabi bersabda: 

بُنْيَانِ يشَُدُ  بَعْضُهُ بَعْضًا  
ْ
ال

َ
مُؤْمِنِ ك

ْ
مُؤْمِنُ لِل

ْ
 ال

(Seorang mukmin terhadap mukmin lainnya seperti satu bangunan; bagian demi bagian 

saling menguatkan) (Al-Hakim, 1411). Dalam hadis ini, kata al mu’minūn (orang orang 



 

136 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

beriman) digunakan dalam bentuk jam‘. Ayat Al Qur’an sering menggunakan jam‘ 

ketika menegaskan komunitas beriman (misalnya QS al Mu’minūn [23]: 52:  

فُرُ  …
ْ
ن يَك ِ … وَمِنْهُم مَ  كِتَابِ مَنْ يُؤْمِنُ بِالَلَّ 

ْ
هْلِ ال

َ
 «وَمِنْ أ

Hadis ini menegaskan bahwa makna komunitas mukmin bukan sekadar 

kumpulan individu, melainkan entitas sosial spiritual yang saling menguatkan. Dengan 

demikian, penggunaan jam‘ bukan sekadar pluralitas numerik, melainkan penguatan 

makna kolektif keimanan yang estetis dan teologis. 

Lebih jauh, contoh lainnya adalah had is mengenai al dhikr dalam bentuk 

mufrad: Nabi bersabda: 
رُ الِلَّ   

ْ
رِ ذكِ

ْ
ك  الذِ 

َ
فْضَل

َ
 إِنَ  أ

 (Sesungguhnya sebaik baik dzikir adalah dzikir kepada Allah). Bentuk al dhikr 

(tunggal) di sini menegaskan makna tunggal, inti, dan fokus. Bila Al Qur’an 

menggunakan mufrad, maka hadis dengan mufrad ini mengafirmasi bahwa wahyu 

menekankan satu inti makna. Dengan demikian, intertekstualitas antara teks Qur’an 

dan hadis dalam hal bentuk linguistik menunjukkan bahwa gaya bahasa Qur’an adalah 

estetika wahyu yang diperkuat oleh sunnah. 

Impikasi metodologis dari pemahaman ini cukup signifikan untuk kajian ilmu 

Ulūmul Qur’an dan ʿUlūmul Ḥadīth. Pertama, seorang mufassir atau peneliti kebahasaan 

perlu melihat hadis hadis yang terkait dengan konteks ayat yang menggunakan 

mufrad/jam‘ untuk memastikan bahwa bentuk itu bukan sekadar gramatika melainkan 

estetika wahyu yang diperkuat oleh sunnah. Kedua, analisis varians bentuk kata dalam 

Al Qur’an sebaiknya dibarengi dengan kajian hadis yang relevan, karena hubungan 

intertekstual ini memberikan gambaran penuh terhadap intensi wahyu dalam struktur 

bahasa. 

Di era kontemporer di mana kajian kebahasaan Arab atau tafsir al Qur’an 

semakin menggunakan pendekatan digital atau korpus, pemahaman bahwa struktur 

mufrad–jam‘ mempunyai afirmasi hadis berarti bahwa korpus analisis harus 

memasukkan data hadis sebagai bagian dari konteks semantik. Dengan demikian, 

lingkup kajian tidak terbatas pada morfologi Al Qur’an saja, tetapi juga meliputi narasi 

hadis yang berkaitan.  

Afirmasi hadis terhadap estetika mufrad–jam‘ dalam Al Qur’an bukanlah 

fenomena kebetulan, melainkan refleksi dari pola wahyu yang terstruktur dalam 

kerangka kebahasaan, retorik dan teologis. Hadis hadis Nabi , melalui bentuk kata yang 

sejalan dengan ayat ayat Qur’an, menguatkan makna kolektif atau individual yang 

ditampilkan oleh wahyu melalui pilihan morfologisnya. Karena itu, kajian bahasa Al 

Qur’an yang serius harus mempertimbangkan dimensi sunnah sebagai bagian dari 

sistem estetika wahyu, bukan sekadar sebagai pelengkap historis atau narratif. 

Sintesis: Integrasi Ulūmul Qur’an dan Hadis dalam Perspektif Estetika Wahyu 

Kajian atas variasi bentuk mufrad–jam‘ dalam al Qur’an yang telah dibahas 

sebelumnya membuka jalan bagi sebuah sintesis antara dua ranah keilmuan utama 

Islam: Ulūmul Qur’an dan Ulūmul Hadis. Meskipun masing masing disiplin memiliki 

objek, metode dan tradisi yang khas, penelitian ini menegaskan bahwa dalam ranah 



 

137 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

estetika wahyu (yang meliputi kebahasaan, retorika, semantik dan keindahan makna) 

kedua disiplin tersebut sesungguhnya dapat dipadukan secara produktif. 

Integrasi ini bisa dilihat dari tiga dimensi utama: (1) epistemologis — bagaimana wahyu 

dan penjelasan wahyu saling terhubung; (2) metodologis — bagaimana metode 

kebahasaan al Qur’an dan kajian hadis saling melengkapi; dan (3) aplikatif — 

bagaimana pemahaman estetika wahyu ini menghadirkan kontribusi baru bagi tafsir, 

uslūb Qur’an, dan studi hadis. 

Epistemologis: Wahyu dan Sunnah sebagai Kesatuan Estetika 

Secara epistemologis, Ulūmul Qur’an menegaskan bahwa al Qur’an merupakan 

wahyu Ilahi yang diwahyukan dalam bahasa Arab, yang mengandung keindahan 

kebahasaan (jamāl) dan kedalaman makna (ḥaqq) (Nurkhatiqah, Fitri, & Rahmatina, 

2022). Sebaliknya, Ulūmul Hadis memandang sunnah Nabi sebagai penjelas dan 

penguat – baik secara normatif maupun semantik – dari wahyu tersebut. Ketika kita 

meninjau bentuk mufrad jam‘ dalam al Qur’an, kita melihat bahwa pilihan bentuk kata 

bukan hanya bentuk gramatikal tetapi bagian dari keindahan wahyu. Dalam hubungan 

ini, hadis hadis yang menggunakan bentuk jam‘ atau mufrad dengan konteks yang 

sesuai memberikan afirmasi atas pilihan estetika tersebut — menunjukkan bahwa 

wahyu dan sunnah berbicara dalam “bahasa” yang sama, yaitu estetika wahyu. 

Integrasi ini menegaskan bahwa wahyu (al Qur’an) dan penjelasannya (hadis) 

bukanlah dua bidang yang terpisah secara total, melainkan dua aspek ujung ujung 

sebuah sistem komunikatif ilahi yang bersifat teks bahasa makna, di mana struktur 

kebahasaan (bentuk mufrad jam‘) memiliki implikasi teologis, semantik dan retoris. 

Dalam kerangka ini, studi estetika bentuk kebahasaan al Qur’an menjadi semakin 

lengkap ketika memperhitungkan bagaimana hadis memberikan penegasan atau 

kontekstualisasi terhadap bentuk bentuk tersebut. 

Metodologis: Pendekatan Interdisipliner Bahasa Wahyu 

Metodologisnya, integrasi Ulūmul Qur’an dan Ulūmul Hadis dalam perspektif 

estetika berarti peneliti tidak hanya menggunakan pendekatan klasik masing masing 

disiplin secara terpisah tetapi menerapkan strategi interdisipliner, yakni dari sisi Ulūmul 

Qur’an adalah analisis linguistik (morfologi, sintaksis, semantik), retorika (balāghah), 

gaya bahasa (uslūb), dan estetika bahasanya. Adapun dari sisi Ulūmul Hadis adalah 

analisis matan dan sanad hadis, kajian lafaz dan bentuk linguistik dalam hadis, konteks 

riwayat dan fungsi hadis sebagai bayan al Qur’an. Menggunakan pendekatan gabungan 

ini memungkinkan penelitian mengeksplor bagaimana bentuk mufrad jam‘ dalam ayat 

ayat al Qur’an “dikejarkan” atau “direspon” oleh hadis yang menggunakan gaya bahasa 

sejalan. Misalnya, bentuk jam‘ dalam ayat kolektif direspon oleh hadis yang 

menegaskan kolektivitas mukmin melalui bentuk jam‘ seperti al mu’minūn. Dengan 

demikian, metode analisis menjadi lebih kaya karena menyatukan dimensi kebahasaan 

Qur’an dan dimensi riwayat sunnah. 

Sebagai contoh dampaknya: penelitian bahasa wahyu dan hadîs mampu 

membuka pemahaman baru bahwa pilihan mufrad atau jam‘ bukan hanya soal jumlah 

gramatikal, melainkan soal makna, gaya, dan fungsi. Integrasi ini juga memperlihatkan 

bahwa kajian uslūb Qur’an tidak lengkap jika tidak mempertimbangkan bagaimana 

sunnah menegaskan atau mengafirmasi pilihan kebahasaan tersebut — dan kajian hadis 



 

138 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

tidak lengkap jika hanya memandang lafaz sebagai reduksi normatif tanpa melihat 

konteks gaya wahyu. 

Aplikatif: Kontribusi terhadap Tafsir, Uslūb, dan Studi Hadis 

Secara aplikatif, integrasi ini memberi beberapa kontribusi penting untuk 

bidang keilmuan dan praktik. Dalam tafsir Qur’an: Penafsiran ayat yang menggunakan 

mufrad atau jam‘ menjadi lebih mendalam karena didukung oleh dalil hadis yang 

relevan secara kebahasaan. Ini menghasilkan tafsir lughawī retorik yang lebih kaya — 

bukan selesai pada arti harfiah saja, tetapi menghampiri estetika wahyu. Dalam studi 

uslūb Qur’an dan retorika: Kajian ini menyediakan kerangka analisis bahwa gaya bahasa 

(uslūb) di dalam al Qur’an dapat dipahami melalui paralel dengan sunnah yang reflektif 

terhadap gaya tersebut. Dengan demikian, gaya bahasa wahyu menunjukkan sistem 

estetika yang konsisten antara Qur’an dan sunnah. Dalam studi hadis: Penelitian 

kebahasaan hadis (morfologi, bentuk jam‘/mufrad) mendapat dimensi tambahan bahwa 

lafaz lafaz dalam hadis tersebut sering memiliki fungsi retoris yang selaras dengan 

wahyu. Peneliti hadis bisa menambah perspektif bahwa gaya penggunaan mufrad jam‘ 

dalam hadis tidak hanya kebetulan, tetapi bisa mengikuti pola wahyu sebagai estetika 

(Toriyono, Sibilana, Ahmad, & Salsabila, 2025) . 

Kontribusi lain termasuk dalam model pengajaran tafsir dan hadis yang 

mengaitkan estetika bentuk kebahasaan dengan nilai moral dan estetika spiritual; 

pengembangan korpus digital yang memungkinkan identifikasi pola mufrad jam‘ dalam 

seluruh ayat al Qur’an dan hadis terkait, sehingga memfasilitasi penelitian lebih lanjut 

dengan metode kuantitatif atau korpus linguistic; dan peluang riset lanjut: misalnya, 

bagaimana penggunaan jam‘ dalam ayat ayat sosial dan bagaimana hadis menegaskan 

bentuk tersebut dalam fungsi kolektif; atau bagaimana bentuk mufrad dalam ayat ayat 

relasi individu dan bagaimana hadis menegaskan relasi tersebut. 

Dalam terminologi estetik, kita bisa menggambarkan integrasi ini sebagai 

harmonisasi wahyu: bahwa bentuk kata (mufrad–jam‘) di dalam al Qur’an dan bentuk 

lafaz dalam hadis terjalin dalam suatu simfoni bahasa yang mengangkat makna, 

keindahan, dan nilai. Wahyu dan sunnah melalui linguistik, retorika, dan estetika 

beroperasi sebagai satu sistem komunikasi Ilahi yang mulia. Penelitian ini menunjukkan 

bahwa memisahkan kedua ranah tersebut dalam studi bahasa wahyu akan mengurangi 

kedalaman pemahaman terhadap estetika dan makna teks. Sebaliknya, dengan 

mengintegrasikan Ulūmul Qur’an dan Ulūmul Hadis, kita memperoleh gambaran yang 

lebih lengkap tentang bagaimana wahyu berbicara kepada manusia melalui bahasa yang 

keindahannya tak hanya terasa, tetapi juga bermakna (Rizqi & Kultsum, 2025). 

KESIMPULAN DAN REKOMENDASI  

Penelitian ini menegaskan bahwa variasi bentuk mufrad–jamā‘ pada sembilan 

lema kunci (ard, syams, qamar, ṣirāṭ, dīn, nūr, nafs, rīḥ/riyāḥ, dan muslim) bukan 

sekadar fenomena morfologis, tetapi memiliki fungsi semantik yang terstruktur. 

Bentuk mufrad cenderung digunakan untuk menandai konsep yang universal, esensial, 

atau abstrak, sementara bentuk jamā‘ merepresentasikan pluralitas empirik, keluasan 

fenomena, intensifikasi makna, atau perubahan situasi sosial sebagaimana tercermin 

dalam konteks ayat. Distribusi variasi morfologis ini menunjukkan bahwa setiap lema 

memiliki pola penggunaan yang khas sesuai tema teologisnya: ard meluas secara 



 

139 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

kosmologis, nafs menguatkan tanggung jawab individual dan kolektif, rīḥ/riyāḥ 

mengandung polaritas rahmat–azab, sedangkan ṣirāṭ dan dīn menegaskan orientasi 

moral dan identitas keagamaan. Pola-pola ini menegaskan bahwa bentuk mufrad–

jamā‘ memainkan peran strategis dalam penyampaian pesan Al-Qur’an secara retoris 

dan semantik. Integrasi analisis ayat dengan hadis memperkaya pemahaman karena 

hadis berfungsi sebagai bayān yang menegaskan, memperluas, atau memfokuskan 

makna lema-lema tersebut. Dengan demikian, penelitian ini menunjukkan bahwa 

diversifikasi morfologis dalam Al-Qur’an mengandung struktur makna teologis-

linguistik yang saling melengkapi, serta memberikan kontribusi metodologis bagi kajian 

balāghah, tafsir lughawi, dan studi semantik Qur’ani. 

Adapun peluang riset ke depan dapat diarahkan pada pengembangan kajian 

estetika hadis (balāghah nabawiyyah) sebagai cermin keindahan wahyu, atau pada 

penerapan analisis linguistik digital untuk memetakan pola pola mufrad–jam‘ dalam 

seluruh korpus al Qur’an. Kajian semacam ini tidak hanya memperkaya khazanah 

Ulūmul Qur’an dan hadis, tetapi juga membuka ruang baru bagi tafsir interdisipliner yang 

menggabungkan ilmu bahasa, teologi, dan estetika wahyu dalam satu kerangka 

hermeneutik integratif. 

REFERENSI  

Al-Baghawi, A. M. al-H. ibn M. (1997). Ma‘alim at-Tanzil (Cet. 4). Beirut: Dar Tayyibah. 

Al-Baqa‘iy, M. F. ‘Abd. (2000). Al-Mu‘jam Al-Mufahras Li Alfaz Al-Qur’an Al-Karim. 

Jakarta: Maktabah Dahlan. 

Al-Hakim, M. bin A. (1411). Mustadrak ala al-Sahihain (1st ed.). Dar al-Kutub al-

’Alamiyah. 

Al-Jurjānī, A. al-Q. (1992). Dalā’il al-I‘jāz (‘Abd al-Rahmān ‘Iyād, Ed.). Cairo: Dār al-

Ma‘ārif. 

Al-Qadir, M. al-A. ibn M. al-M. ibn ‘Abd. (1995). Adwa’ al-Bayan fi Idah al-Qur’an bi al-

Qur’an (Juz 4). Beirut: Dār al-Fikr. 

Al-Qaraḍāwī, Y. (2000). Kayfa Nataʿāmal ma‘a al-Sunnah al-Nabawiyyah (pp. 1–213). pp. 

1–213. Kairo: Dār al-Syurūq. 

Al-Qurtubiy, A. ‘Abd A. M. ibn A. ibn A. B. ibn F. al-A. (1985). al-Jami‘ li Ahkam al-

Qur’an (20 Juz: Ju). Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāṡ al-`Arabiy. 

Al-Suyūṭī, ʿAbd al-Raḥmān. (2008). Al-Itqān fī ʿUlūm al-Qur’ān, (Juz 2). Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Al-Tirmidhī, M. ibn ‘Īsā. (n.d.). al-Jāmi‘ al-Ṣaḥīḥ Sunan al-Tirmidhī (5 Juz; A. M. Shākir, 

Ed.). Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī. 

Al-Tirmiżi Abū ‘Īsā Muḥammad ibn ‘Īsā ibn Saurah ibn Mūsā al-Ḍaḥḥak. (n.d.). Al-

Jāmi‘ al-Kabïr wahuwa Sunan al-Tirmiżi (pertama; Basysyār ‘Awad Ma‘rūf, Ed.). 

Beirut: Dār al-Garb al-Islāmiy, 1998. 

Almunawar, A. W., Islamiyah, Setyawan, R., Qatrunnada, S., Afrianto, R., & Fiy, M. S. 

F. (2024). Kaidah Mufrad d an Jama ’ dalam Menafsirkan Al- Qur ’ an. Wahana 

Islamika: Jurnal Studi Keislaman, 10(2), 31–47. 

An-Naisaburiy, A. I. A. ibn M. ibn I. as-S. (2002). al-Kasyf wa al-Bayan (10 Juz; J. 5, Ed.). 

Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāṡ al-`Arabiy. 

Indarto, D. (2010). Rangkuman Pengetahuan Alam Lengkap (Cet. 1). Yogyakarta: Pustaka 



 

140 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

Widyatama. 

Jamil, S., & Alwizar. (2025). Kaidah Bahasa dalam Menafsirkan Al-Qur’an. Jurnal 

Pendidikan Dan Pemikiran, 20(1), 1895–1904. 

Kementrian Agama RI. (2001). Al-Qur’an & Tafsirnya: Edisi Yang Disempurnakan. 

Jakarta: Kementerian Agama RI. 

Khalid, M. R. (2012). Kaidah-Kaidah Untuk Menafsirkan Al-Quran. Jurnal Al-Hikmah, 

XIII(1), 59–82. 

Mahmood, H. (2014). The Qur’ān’s Communal Ideology: Rhetoric and Representation In 

Scripture and Early Historiography. New York: Cornell University. 

Mahmud, A. H. (1975). Al-Balāghah al-Qur’āniyyah. Cairo: Maktabah al-Nahḍah. 

Muhammad ʿAjjāj al-Khaṭīb, U. al-Ḥadīth. (1989). ʿUlūmuhu wa Muṣṭalaḥuhu. Beirut: 

Dār al-Fikr. 

Mursyid, A. (2019). Sisi-Sisi Keindahan Bahasa Al- Qur’an. Misykat, 04(2), 23–60. 

Muslim ibn Ḥajjāj, A. al-Ḥasan. (2001). Ṣaḥīḥ Muslim. Kairo: Dar ibn al-Haitsam. 

Nasr Hamid Abu Zayd, M. al-N. (1998). Dirāsah fī ʿUlūm al-Qur’ān. Beirut: Al-Markaz 

al-Thaqāfī al-ʿArabī. 

Nurfazri, N. E., Firjatullah, F., Alhadi, A. H., & Dahlan, A. (2025). Analisis Komparatif 

I’rab dalam Dua Aspek: Studi Perbandingan Antara I’rab Lafzhi dan I’rab 

Taqdiri. Al-Furqan : Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya, 4(3), 389–403. 

Nurkhatiqah, A., Fitri, C., & Rahmatina, D. (2022). Bedah Makna , Unsur dan Aspek 

Ijaz Al-Quran. MUSHAF JOURNAL : Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis, 2(2), 

150–158. 

Poniran, & Brata, P. D. (2005). Sains. Yogyakarta: ANDI, Lembaga Pendidikan 

Primagama dan Forum Pengkajian Primagama. 

Rizqi, P. S., & Kultsum, U. (2025). Menelusuri Integrasi Fungsi Estetika dan Etika 

dalam Membaca Al- Qur ’ an Konsep Estetika dalam Membaca Al- Qur ’ an. 

Jurnal Budi Pekerti Agama Islam, 3(5), 15–30. 

Sa‘id, ‘Abd ar-Rahman ibn Abi al-Wafa Muhammad ibn ‘Ubaid Allah ibn Abi.’ (1995). 

Asrar Al-‘Arabiyyah (F. S. Qadarah, Ed.). Beirut: Dār al-Salām. 

Subakir, F., Uswatunnissa, N., Hidayatullah, E. A., Agustono, I., & Silmiy, A. N. (2023). 
 :AL-AFKAR .الفروق اللغوية بين كلمتي “أعين وعيون” في القرآن الكريم الدراسة الدلالية القرآنية

Journal for Islamic Studies, 6(1), 415–425. doi: 10.31943/afkarjournal.v6i2.504. 

Toriyono, M. D., Sibilana, A. R., Ahmad, Z., & Salsabila, A. J. (2025). Linguistic 

Culture in Classical Arabic : Aesthetic Perspectives on Ḥadẓ and Ziyādah in 

the Qur ’ an. MIMBAR AGAMA DAN BUDAYA, 42(1), 181–197. 
 


