Afirmasi Hadis terkait Estetika Mufrad-Jam* dalam al Qur’an
(Telaah Linguistik dalam Perspektif Ulamul Qur’an)

Aulya Adhli', Nur Hamidah Pulungan?, Muhammad Akbar Rosyidi Datmi’,
Arwansyah bin Kirin*
' Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri Mandailing Natal, Indonesia
* Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri Mandailing Natal, Indonesia
? Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia
*Universitas Tun Hussein Onn Malaysia
aulyaadhli@stain-madina.ac.id

Abstract

This study investigates the linguistic significance of singular (mufrad) and plural (jam) forms in the
Qur’an by examining nine key lemmas; ard, shams, qamar, sirat, din, nir, nafs, rih/ riyah, and muslim. These
lexical items display notable morphological variation and shifting grammatical functions, reflecting
layered semantic distinctions within the Qur’anic discourse. Using a qualitative descriptive method, the
research analyzes all Qur’anic verses containing these lemmas through a linguistic-morphological
approach and intertextual comparison with prophetic traditions. The analytical framework draws on
balaghah, Qur’anic inimitability (7'az al-Our’'an), and lexical exegesis. Findings show that singular forms
predominantly express universal, essential, or conceptual meanings, while plural forms convey empirical
plurality, contextual diversity, or intensified social nuance. Prophetic hadith affirm and clarify these
semantic patterns by offering interpretive guidance that reinforces or refines Qur’anic usage. The
integration of Qur’anic and hadith data reveals that morphological variation in the Qur’an functions not
merely as stylistic choice but as a coherent theological—aesthetic structure. This study contributes to
Qur’anic linguistic scholarship by providing an integrative framework for understanding the semantic
and rhetorical interplay between singular and plural forms in the sacred text.

Keywords: Qur’anic Sciences, Hadith Studies, Singular Form, Plural Form, Qur’anic Rhetorical Style

Abstrak

Penelitian ini mengkaji signifikansi linguistik penggunaan bentuk mufrad (tunggal) dan jam‘ (jamak) dalam
al-Qur’an melalui analisis terhadap sembilan lema kunci yaitu ard, syams, qamar, sirat, din, nir, nafs,
rih/ riyah, dan muslim. Kesembilan lafal tersebut menunjukkan variasi morfologis serta pergeseran fungsi
gramatikal yang mencerminkan kedalaman makna dalam wacana Qur’ani. Dengan menggunakan
metode kualitatif deskriptif, penelitian ini menganalisis seluruh ayat yang memuat lema tersebut melalui
pendekatan linguistik-morfologis dan perbandingan intertekstual dengan hadis. Kerangka analisis
memadukan aspek balaghab, ijaz al-Qur’an, dan tafsir lughawi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
bentuk mufrad cenderung digunakan untuk mengekspresikan makna yang bersifat universal, esensial,
atau konseptual. Sebaliknya, bentuk jam‘ lebih sering muncul untuk menggambarkan pluralitas empiris,
keragaman konteks, atau intensifikasi makna sosial. Hadis memberikan afirmasi dan klarifikasi terhadap
pola semantis tersebut melalui penjelasan Nabi yang memperkuat, memperluas, atau memfokuskan
makna lafal-lafal terkait. Integrasi analisis ayat dan hadis menegaskan bahwa variasi morfologis dalam
al-Qur’an bukan seckadar pilihan stilistika, tetapi merupakan konstruksi makna teologis—estetis yang
saling melengkapi. Penelitian ini berkontribusi dengan menawarkan kerangka integratif untuk
memahami relasi zufrad—jam‘ dalam al-Qur’an secara lebih komprehensif.

Kata Kunci: Ulamul Qur’an, Hadis, Mufrad, Jam', Uskib Qur’ani

120
tinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025


https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/istinarah/index
mailto:aulyaadhli@stain-madina.ac.id

PENDAHULUAN

Fenomena variasi penggunaan bentuk mufrad (tanggal) dan jam* (jamak) dalam
al-Qur’an merupakan salah satu aspek penting dalam kajian linguistik Qur’ani, karena
perbedaan morfologis tersebut tidak hanya menunjukkan jumlah, tetapi juga membawa
muatan semantik, retoris, dan estetika yang khas. Sejumlah studi telah menyinggung
bahwa sebagian ayat dimufradkan untuk makna tertentu dan dijamakkan untuk isyarat
khusus, namun kebanyakan penelitian hanya berhenti pada analisis linguistik atau tafsir.
Gap yang muncul adalah belum adanya kajian yang secara integratif menghubungkan
variasi mufrad—jam* dengan fungsi hadis sebagai bayan yang mengafirmasi kedalaman
makna dan estetika uslub al-Qur’an. Padahal, dalam tradisi keilmuan Islam, hadis
memiliki fungsi sebagai bayan al Qur'an yakni penjelas makna yang tidak hanya bersifat
hukum, tetapi juga memperkuat nilai teologis, moral, dan bahkan linguistik dari ayat
ayat al Qurian (Subakir, Uswatunnissa, Hidayatullah, Agustono, & Silmiy, 2023).

Literatur Ulamul Qur’an menunjukkan bahwa variasi bentuk kata merupakan
bagian dati balaghah, ijaz, dan kaidah penafsiran (qawa'id al-ta’wil) yang berpengaruh
pada perubahan makna dan konteks ayat (Mahmood, 2014). Misalnya, (Almunawar et
al., 2024)menegaskan bahwa pemilihan bentuk mufrad—jan’ merupakan salah satu
indikator penekanan pesan dalam al-Qur’an, (Jamil & Alwizar, 2025) menunjukkan
bahwa struktur kebahasaan berfungsi secara epistemologis dalam membuka makna
wahyu. Studi lain menyoroti perbedaan makna antara bentuk mufrad-jamak seperti a/-
al insan (manusia tunggal) dan a/ nas (manusia secara umum) mencerminkan pergeseran
fokus dari individu ke kolektivitas moral (Nurfazri, Firjatullah, Alhadi, & Dahlan, 2025)
atau perbedaan antara 7z ah dan an‘am tidak hanya menunjukkan kuantitas, melainkan
mempetlihatkan perbedaan nuansa makna yang terkait dengan konteks rahmat dan
yjian Ilahi (Al-Suyuti, 2008), hal tersebut mencerminkan pergeseran semantik sesuai
konteks teologis. Namun, peran hadis dalam menjelaskan, menegaskan, atau
memperluas makna bentuk-bentuk ini masih sangat jarang dikaji secara sistematis.

Penelitian ini bertujuan menganalisis bagaimana hadis memberikan afirmasi
terthadap variasi bentuk mufrad dan jam‘ dalam al-Qur’an serta signifikansinya bagi
pemahaman makna ayat. Untuk itu, penelitian ini mengkaji: (1) bagaimana pola
penggunaan mufrad—jam‘ muncul pada sembilan lema kunci dalam al-Qut’an; (2)
bagaimana perubahan bentuk tersebut memengaruhi pergeseran semantik dan fungsi
kontekstual ayat; (3) bagaimana hadis berperan sebagai bayan yang menegaskan dimensi
semantik dan estetika dari bentuk-bentuk tersebut; dan (4) bagaimana integrasi ayat
dan hadis menghasilkan kerangka hermeneutik yang lebih utuh dalam membaca
estetika kebahasaan al-Qur’an? Pertanyaan ini menjadi penting untuk melihat
bagaimana hadis berfungsi sebagai bayan atau penjelas makna yang memperkuat pesan
estetika al Qur’an, bukan hanya sebagai teks normatif yang berdiri sendiri (Muhammad
‘Ajjaj al-Khatib, 1989).

Kajian ini menjadi penting karena membuka ruang integratif antara ilmu al
Qur’an (Ulimnl Qur'an) dan ilmu hadis dua disiplin yang selama ini banyak berjalan
paralel dalam memahami estetika linguistik al Qur’an. Dengan demikian, penelitian ini
berkontribusi pada upaya memperkaya hermeneutika al Qur’an melalui perspektif
bahasa dan hadis secara simultan (Nasr Hamid Abu Zayd, 1998). Pendekatan ini juga
menegaskan relevansi Ulimul Qur'an Klasik (khususnya balaghab, i jaz al Qur'an, dan tafsir

121
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



Inghawi) dalam dialog dengan metodologi linguistik modern. Temuan penelitian ini
memperkaya pembahasan estetika dan makna teologis dalam variasi mwufrad—jam’,
sekaligus menutupi kekurangan penelitian sebelumnya yang minim meninjau
kontribusi hadis sebagai penguat struktur estetik bahasa wahyu. Dengan demikian,
penelitian ini memperkuat pandangan bahwa pilihan bentuk linguistik dalam al-Qur’an
bukan sekadar fenomena gramatikal, tetapi merupakan konstruksi makna teologis—
estetis yang ditegaskan oleh hadis.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan fokus pada
kajian linguisttk Al-Qur’an serta analisis intertekstual antara ayat-ayat yang
mengandung variasi bentuk mufrad dan jama‘ pada sembilan lema kunci—ard, syams,
qgamar, sirat, din, nir, nafs, 17h/ riyah, dan muslim. Pemilihan data dilakukan berdasarkan
akar kata (ju3) yang diverifikasi melalui a/-Mu fam al-Mufahras li Alfaz al-Qur'an, disertai
identifikasi seluruh ayat yang memuat bentuk mufrad dan jama‘ dari sembilan lafal
tersebut.

No Lema Bentuk Mufrad Bentuk Jama“ Jumlah Ayat*
1 Y (nafs) Ol odi /] T 140 ayat
z 90 (tah) T zls )l (tidak muncul 21 ayat (bentuk
eksplisit di Al- mufrad)

Qur’an; konsep
jamak implisit)

3 s (nur) BEY gl (tidak muncul | 24 ayat (an-niuru &
di mushaf; jamak turunannya)
dipahami
konseptual)
4 O (din) o okl (tidak muncul + 92 ayat
di mushaf;

digunakan dalam
literatur Arab

klasik)
5 Ll ya (sirat) Ll ya Lya + 45 ayat
6 o=l (ard) ol ol + 485 ayat
7 el (syams) e ws sl (tidak muncul 33 ayat
dalam Al-Qur’an)
8 48 (qamar) 8 ki (tidak muncul 26 ayat
dalam Al-Qur’an)
9 pls (muslim) — Craliss /() salise + 54 ayat

Hadis yang dikaji dipilih berdasarkan kesesuaian tematik dan fungsinya sebagai
bayan yang menegaskan, memperluas, atau menjelaskan makna ayat. Korpus hadis
diambil dari literatur primer seperti Kutub al-Sittah, Musnad Ahmad, tafsir bil-ma’tsur,
serta diuji validitasnya melalui literatur ulumul hadis. Data ayat dan hadis dihimpun
kemudian dipetakan dalam tabel data sembilan lema, yang memuat kategori, bentuk
gramatikal, frekuensi kemunculan, dan status bahasan, sehingga batasan penelitian
menjadi jelas, terukur, dan dapat direplikasi.

122
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



Analisis linguistik dilakukan dengan menelusuri struktur morfologis, fungsi
semantis, dan uslab retoris masing-masing bentuk kata menggunakan rujukan kamus
klasik seperti Lisan al-‘Arab, Maqayis al-Lughab, serta tafsir berorientasi linguistik seperti
al-Kashshaf dan  al-Tabrir wa al-Tanwir. Analisis intertekstual dilaksanakan melalui
tahapan identifikasi hipotekstual (teks ayat), pencarian hipertekstual (hadis relevan),
dan pemetaan relasi makna untuk melihat posisi hadis sebagai penguat, perluasan, atau
penegas makna ayat. Proses ini disusun secara sistematis dalam bagan alur metode
penelitian yang menunjukkan urutan kerja mulai dari identifikasi lema, pengumpulan
data ayat dan hadis, analisis linguistik, analisis intertekstual, hingga konstruksi temuan
semantik-stilistika.

Selanjutnya, analisis isi digunakan untuk mengekstraksi pola hubungan antara
bentuk mufrad dan jama‘ dari masing-masing lema, sedangkan analisis komparatif-
tekstual membandingkan penjelasan mufasir klasik dan modern, termasuk parameter
hermeneutik dan karakter uslub mereka. Replikasi metode dijamin melalui kriteria
seleksi data yang eksplisit, penggunaan sumber primer yang terverifikasi, serta prosedur
analisis yang runtut. Dengan demikian, metode ini memberikan dasar yang kuat untuk
menyingkap hubungan teologis-estetis antara variasi morfologis dalam Al-Qur’an dan
afirmasi maknanya melalui hadis Nabi. Berikut adalah alur metode penelitian yang
ditempuh dalam penulisan artikel ini:

Penentuan Objek: 9 Lema Mufrad—Jama‘

Identifikasi Ayat Al-Qur’an
Telusuri akar kata (U3) dengan menggunakan al-Mu‘jam al-Mufahras li Alfazh Al-
Qur;an

Pengumpulan Hadis Afirmasi dari Kutué al-Sittah, Musnad, Tafsir Ma’tsur dengan
seleksi berdasarkan relevansi tematik

Analisis Linguistik dari aspek Morfologi (sarf); Semantik dan Uslub & balaghah

Analisis Intertekstual pada Hubungan ayat (hipotekst); Hadis (hipertekst) dan Pola
afirmasi (ta‘yid / tafsir / taqyid)

Analisis Isi & Kategorisasi untuk mengidentifikasi pola mufrad—jama‘ dan Makna,
konteks, fungsi estetis

Analisis Komparatif-tekstual dengan membandingkan mufasir klasik—-modern pada
Parameter hermeneutika

Sintesis Temuan & Kesimpulan untuk menghasilkan Fungsi teologis-estetis dan
Peran hadis sebagai bayan

123
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



HASIL DAN PEMBAHASAN

Konteks dan Signifikansi Estetika Bahasa al Qur’an

Bahasa Al-Qur’an tidak hanya berfungsi sebagai petunjuk hukum dan moral,
tetapl juga memperlihatkan kemukjizatan melalui pilihan kata dan struktur yang sarat
makna. Salah satu wujud kemukjizatan itu tampak pada perbedaan penggunaan bentuk
tunggal (mufrad) dan jamak (jam’) yang selalu dipilih dengan pertimbangan makna,
konteks, dan efek retoris. Bentuk mufrad biasanya digunakan untuk menonjolkan
sesuatu yang bersifat khusus atau terfokus, sedangkan bentuk jaz‘ dipakai untuk
menggambarkan makna yang lebih luas, umum, atau berulang. Para ulama menekankan
bahwa variasi ini bukan hanya perbedaan jumlah, melainkan bagian dari strategi
kebahasaan Al-Qur’an dalam memberi pesan, penekanan, atau isyarat tertentu kepada
pembacanya. Di sisi lain, perbedaan bentuk ini juga menghasilkan keindahan irama dan
keserasian bunyi dalam susunan ayat, sehingga makna dan estetika hadir sebagai satu
kesatuan. Semua ini dikaji dalam ‘iw al-ushib wa al-ta’lif, cabang Uliimnl Qur'an yang
mempelajari bagaimana gaya bahasa dan komposisi Al-Qur’an membentuk kekuatan
pesannya (Khalid, 2012).

Penggunaan mufrad dan jam‘ bukanlah persoalan kebetulan morfologis semata,
melainkan bagian dari sistem estetika linguistik yang membawa pesan yang jauh
melampaui struktur gramatika biasa. Sebagai ilustrasi: lafadz al sama’ (langit) kadang
muncul dalam bentuk mufrad, kadang dalam jam‘ dan bentuk yang dipakai tergantung
konteks makna, apakah menekankan keunikan arah atau menegaskan banyaknya. Pada
ranah estetika linguistik, penggunaan mufrad dan jam‘ menciptakan nuansa keindahan
(jamal) yang melekat pada teks al Qur’an. Estetika ini bukan hanya soal bunyi atau
irama, tetapi soal bagaimana pilihan diksi dan bentuk kata memperkuat makna dan
memperdalam pemahaman. Misalnya, ketika lafadz ar riyh (angin) digunakan dalam
bentuk mufrad dalam konteks azab, dan dalam bentuk jam‘ (ar 77yah) ketika dalam
konteks rahmat, maka pembaca disuguhkan kontras semantik yang halus sekaligus
estetis (Mursyid, 2019). Dengan demikian, estetika linguistik ini berfungsi sebagai alat
untuk meningkatkan kesadaran pembaca akan kedalaman pesan Ilahi bahwa wahyu
berbicara bukan hanya ke akal, tetapi juga ke rasa dan sensasi keindahan bahasa.

Lebih jauh, variasi bentuk mufrad jam® memosisikan pembaca atau pendengar
dalam dua orientasi makna: orientasi singular yang menyoroti individu, dan orientasi
plural yang menyoroti kolektivitas atau universalisme. Dalam hal ini, bentuk mufrad
sering kali memunculkan fokus ke individu, ke sifat tertentu, atau ke relasi langsung
antara Tuhan dan hamba, sedangkan jam® membawa pesan umum, inklusif, atau multi
entitas. Misalnya, kata #:ah (nikmat tunggal) bisa muncul untuk menunjukkan satu
aspek rahmat yang spesifik, sementara ax‘am (nikmat nikmat) membawa pesan
universal tentang banyaknya karunia Tuhan (Kementrian Agama RI, 2001, p. 23). Pola
ini memperlihatkan bahwa estetika bahasa al Qur’an secara cermat memadukan aspek
keindahan, makna dan makna kolektif dalam komponen yang menjadi ciri khas wahyu.

Dari aspek epistemologis, estetika bahasa ini juga berfungsi sebagai 7jaz a/
Qur'an—keajaiban kebahasaan yang menunjukkan bahwa teks al Qur’an tidak dapat
ditandingi oleh manusia dalam hal keindahan struktur, keseimbangan makna, dan
kesatuan sistem. Hal ini ditegaskan oleh kajian yang menyatakan bahwa penggunaan
mufrad jam‘ termasuk dalam kaidah tafsir yang penting, menunjukkan bahwa

124
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



perubahan bentuk kata bukan sekadar variasi linguistik, melainkan bagian integral dari
keajaiban wahyu (Almunawar et al., 2024) Dengan demikian, studi estetika linguistik
mufrad jam‘ menjadi bagian penting dalam studi Ulimul Qur'an modern karena ia
menghubungkan bahasa, bentuk dan makna dalam satu kerangka analisis yang holistik.

Dapat dikatakan bahwa konteks estetika bahasa al Qut’an melalui variasi
mufrad jam® memiliki beberapa signifikansi: pertama, ia menunjukkan kesadaran
kebahasaan tingkat tinggi dalam wahyu yang merefleksikan keagungan dan
kesempurnaan Tuhan; kedua, ia memperkuat makna wahyu baik secara spesifik
maupun universal; ketiga, ia menegaskan bahwa pemahaman tekstual al Qur’an harus
memperhatikan dimensi kebahasaan secara cermat, bukan hanya aspek konten; dan
keempat, ia membuka ruang bagi pendekatan interpretatif yang menggabungkan aspek
linguistik, retorik dan teologis secara terintegrasi. Dalam perspektif kajian Anda yang
akan mendalami relasi antara individu kata (mufrad) dan kolektivitas kata (jam‘) dalam
al Qur’an serta bagaimana hadis memberikan afirmasi terhadap hal tersebut,
pemahaman terhadap konteks estetika ini menjadi landasan yang sangat penting.
Karena tanpa memahami bahwa variasi mufrad jam® adalah estetika kebahasaan yang
membawa makna, maka analisis Anda terhadap fungsi us/ib tersebut bisa kehilangan
dimensi estetika dan retorika yang kerap tersembunyi. Dengan demikian, bagian ini
menegaskan bahwa analisis linguistik mufrad jam‘ dalam al Qur’an tidak hanya sebatas
morfologi atau grammar, melainkan harus dilihat sebagai bagian dari estetika wahyu
yang menyampaikan pesan Tuhan melalui pilihan bentuk bahasa yang penuh hikmah.
Pemilihan mufrad atau jam‘ adalah keputusan teks wahyu yang bersifat deliberatif dan
bertujuan dan sebagai peneliti, kita wajib membuka lapisan makna tersebut melalui
kerangka Ulsimul Qur'an.

Analisis Linguistik Mufrad dan Jam* dalam Perspektif Ulimul Qur’an

Di dalam Alquran, sebagian lafal Alquran didapati tertulis dalam bentuk zufrad-
nya saja atau jaza “nya saja. Bahkan ada yang ditulis dalam bentuk »zufrad di ayat tertentu
dan bentuk jama“nya pada ayat lainnya. Namun, ada juga ditulis dengan bentuk mzfrad,
tasniyyah (Sa‘id, 1995, p. 63)dan jama’. Semua hal tersebut memiliki tujuan dan makna
tertentu, seperti penjelasan di bawah ini.

Kata yang selalu diungkapkan dalam bentuk mufrad dimaksudkan untuk
menjelaskan bahwa hal itu memang hanya ada satu saja dalam kenyataannya
(Kementrian Agama RI, 2001, p. 128). Menurut penulis, kenyataan tersebut berarti
keadaan yang hanya mampu dijangkau oleh indera manusia hingga saat ini. Contohnya
adalah kata ard (bumi), syams (matahari), gamar (bulan), sirat (jalan), din (agama) dan nur
(cahaya). Ada 461 ayat Alquran yang menyebutkan kata ard dalam 8 bentuk kata dengan

rincian:
No | Bentuk Jumlah Ayat /I‘rab/ | Makna Kontekstual
Kata Fungsi Sintaksis
1 al-ardu 34 ayat — Raf* — Mubtada’ / | Bumi sebagai tanda kekuasaan
(=Y Fa‘il Allah
2 al-arda 86 ayat — Nagb — Maful bih | Bumi sebagai objek tindakan
(C)"'Jy ) / Zharf dan tempat kehidupan

125
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



3 al-ardi 331 ayat — Jarr — Mudhaf | Relasi bumi dalam sistem
(=Y ilayh / Majrar bi harf kosmik dan hukum Tuhan
4 ardan (Lal) | 2 ayat — Nasb (tanwin) — | Penegasan makna “seluruh
Maf‘dl mutlaq / Tafkim bumi”, intensifikasi retorik
5 ardikum 3 ayat — Jarr (idhafah) — | Bumi yang menjadi wilayah dan
(&) Mudhaf ilayh amanah kaum
6 ardina 3 ayat — Jarr (idhafah) — | Identitas kolektif umat
(L)) Mudhaf ilayh terhadap tanah
7 ardahum 1 ayat — Nagb (idhafah) — | Bumi milik kaum tertentu
(eé-&ui) Maf‘ul bih dalam konteks azab
8 ardi (=) |1 ayat — Jarr (idhafah) — | Kepemilikan absolut Allah atas
Mudhaf ilayh bumi

Kata benda syams (matahari) disebut 33 kali, yaitu 32 ayat dalam bentuk asy-
syamsi, asy-syamsa, dan asy-syamst, serta 1 ayat dalam bentuk kata syamsan (Muhammad
Fu’ad ‘Abd Al-Baqa‘iy, 2000b, p. 491-491). Adapun kata gamar (bulan) disebut 27 kali
dalam Alquran, yaitu 26 ayat dalam bentuk a/-gamaru, al-qgamara, dan al-qamari, serta 1
ayat dalam bentuk gamaran (Muhammad Fu’ad ‘Abd Al-Baga‘y, 2000b, p. 702).
Adapun kata as-sirat (jalan) terdapat 45 kali dalam Alquran (Muhammad Fu’ad ‘Abd
Al-Baqa‘ty, 2000b, p. 516-517) dengan rincian sebagai berikut:

No | Bentuk Kata | Jumlah Ayat / I‘rab / Fungsi | Makna Kontekstual
Sintaksis
1 as-siratu | as- | 38 ayat — Raf/Nasb/Jarr | Jalan lurus yang menjadi
sirdta | as-sirati | bergantung struktur ayat — | pedoman iman, syariat,
Berfungsi sebagai  mubtada’, | dan hidayah
maf'il, atau mudhaf ilayh
2 sirdtan 5 ayat — Nusb — Berfungsi | Penegasan jalan lurus
sebagai mafil bibh atau tamyiz sebagai  pilihan  hidup
spiritual
3 sirataka (jalan- | 1 ayat — Nasb — Sebagai maf7il | Jalan khusus yang
Mu) bih dinisbatkan kepada Allah
sebagai wujud bimbingan
4 sirati (jalan-Ku | 1ayat — Jarrsebagai mudhaf ilayh | Jalan Allah yang
— Allah | dalam struktur ilahi mencerminkan  tauhid,
berfirman) kebenaran, dan perintah
langsung

126

Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025




Kata din (agama) tertulis 91 kali dalam Alquran (Muhammad Fu’ad ‘Abd Al-
Baqa‘iy, 2000b, p. 340-342) dengan rincian:

No Bentuk Jumlah Ayat / I‘rab / Makna Kontekstual
Kata Fungsi Sintaksis
1 ad-dinn | 62 ayat — muncul dalam Makna umum “agama”, “sistem
ad-dina | raf', nasb, jarr — berfungsi keyakinan”, “ketaatan”, atau
ad-dini sebagai mubtada’, khabar, “hari pembalasan” tergantung
mafil, atau mudbaf ilayh konteks ayat
2 dinin 1 ayat — jarr — sebagai Menunjukkan ragam atau jenis
tamyiz atau bayan agama
3 dinan 4 ayat — nasb — sebagai Menegaskan pilihan agama atau
maf'il bib sikap keberagamaan
4 dinakum 11 ayat — mudbaf ilayh — Penegasan batas teologis antara
biasanya dalam struktur iman dan kekufuran (misalnya
pemisahan identitas “bagimu agamamu...”)
keagamaan
5 dinuhum | 10 ayat — fungsi mudhbaf ilayh | Identitas keagamaan kelompok
dinahum | atau maf il selain  Muslim, sering dalam
dinihim konteks polemik atau
perbandingan
6 dinibi 2 ayat — mudhaf ilayh Menunjukkan komitmen
keagamaan individu
7 dini 2 ayat — mudhaf ilayh Penegasan agama yang Allah
tetapkan ~ (dalam  konteks
tirman-Nya)

Kata nur (cahaya) disebut 43 kali dalam Alquran (Muhammad Fu’ad ‘Abd Al-
Baqa‘iy, 2000b, p. 794-795) dengan rincian:

No Bentuk Jumlah Ayat / I‘tab / Fungsi Makna Kontekstual
Kata Sintaksis
1 an-narn | an- | 24 ayat — muncul dalam raf Cahaya hidayah, petunjuk
nira | an- nasb, jarr — sebagal mubtada’, Allah, dan kebenaran
niri kbabar, maf'il, atau mudhaf ilayh
2 niran 9 ayat — nasb — berfungsi Cahaya ilahi yang
sebagai mafil bih, hal, atau mengeluarkan manusia
tamyiz dari kegelapan
3 narikum 1 ayat — jarr sebagai mudhaf ilayh | Cahaya orang beriman
yang tampak pada hari
kiamat
127

Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



4 | narubum | 4 ayat — raf'/ jarr — sebagai fa%/ | Cahaya iman atau cahaya
narihin atau mudhaf ilayh batin golongan tertentu
5 nirand 1 ayat — nasb — sebagai mafil Permohonan cahaya dari
bib Allah sebagai petunjuk
hidup
6 nirihi | 4 ayat — sebagai mudbaf ilayh Cahaya Allah yang
nitruhu menguasai langit dan
bumi; sifat tanzih

Selanjutnya, penulis berusaha untuk mengambil inti sari dari kaidah
penyebutan ayat Alquran dalam bentuk mufrad saja dengan penjelasan sebagai berikut:
Allah memilih ard (bumi) sebagai satu-satunya tempat yang dihuni Adam a.s., beserta
keturunannya sebagai khalifah, sebagaimana tertulis dalam ayat 35, surat al-Baqarah,
yaitu:

A -

P ~ P - ,..: )/4/ - 7 £ o - T - Tz
AU i s g 3 G R LB o 3 el ) S 5 J6 35

(@ ,20) 5,8V Gel 3 JB A 23&5 Dz e 355
Dan ingatlah ketika Tuhannmu berkata kepada Para Malaikat:"Sesunggubnya Aku menjadikan
(Adam) sebagai khalifah di bumi.", mereka berkata:" Apakah Engkan akan menciptakan orang
yang akan merusak bumi dengan banyak menumpabkan darah?, sedangkan saat ini, kami selaln
memuja-Mu — dengan  segala  Ke-Agungan-Mu — dan  selaln — memuji-Mu",  Dia-pun
berkata:"Sesunggubnya Aku-lah yang Paling dan Maha Mengetahui sesuatu yang tidak kalian
ketahui." (Q.S.Al-Baqarah/2:35)

Dalam kenyataannya, diketahui bahwa bumi adalah satu-satunya planet yang
dapat didiami makhluk hidup (Poniran & Brata, 2005, p. 113). Bumi yang diperkirakan
berumur 4,5 miliyar tahun ini terdiri dari lautan, yakni 70% bagiannya dan dilapisi oleh
atmosfer berupa gas (Indarto, 2010). Air adalah salah satu alasan terpilihnya bumi
sebagal tempat tinggal manusia di antara planet lainnya dalam tata surya kita ini, karena
hal ini didasari firman Allah:

_ T3 5 S Aeiat Z 20 < AL el e .: )1/ 7.1 s
oo 8 e Wass KAl &5 B 25 ol 31,8 &l 5 5

(r:skasV) G fa V3l
Apakal orang-orang kafir masih tidak dapat melibat babwa langit dan bumi yang dabulunya

bersatu, kemndian Kami pisabkan antara keduanya; dan Kami jadikan segala sesuatu yang hidup
berasal dari air. Maka mengapa mereka tetap tidak beriman? (Q.S.Al-Anbiya'/21:30)

Air yang dimaksud dalam ayat tersebut adalah air hujan yang hanya turun dari
langit yang berada di bumi (Al-Qadir, 1995, p. 142). Bumi menempati urutan ketiga
dari susunan tata surya yang berpusat pada satu matahari dan memilki satu bulan
sebagai satelit. Ada dua teori tentang terjadinya tata surya: a) tata surya berasal dari
matahari yang sebagian materinya terlepas dan menjadi planet-planet serta satelit. Teori
ini didukung oleh teori pasang surut dan teori bintang kembar; b) tata surya berasal
dari kabut awan gas dan debu (nebula). Teori ini didukung oleh teori Immanuel Kant,
teori Nebula (Pierre Simon de Laplace), dan teori Planetesimal (Indarto, 2010, p. 288).

128
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



Hal ini diciptakan Allah untuk kelangsungan hidup di bumi, sebagaimana firman Allah
pada ayat 5, surat Yunus/10:

uwbw\/// rL\JJ)L—v‘gj ”j Lzyj«.d J..A..-J ja\“ﬁ

Dia-lah (Allah) yang menjadikan matabari terang benderang dan bulan bercabaya berjalan pada
orbitnya agar kamn mengetabui hitungan bulan dan tahun. (Q.S. Yunus/10: 5)

Matahari berdiameter 1,4 juta kilometer sehingga ia memiliki gaya gravitasi
yang menyebabkan planet-planet lainnya beredar mengelilingi matahari. Oleh karena
itu, matahari merupakan pusat tata surya (Indarto, 2010, p. 290). Ia juga mampu
mengeluarkan cahaya sendiri dan memantulkan cahayanya ke bulan sehingga kita dapat
melihat bulan bercahaya di malam hari. Dengan peredaran matahari, manusia
mengetahui siang dan malam (hari) dan dari peredaran bulan, maka perhitungan bulan
serta tahun dapat kita ketahui (An-Naisaburiy, 2002, p. 120). Peredaran ini adalah
gerakan bumi mengelilingi matahari (revolusi) dan perputaran bumi para porosnya
(rotasi). Rotasi bumi mengakibatkan terjadinya siang dan malam dengan terlihatnya
matahari terbit di timur dan tenggelam di barat, serta terjadinya perbedaan dan
pembagian waktu di bagian dunia. Adapun revolusi bumi mengakibatkan pergantian
musim dan gerak semu tahunan matahari (Poniran & Brata, 2005, p. 113).

Kemudian, untuk merealisasikan tujuan penciptaan manusia di bumi, yaitu
beribadah hanya kepada Allah, maka Dia menyediakan jalan yang harus dilalui hamba-
Nya untuk meraih kebahagiaan. Dalam maksud ini, Allah mengisyaratkannya dalam
Alquran dengan kata as-sirat yang selalu didampingi kata sifat, seperti mustagin, al-hamid
dan sawiyya (lurus), contohnya:

JSJ‘J\JQK@WH,\@@@; Lo ) g gl EINC
(@:alesY)

Ratakanlah:"Sesunggnbnya Tubankn telah memberikn petunjuk menuju jalan yang lurus, yaitu
agama yang benar, agama lIbrahim yang lurus dan dia (Ibrahim) tidaklah tergolong orang yang
menyekeutnkean Allah." (Q.S.Al-An‘am/6:161)

Dari ayat di atas, terlihat jelas bahwa jalan lurus yang dimaksud adalah, Islam,
agama satu-satunya yang diakui Allah, seperti tertulis dalam ayat di bawah ini:

(@:0] e JN) AN A 3 Gl &)
Sesunggubnya agama yang diakui oleh Allah hanya Islam. (QQ.S.Al-Ma'idah/5: 19)

Ayat di atas, menegaskan bahwa agama selain Islam, tidaklah diakui sebagai
agama di sisi Allah (Al-Qurtubiy, 1985, p. 126). Dengan demikian, agama di bumi hanya
ada satu, yaitu Islam. Oleh karena itu, kita hanya menemukan kata ad-din dalam bentuk
mufrad. Jikalau agama ditulis dalam jawa’, pastilah agama selain Islam juga diakui sebagai
agama Allah.

Islam yang diiringi Alquran sebagai pedoman adalah cahaya Allah untuk
mengeluarkan manusia dari gelapnya kekafiran dan kesesatan (Al-Qadir, 1995, p. 543)
sebagaimana dijelaskan dalam firman Allah:

129
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



o St S s ) N 5 S i e et e U sl 58
(i)

Dia-lah  (Allah) yang mennrunkan ayat-ayat yang jelas (Alguran) kepada hamba-Nya
(Mubammad) untuk mengeluarkan kalian dari kegelapan menujua cabaya dan sesunggnbnya Allah
sangat memperhatikan dan sayang kepada kalian. (Q.S.Al-Hadid/57:9)

Maka jelaslah ketika Allah menyebutkan kata as-sirat, ad-din dan an-nur bentuk
mufrad saja, mengisyaratkan bahwa hal tersebut hanya ada satu dan berasal dari Yang
Maha Satu (Esa). Hal demikian seyogyanya bertujuan agar manusia tidak
menyekutukan-Nya dengan apapun, demi kebahagiaan dunia dan akhirat, karena hanya
Dia-lah satu-satunya Pencipta benda yang berjumlah satu di dunia ini, seperti bumi,
matahari dan bulan., dan semuanya bergantung hanya kepada-Nya.

(i 2N ST 1388 386 5 7 g g g S22+ ST i 5a 8
Katakanlah:"Dia-lah Allah yang Satn". Allah tempat bergantung segalanya. Tidak beranak

apalagi diperanakkan.Dan tidak ada suatn apapun yang dapat menjadi tandingan-Nya. (Q.S.Al-
Ikhlas/112:1-4)

Pola Estetika dalam Variasi Mufrad—Jam*

Estetika al Qur’an terletak bukan hanya pada bunyi (saw’), tetapi juga pada
struktur pilihan katanya (#77b), keteraturan semantik, dan harmoni antara bentuk serta
makna. Salah satu wujud keindahan tersebut tampak pada bagaimana al Qur’an
memainkan bentuk tunggal (mufrad) dan jamak (jam') dalam berbagai konteks tematik.
Fenomena ini memperlihatkan bahwa bahasa wahyu memiliki pola estetik yang
sistematis bukan acak sehingga setiap perbedaan bentuk kata merefleksikan perbedaan
nilai makna dan pesan yang ingin disampaikan.

Dimensi Semantik dan Retoris dalam Variasi Mufrad—Jam*

Dalam ilmu Ulimul Qur'an, pembahasan tentang aspek kebahasaan (a/ lughab)
termasuk dalam cabang balighah dan i jaz al Qur'an, di mana bentuk kata, urutan kalimat,
serta pola struktur memiliki peran retoris yang signifikan (Al-Suyuti, 2008, p. 95-98).
Dalam hal ini, peralihan bentuk mufrad ke jam‘ di dalam ayat ayat al Qur’an
mencerminkan perpindahan fokus makna: dari partikular ke universal, dari keintiman
makna ke generalitas pesan. Misalnya, kata alnafs (jiwa) dalam bentuk mufrad
digunakan ketika Allah berbicara mengenai penciptaan manusia pertama atau
penekanan pada aspek personalitas individu, seperti dalam firman-Nya QS al Nisa’ [4]:

1, yaitu: <z (Allah menciptakan kamu dari satu jiwa). Penggunaan bentuk

tunggal di sini menekankan kesatuan asal usul manusia bahwa seluruh manusia berasal
dari satu entitas, bukan entitas jamak. Namun ketika berbicara tentang perilaku
manusia dalam konteks sosial maka digunakan bentuk jamak anfus (jiwa-jiwa), yang
menggambarkan keragaman kecenderungan moral manusia (Almunawar et al., 2024).
Perubahan bentuk ini menjadi instrumen estetika dan semantik yang memperdalam
pesan etis wahyu.

130
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



Berikut Adalah tabel terkait:

mudhaf ilayh

No | Bentuk Kata Jumlah Ayat / I‘rab / | Makna Kontekstual
Fungsi Sintaksis
1 anfusa | anfusu /| 6 ayat —muncul dalam | Penegasan tentang jiwa-jiwa
anfusi raf’, nasb, jarr — sebagai | manusia, kesalahan diri, dan
(il / Cyuil / Cpuiil mafil bih, fa'il, atau | tanggung jawab moral

2 anfusakum (Sl —

jiwa kalian)

15+ ayat — maf'nl bib
atau fawkid nafs

Penegasan mu‘atabah:
“janganlah kalian menzalimi
diri kalian sendiri”

3 anfusikum (aSsit

Beberapa ayat — nasb

Dipakai dalam  konteks

bentuk lain) sebagali mafil bih larangan, introspeksi, dan
taubat
4 anfusabum | anfusibim | 20+ ayat — fungsi | Menunjukkan akibat dosa,
(el —  jiwa | mudbdf ilayh dan maf%l | penyimpangan, dan
mereka) bih penyesalan
5 anfusina (Wi —jiwa | 1 ayat — Ali ‘Imran | Digunakan dalam  ayat
kami) 3:61 — nasb sebagai | mubahalah untuk penegasan
maf il bih kesungguhan Nabi
6 anfusibinna, anfusibima | Beberapa ayat — jarr | Digunakan dalam konteks
(Lagusiil / Gyl sebagai mudhaf ilayh wanita,  keluarga, dan
larangan mengintai

“kesalahan diri”

Menurut Abd al Qabhir al Jurjani dalam Dala’il al I jaz, keindahan bahasa Qur’an
tetletak pada zartib al ma'ani fi al nazm, yakni penataan makna di dalam struktur
gramatikal yang selaras dengan tujuan makna (Al-Jurjani, 1992, p. 53). Maka,
perubahan bentuk mufrad menjadi jam® atau sebaliknya tidak terjadi secara mekanis,
tetapi merupakan strategi nazm ilahi (susunan ilahi) untuk menciptakan efek makna
yang estetik. Dalam pandangan modern, Abdul Halim Mahmud menyebut bahwa
permainan antara mufrad dan jam‘ ini juga menciptakan a/ fawazun al ma‘nawi yaita
keseimbangan makna yang menjadi dasar keindahan spiritual al Qur'an (Mahmud,
1975) sehingga bahasa Qur’an tidak hanya “indah didengar”, tetapi juga “indah
dimaknai”.

Pola Estetika berdasarkan Tema Ayat

Pola estetika bentuk mufradjam‘ dapat dikelompokkan menjadi tiga
kecenderungan utama: (a) kontras semantik, (b) penegasan ritmis, dan (c) penguatan
tematik. Kontras semantik tampak jelas pada kata-kata seperti a/ r7h (angin) dan a/ riyah
(angin angin). Dalam konteks azab, Qur’an selalu menggunakan bentuk tunggal a/ rih,
seperti firman Nya:

)l é{J\ e T
(Dan pada kaum ‘Ad, Kami kirimkan kepada mereka angin yang sangat dingin) QS al Dhariyat
[51]: 41.

131
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



Sebaliknya, dalam konteks rahmat dan pertumbuhan tumbuhan, digunakan
bentuk jamak a/ riyah, seperti pada QS al A‘raf [7]: 57. Bentuk tunggal menggambarkan
azab yang tunggal, kuat, dan menghancurkan, sedangkan bentuk jamak menandakan
kelembutan dan penyebaran rahmat yang luas. Ini menunjukkan bahwa pemilihan
bentuk mufrad atau jam‘ tidak hanya berdimensi morfologis, tetapi sekaligus estetis
dan teologis (Jamil & Alwizar, 2025).

Penegasan ritmis dapat dilihat dalam beberapa ayat dimana variasi mufrad jam°
digunakan untuk membangun keseimbangan bunyi (s#/) dan irama ayat, sebagaimana
dijelaskan oleh Mustansir Mir dalam studinya tentang rhetorical coberence (Mahmood,
2014). Misalnya, dalam QS al Mu'minun [23]: 12-14 tentang proses penciptaan
manusia, bentuk mufrad seperti wutfah, ‘alagah, dan mugghah digunakan secara
berurutan untuk menjaga konsistensi ritme dan membangun klimaks naratif yang
estetis. Ritme ini tidak mungkin dicapai apabila bentuk bentuk tersebut dijamakkan;
dengan demikian, pemilihan bentuk mufrad berfungsi retoris sekaligus fonetik.

Penguatan tematik ditegaskan misalnya dalam tema keesaan dan ketuhanan,
bentuk mufrad sering digunakan untuk menegaskan tauhid misalnya #ah wahid
sedangkan dalam tema sosial dan syariat, bentuk jamak lebih dominan karena berkaitan
dengan komunitas. Kajian Yusuf al Qaradaw1 dalam Kayfa Nata'amal ma‘a al Qur'an al
‘Azim menegaskan bahwa “struktur gramatikal Qur’an selaras dengan maqasid
tematiknya”(Al-Qaradawi, 2000). Jadi, ketika ayat berbicara tentang al-nu minsin (orang
orang beriman), bentuk jamak menunjukkan nilai kebersamaan, namun ketika
berbicara tentang hubungan iman individu dengan Allah, digunakan bentuk mufrad a/
mu’min. Pola ini menegaskan keseimbangan antara keimanan individual dan komunal
yang menjadi pilar estetika teologis al Qur’an.

Perspektif Ulimul Qur’an: Balighah, 154z, dan Tafsir Lughawi

Dalam kerangka Ulimul Qur'an, pembahasan tentang mufrad jam‘ terhubung
langsung dengan tiga cabang keilmuan yaitu Balaghah (retorika Qur’an) yang
membahas bagaimana variasi bentuk memberi efek emosional dan estetis terhadap
pendengar (Al-Jurjani, 1992, p. 53); dan I9jaz al Qur’an (keajaiban bahasa): mengaitkan
pemilihan bentuk mufrad jam* dengan aspek mukjizat bahasa, karena manusia tidak
mampu meniru harmoni makna dan bunyi tersebut (Al-Suyuti, 2008, p. 100); serta
Tafsir Lughawt: menguraikan akar kata, pola derivasi (sa7fj, dan konteks sintaksis untuk
menjelaskan alasan pemilihan bentuk tertentu oleh wahyu."!

Melalui tiga cabang ini, kajian estetika mufrad jam‘ menjadi laboratorium bagi
pemahaman zjag /ughawi (mukjizat linguistik). Bahkan ulama klasik seperti al Suyuti
dalam a/ Itgan fi ‘Ulim al Qur'an menempatkan variasi morfologis sebagai bukti
keindahan susunan ilahi yang mustahil ditandingi oleh manusia.

Integrasi estetika bahasa dan afirmasi hadis tampak saat pola estetika ini menjadi lebih
utuh ketika dilihat bersama hadis hadis Nabi yang memberikan konfirmasi terhadap
pemaknaan bentuk mufrad-jam’. Dalam hadis, penggunaan bentuk tunggal dan jamak
juga mencerminkan tingkat penekanan makna. Misalnya, hadis yang diriwayatkan oleh

Muslim: P H 4
458 52 S8 e e

132
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



Di sini, bentuk jamak al-muslimin memperluas cakupan makna, menegaskan
bahwa keislaman seseorang diukur bukan hanya oleh hubungan pribadi dengan Allah,
tetapi juga oleh dampak sosial terhadap banyak orang. Hadis ini secara implisit
mengafirmasi prinsip linguistik Qur’an bahwa bentuk jamak melambangkan keluasan
makna sosial dan spiritual (Muslim ibn Hajjaj, 2001). Demikian pula, hadis hadis yang
menggunakan bentuk mufrad seperti a/-din al nasihah (“agama adalah nasihat”)
mempetrlihatkan bahwa dalam konsep keagamaan, bentuk tunggal sering dipakai untuk
menandakan prinsip universal yang mencakup banyak aspek (Al-Tirmizi Aba ‘Isa
Muhammad ibn ‘Isa ibn Saurah ibn Masa al-Dahhak, n.d.). Dengan demikian, relasi
antara miufrad-jam‘ dalam al Qur'an dan hadis menunjukkan kesinambungan gaya dan
semantik wahyu sebagai satu sistem estetika yang saling meneguhkan.

Kajian estetika mufrad-jam‘ membuka ruang baru bagi pengembangan studi
Ulsimul Qur'an kontemporer. Jika selama ini studi keilmuan al Qur’an lebih terfokus
pada aspek tematik dan tafsir hukum, maka dimensi estetika linguistik dapat menjadi
Jembatan epistemologis antara teks dan makna, antara wahyu dan bahasa. Sejalan dengan
teori hermeneutika Qur’ani yang dikembangkan oleh Muhammad Arkoun dan Nasr
Hamid Abu Zayd, analisis estetika bentuk kata menegaskan bahwa pemahaman wahyu
harus mempertimbangkan sistem linguistik internal teks sebagai medan maknanya
sendiri (Nasr Hamid Abu Zayd, 1998, p. 43).

Pola variasi mufrad-jam’, dengan seluruh keindahan dan kedalaman maknanya,
menjadi bukti bahwa al Qur’an berbicara kepada rasio dan rasa manusia secara
seimbang. Pemilihan bentuk tunggal dan jamak bukan hanya perbedaan bentuk,
melainkan ekspresi estetik teologis yang memperlihatkan keteraturan ilahi (nizan: ilahi)
di dalam bahasa. Oleh karena itu, memahami estetika bahasa al Qut’an melalui studi
mufrad jam® tidak hanya memperkaya Ulimul Qur'an, tetapi juga menghidupkan
kembali kesadaran akan mukjizat linguistik wahyu.

Afirmasi Hadis terhadap Estetika Mufrad — Jam*

Kajian terhadap aspek estetika kebahasaan dalam Al Qur’an termasuk varian
bentuk kata tunggal (mufrad) dan jamak (jam’) menjadi semakin jenuh apabila hanya
melihat teks Qur’ani secara isolatif. Untuk melengkapi pemahaman, diperlukan
perspektif bahwa wahyu Qur’an dalam tradisi Islam tidak berdiri sepenuhnya sendiri,
melainkan memiliki relasi kontekstual dan interpretatif melalui wahyu penjelas yang
datang melalui sunnah Nabi . Dalam kerangka ini, hadis hadis disebut sebagai bayin a/
Qur'an (penjelas/pengafirmasi Qut’an) yang turut menguatkan atau mengonfirmasi
perbedaan struktur linguistik dalam Al Qut’an, termasuk penggunaan mufrad
jam‘Perlu ditegaskan bahwa keragaman bentuk kata dalam al-Qur’an dari sisi 774b,
fungsi sintaksis, maupun spektrum makna tidak hanya menunjukkan kekayaan ekspresi
linguistik al-Qur’an, tetapi juga memperoleh penjelasan dan penguatan maknawi dalam
sabda Nabi. Hadis-hadis yang berkaitan dengan konsep bumi inilah yang menjadi dasar
intertekstual sekaligus afirmasi tematik terhadap struktur dan estetika kebahasaan ard
dalam al-Qur’an. Berikut adalah hadis yang mengafirmasi representasi bumi
sebagaimana digambarkan al-Qur’an, dan menjadi pijakan untuk memahami relasi
harmonis antara teks Qur’ani dan Sunnah Nabi Muhammad, yaitu hadis riwayat Imam

133
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



at-Tirmidzi Juz 5 halaman 403 pada kitab Tafsir al-Qur’an di bab 57 tentang Surat al-
Hadid dengan nomor hadis ke-3298 (Al-Tirmidhi, n.d.)berikut:

Ot s dugt o (g Liaa | JB 0ty £y o pace Wi oo Il o Sl s
ey ade ol ol s JB 5 ol ge o d Lo a3ls g 2 M ae
a1 L 5 o ooy e all ol 85 ol g 318l sl
5y SN s sy Lol B 2,3 L5 edn Sl Ve J5 el gy
Tt s i i3 ) Lpls Jo el s 16 S5k 0350 Jn S ge Y,
e Ly S JB el gy Al 16 Ly Sy S 005 S J5 5 S
el s 395 01 J el gyl 15 alls 505 e 0508 o J5 s mlns
Uzﬂxj;u\ms&;uﬂf&eu%ﬂ@x&@z&wsw%u
lad) gy iy 2 Bls 545 06 J5 el gy 105 s 54815 S 3 5
PVl 5 el all 15 Kad ol 05 o J5 5 el e Lo Jw s
b Y o N e 0l J el al 15 s eod 5 0le 005 o J5 5
w.asé,\ﬁ\)J\Ers&w%b}swwjfﬁmchﬂx&m&@‘#sw
AN I e st o L el o M) ot e s Sl oy sz
ol W e g i 1 e ol B £ e s s G oy LU, Ll

5 ol o e et B s e s e 2 s ol 55 s JB

5555 4l e sl 5,3, e e Laoa Lol 1l oy dn Sl gy
WS 3oy LS 2ol e omy OKG 8 3 allal,

Telah menceritakan kepada kanri Abdu bin Humaid dan orang lain tidak hanya satu sementara
maknanya adalah satu, mereka berkata: telah menceritakan kepada kami Y unus bin Mubammad
telah menceritakan kepada kami Syaiban bin Abdur Rabman dari Qatadabh, ia berkata: telah
bercerita Al Hasan dari Abu Hurairab, ia berkata: ketika Nabi Allah shallallabu 'alaihi wa
sallam sedang duduk bersama para sahabatnya, tiba-tiba datang awan kepada mereka. Kemudian
Nabi shallallabn 'alaibi wa sallam berkata: " Apakah kalian tabn apakab ini?" Kemudian mereka
berkata: Allah dan rasulNya lebib tahu. Belian berkata: "Ini adalah awan, ini adalah mendung
yang akan menyirami bumi, Allah tabaraka wa ta'ala menggiringnya kepada suatn kaum yang
tidak bersyukur kepadalNya dan tidak berdoa kepadalNya." Belian bersabda: ""Tabukab kalian
apa yang ada di atas kalian?" mereka berkata: Allah dan RasulNya lebib tahn. Beliau bersabda:

134
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



Sesunggnbnya itu adalah raqgi (nama langit dunia) yaitn atap yang dijaga, serta gelombang yang
tertahan." Kemudian beliau bersabda: ""Tabukah engkan berapa jarak antara kalian dan langit
tersebut?" mereka berkata: Allah dan rasulNya lebib mengetabui. Beliau bersabda: "'Sesunggubnya
di atas hal itu terdapat dua langit, jarak diantara keduanya adalah perjalanan lima ratus tahun."
Hingga belian menyebutkan tujuh langit, jarak antara setiap dua langit seperti jarak antara langit
dan bumi. Kemudian beliau bersabda: ""Tabukab kalian apa di atas hal tersebut?" Mereka berkata:
Allah dan RasulNya lebib mengetabui. Belian bersabda: "'S esunggubnya di atas hal tersebut terdapat
"Arsy dan diantara "Arsy dan langit setelah itu adalab jarak antara dua langit."" Kemudian belian
bersabda: "Tabukah kalian apa yang ada di bawabh kalian?" Mereka berkata: Allah dan
RasulNya lebih tabu. Belian bersabda: "Sesunggubnya di bawah kalian adalah bumi."" Kemudian
belian bersabda: ""Tabukah kalian apa yang ada di bawabh hal tersebtn?"" mereka berkata: Allah
dan RasulNya lebil) tahn. Belian bersabda: "'Sesunggubnya dibawah bumi terdapat bumi lain, di
antara kednanya berjarak perjalanan lima ratus tabun." Hingga belian menyebutkan tujub buni,
Jarak antara setiap dua bumi adalah perjalanan lima ratus tabun. Kemudian belian bersabda:
"Demi Dzat yang jiwa Mubhammad di tanganNya, seandainya kalian mengulurkan tali kepada
seeorang ke tanah yang paling bawah, niscaya akan turun di atas Allah." Kemndian beliau
membacakan ayat: ""Dialah Y ang Awal dan Y ang Akbir Yang Zhabir dan Y ang Bathin: dan Dia
Maha Mengetahui segala sesuatn." (QS. Albadid 3) Abu Isa berkata: badits ini adalah badits
harib dari sisi ini. la berkata: dan diriwayatkan dari Ayyub dan Y unus bin 'Ubaid serta Ali bin
Zaid mereka berkata: Al Hasan tidak mendengar dari Abn Hurairah. Dan sebagian abli ilmn
mentafsirkan hadits ini, mereka berkata: sesunggubnya tali tersebut turun di atas ilmn Allabh,
kemampnan dan kekuasaanNya. 1inmn Allab, kemampuan serta keknasaanNya ada di segala
tempat dan Dia berada di atas "Arsy sebagaimana yang telah Dia sebutkan di dalam KitabNya.

Dalam tradisi ulama tafsir dan usul al tafsir, sering disebutkan bahwa sunnah
Nabi melengkapi wahyu Qur’an, baik sebagai penjelas, penjelmaan perintah, maupun
kontekstualisasi makna. Dengan kata lain, hadis berfungsi sebagai “penerjemah”
realitas wahyu dalam kerangka sejarah, bahasa, dan struktur. Meskipun sebagian kajian
hadis memfokuskan pada aspek akidah atau hukum, aspek bahasa termasuk cara Nabi
berbicara, memerintahkan, mendeskripsikan juga memiliki nilai estetika dan linguistik
yang signifikan. Oleh sebab itu, jika Al Qur’an memilih bentuk mufrad atau jam® secara
deliberatif untuk menegaskan makna dan keindahan susunan, maka sunnah yang
menjelaskan atau memperkuat ayat tersebut dapat dilihat sebagai “konfirmasi” atau
“afirmasi” terhadap struktur estetika tersebut.

Sejumlah mufassir klasik memang memakai hadis ketika menjelaskan makna
plural atau singular dalam ayat ayat tertentu. Misalnya, ketika ayat menggunakan bentuk
jam‘ untuk merujuk kepada komunitas, hadis Nabi yang menggunakan jam‘ dalam
lafadz al mu’mindin ataw al muskimin memperkuat bahwa makna kolektif itu memang
dimaksudkan. Begitu pula, ketika bentuk mufrad digunakan untuk menckankan
individu atau aspek keintiman relasi manusia dengan Tuhan, hadis yang berbicara
dalam bentuk tunggal memperkuat fokus ke individu.

Sebagai contoh konkret, terdapat hadis yang diriwayatkan oleh Imam Muslim dari
sahabat Abt Hurairah, bahwa Nabi bersabda:

Z . P AP 241 2
oz daaig 48 QLIS il i)
(Seorang mukmin terhadap mukmin lainnya seperti satu bangunan; bagian demi bagian

saling menguatkan) (Al-Hakim, 1411). Dalam hadis ini, kata a/ »u ‘minsin (orang orang

135
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



beriman) digunakan dalam bentuk jam‘. Ayat Al Qur’an sering menggunakan jam‘
ketika menegaskan komunitas beriman (misalnya QS al Mu’minan [23]: 52:

2 5 i - A Gak e SESU JAT s

Hadis ini menegaskan bahwa makna komunitas mukmin bukan sekadar

kumpulan individu, melainkan entitas sosial spiritual yang saling menguatkan. Dengan

demikian, penggunaan jam‘ bukan sekadar pluralitas numerik, melainkan penguatan
makna kolektif keimanan yang estetis dan teologis.

Lebih jauh, contoh lainnya adalah had is mengenai a/ dhikr dalam bentuk

mufrad: Nabi bersabda:
AR5 S Jaadl 3

(Sesunggubnya sebaik baik dzikir adalah dzikir kepada Allah). Bentuk al dhikr
(tunggal) di sini menegaskan makna tunggal, inti, dan fokus. Bila Al Qut’an
menggunakan mufrad, maka hadis dengan mufrad ini mengafirmasi bahwa wahyu
menckankan satu inti makna. Dengan demikian, intertekstualitas antara teks Qur’an
dan hadis dalam hal bentuk linguistik menunjukkan bahwa gaya bahasa Qur’an adalah
estetika wahyu yang diperkuat oleh sunnah.

Impikasi metodologis dari pemahaman ini cukup signifikan untuk kajian ilmu
Uldinnl Qur’'an dan “Ulimul Hadith. Pertama, seorang mufassir atau peneliti kebahasaan
perlu melihat hadis hadis yang terkait dengan konteks ayat yang menggunakan
mufrad/jam‘ untuk memastikan bahwa bentuk itu bukan sekadar gramatika melainkan
estetika wahyu yang diperkuat oleh sunnah. Kedua, analisis varians bentuk kata dalam
Al Qur’an sebaiknya dibarengi dengan kajian hadis yang relevan, karena hubungan
intertekstual ini memberikan gambaran penuh terhadap intensi wahyu dalam struktur
bahasa.

Di era kontemporer di mana kajian kebahasaan Arab atau tafsir al Qur’an
semakin menggunakan pendekatan digital atau korpus, pemahaman bahwa struktur
mufrad—jam‘ mempunyai afirmasi hadis berarti bahwa korpus analisis harus
memasukkan data hadis sebagai bagian dari konteks semantik. Dengan demikian,
lingkup kajian tidak terbatas pada morfologi Al Qur’an saja, tetapi juga meliputi narasi
hadis yang berkaitan.

Afirmasi hadis terhadap estetika mufrad—jam‘ dalam Al Qur’an bukanlah
fenomena kebetulan, melainkan refleksi dari pola wahyu yang terstruktur dalam
kerangka kebahasaan, retorik dan teologis. Hadis hadis Nabi , melalui bentuk kata yang
sejalan dengan ayat ayat Qur’an, menguatkan makna kolektif atau individual yang
ditampilkan oleh wahyu melalui pilihan morfologisnya. Karena itu, kajian bahasa Al
Qur’an yang serius harus mempertimbangkan dimensi sunnah sebagai bagian dari
sistem estetika wahyu, bukan sekadar sebagai pelengkap historis atau narratif.

Sintesis: Integrasi Ulimul Qur’an dan Hadis dalam Perspektif Estetika Wahyu

Kajian atas variasi bentuk mufrad—am‘ dalam al Qur’an yang telah dibahas
sebelumnya membuka jalan bagi sebuah sintesis antara dua ranah keilmuan utama
Islam: Ulumul Qur’an dan Ulumul Hadis. Meskipun masing masing disiplin memiliki
objek, metode dan tradisi yang khas, penelitian ini menegaskan bahwa dalam ranah

136
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



estetika wahyu (yang meliputi kebahasaan, retorika, semantik dan keindahan makna)
kedua disiplin tersebut sesungguhnya dapat dipadukan secara produktif.

Integrasi ini bisa dilihat dari tiga dimensi utama: (1) epistemologis — bagaimana wahyu
dan penjelasan wahyu saling terhubung; (2) metodologis — bagaimana metode
kebahasaan al Qur’an dan kajian hadis saling melengkapi; dan (3) aplikatif —
bagaimana pemahaman estetika wahyu ini menghadirkan kontribusi baru bagi tafsir,
uslab Qur’an, dan studi hadis.

Epistemologis: Wahyu dan Sunnah sebagai Kesatuan Estetika

Secara epistemologis, Ulimul Qur’an menegaskan bahwa al Qur’an merupakan
wahyu Ilahi yang diwahyukan dalam bahasa Arab, yang mengandung keindahan
kebahasaan (jamal) dan kedalaman makna (hagqg) (Nurkhatigah, Fitri, & Rahmatina,
2022). Sebaliknya, Ulumul Hadis memandang sunnah Nabi sebagai penjelas dan
penguat — baik secara normatif maupun semantik — dari wahyu tersebut. Ketika kita
meninjau bentuk mufrad jam‘ dalam al Qur’an, kita melihat bahwa pilihan bentuk kata
bukan hanya bentuk gramatikal tetapi bagian dari keindahan wahyu. Dalam hubungan
ini, hadis hadis yang menggunakan bentuk jam‘ atau mufrad dengan konteks yang
sesuai memberikan afirmasi atas pilihan estetika tersebut — menunjukkan bahwa
wahyu dan sunnah berbicara dalam “bahasa” yang sama, yaitu estetika wahyu.

Integrasi ini menegaskan bahwa wahyu (al Qur’an) dan penjelasannya (hadis)
bukanlah dua bidang yang terpisah secara total, melainkan dua aspek ujung ujung
sebuah sistem komunikatif ilahi yang bersifat teks bahasa makna, di mana struktur
kebahasaan (bentuk mufrad jam®) memiliki implikasi teologis, semantik dan retoris.
Dalam kerangka ini, studi estetika bentuk kebahasaan al Qut’an menjadi semakin
lengkap ketika memperhitungkan bagaimana hadis memberikan penegasan atau
kontekstualisasi terhadap bentuk bentuk tersebut.

Metodologis: Pendekatan Interdisipliner Bahasa Wahyu

Metodologisnya, integrasi Ulamul Qur’an dan Ulamul Hadis dalam perspektif
estetika berarti peneliti tidak hanya menggunakan pendekatan klasik masing masing
disiplin secara terpisah tetapi menerapkan strategi interdisipliner, yakni dari sisi Ulamul
Qur’an adalah analisis linguistik (morfologi, sintaksis, semantik), retorika (balaghah),
gaya bahasa (uslub), dan estetika bahasanya. Adapun dari sisi Ulamul Hadis adalah
analisis matan dan sanad hadis, kajian lafaz dan bentuk linguistik dalam hadis, konteks
riwayat dan fungsi hadis sebagai bayan al Qur'an. Menggunakan pendekatan gabungan
ini memungkinkan penelitian mengeksplor bagaimana bentuk mufrad jam‘ dalam ayat
ayat al Qur’an “dikejarkan” atau “direspon” oleh hadis yang menggunakan gaya bahasa
sejalan. Misalnya, bentuk jam‘ dalam ayat kolektif direspon oleh hadis yang
menegaskan kolektivitas mukmin melalui bentuk jam® seperti @/ mu’minin. Dengan
demikian, metode analisis menjadi lebih kaya karena menyatukan dimensi kebahasaan
Qur’an dan dimensi riwayat sunnah.

Sebagai contoh dampaknya: penelitian bahasa wahyu dan hadis mampu
membuka pemahaman baru bahwa pilihan mufrad atau jam‘ bukan hanya soal jumlah
gramatikal, melainkan soal makna, gaya, dan fungsi. Integrasi ini juga memperlihatkan
bahwa kajian uslub Qur’an tidak lengkap jika tidak mempertimbangkan bagaimana
sunnah menegaskan atau mengafirmasi pilihan kebahasaan tersebut — dan kajian hadis

137
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



tidak lengkap jika hanya memandang lafaz sebagai reduksi normatif tanpa melihat
konteks gaya wahyu.

Aplikatif: Kontribusi terhadap Tafsir, Uslib, dan Studi Hadis

Secara aplikatif, integrasi ini memberi beberapa kontribusi penting untuk
bidang keilmuan dan praktik. Dalam tafsir Qur’an: Penafsiran ayat yang menggunakan
mufrad atau jam‘ menjadi lebih mendalam karena didukung oleh dalil hadis yang
relevan secara kebahasaan. Ini menghasilkan tafsir lughawi retorik yang lebih kaya —
bukan selesai pada arti harfiah saja, tetapi menghampiri estetika wahyu. Dalam studi
uslab Qur’an dan retorika: Kajian ini menyediakan kerangka analisis bahwa gaya bahasa
(uslub) di dalam al Qur’an dapat dipahami melalui paralel dengan sunnah yang reflektif
terhadap gaya tersebut. Dengan demikian, gaya bahasa wahyu menunjukkan sistem
estetika yang konsisten antara Qur’an dan sunnah. Dalam studi hadis: Penelitian
kebahasaan hadis (motfologi, bentuk jaz/ mufrad) mendapat dimensi tambahan bahwa
lafaz lafaz dalam hadis tersebut sering memiliki fungsi retoris yang selaras dengan
wahyu. Peneliti hadis bisa menambah perspektif bahwa gaya penggunaan mufrad jam*
dalam hadis tidak hanya kebetulan, tetapi bisa mengikuti pola wahyu sebagai estetika
(Toriyono, Sibilana, Ahmad, & Salsabila, 2025) .

Kontribusi lain termasuk dalam model pengajaran tafsir dan hadis yang
mengaitkan estetika bentuk kebahasaan dengan nilai moral dan estetika spiritual;
pengembangan korpus digital yang memungkinkan identifikasi pola mufrad jam‘ dalam
seluruh ayat al Qur’an dan hadis terkait, sehingga memfasilitasi penelitian lebih lanjut
dengan metode kuantitatif atau korpus linguistic; dan peluang riset lanjut: misalnya,
bagaimana penggunaan ja‘ dalam ayat ayat sosial dan bagaimana hadis menegaskan
bentuk tersebut dalam fungsi kolektif; atau bagaimana bentuk mufrad dalam ayat ayat
relasi individu dan bagaimana hadis menegaskan relasi tersebut.

Dalam terminologi estetik, kita bisa menggambarkan integrasi ini sebagai
harmonisasi wahyu: bahwa bentuk kata (wufrad—jam’) di dalam al Qur’an dan bentuk
lafaz dalam hadis terjalin dalam suatu simfoni bahasa yang mengangkat makna,
keindahan, dan nilai. Wahyu dan sunnah melalui linguistik, retorika, dan estetika
beroperasi sebagai satu sistem komunikasi Ilahi yang mulia. Penelitian ini menunjukkan
bahwa memisahkan kedua ranah tersebut dalam studi bahasa wahyu akan mengurangi
kedalaman pemahaman terhadap estetika dan makna teks. Sebaliknya, dengan
mengintegrasikan Ulimul Qur’an dan Ulumul Hadis, kita memperoleh gambaran yang
lebih lengkap tentang bagaimana wahyu berbicara kepada manusia melalui bahasa yang
keindahannya tak hanya terasa, tetapi juga bermakna (Rizqi & Kultsum, 2025).

KESIMPULAN DAN REKOMENDASI

Penelitian ini menegaskan bahwa variasi bentuk mufrad—jama‘ pada sembilan
lema kunci (ard, syams, qamar, sirat, din, nar, nafs, rih/tiyah, dan muslim) bukan
sekadar fenomena morfologis, tetapi memiliki fungsi semantik yang terstruktur.
Bentuk mufrad cenderung digunakan untuk menandai konsep yang universal, esensial,
atau abstrak, sementara bentuk jama‘ merepresentasikan pluralitas empirik, keluasan
fenomena, intensifikasi makna, atau perubahan situasi sosial sebagaimana tercermin
dalam konteks ayat. Distribusi variasi morfologis ini menunjukkan bahwa setiap lema
memiliki pola penggunaan yang khas sesuai tema teologisnya: ard meluas secara

138
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



kosmologis, nafs menguatkan tanggung jawab individual dan kolektf, ih/tiyah
mengandung polaritas rahmat—azab, sedangkan sirat dan din menegaskan orientasi
moral dan identitas keagamaan. Pola-pola ini menegaskan bahwa bentuk mufrad—
jama‘ memainkan peran strategis dalam penyampaian pesan Al-Qur’an secara retoris
dan semantik. Integrasi analisis ayat dengan hadis memperkaya pemahaman karena
hadis berfungsi sebagai bayan yang menegaskan, memperluas, atau memfokuskan
makna lema-lema tersebut. Dengan demikian, penelitian ini menunjukkan bahwa
diversifikasi morfologis dalam Al-Qur’an mengandung struktur makna teologis-
linguistik yang saling melengkapi, serta memberikan kontribusi metodologis bagi kajian
balaghah, tafsir lughawi, dan studi semantik Qur’ani.

Adapun peluang riset ke depan dapat diarahkan pada pengembangan kajian
estetifa hadis (balaghah nabawiyyah) sebagai cermin keindahan wahyu, atau pada
penerapan analisis linguistik digital untuk memetakan pola pola mufrad—jam‘ dalam
seluruh korpus al Qur’an. Kajian semacam ini tidak hanya memperkaya khazanah
Ulsimnl Qur'an dan hadis, tetapi juga membuka ruang baru bagi tafsir interdisipliner yang
menggabungkan ilmu bahasa, teologi, dan estetika wahyu dalam satu kerangka
hermeneutik integratif.

REFERENSI

Al-Baghawi, A. M. al-H. ibn M. (1997). Ma alin: at-Tanzil (Cet. 4). Beirut: Dar Tayyibah.

Al-Baqa‘ty, M. F. ‘Abd. (2000). A-Mujam Al-Mufabras 1i Alfaz Al-Qur'an Al-Karin.
Jakarta: Maktabah Dahlan.

Al-Hakim, M. bin A. (1411). Mustadrak ala al-Sahibain (1st ed.). Dar al-Kutub al-
’Alamiyah.

Al-Jurjani, A. al-Q. (1992). Dala’il al-Ijaz (‘Abd al-Rahman ‘Iyad, Ed.). Cairo: Dar al-
Ma‘arif.

Al-Qadir, M. al-A. ibn M. al-M. ibn ‘Abd. (1995). Adwa’ al-Bayan fi 1dah al-Qur'an bi al-
Qur'an (Juz 4). Beirut: Dar al-Fikr.

Al-Qaradawi, Y. (2000). Kayfa Nata amal ma'a al-Sunnah al-Nabawiyyah (pp. 1-213). pp.
1-213. Kairo: Dar al-Syuragq.

Al-Qurtubiy, A. ‘Abd A. M. ibn A. ibn A. B. ibn F. al-A. (1985). al-Jami* li Abkam al-
Quran (20 Juz: Ju). Beirut: Dar Ihya’ al-Turas al-" Arabiy.

Al-Suyuti, ‘Abd al-Rahman. (2008). A~ligan fi “Ulsim al-Qur’an, (Juz 2). Beirut: Dar al-
Kutub al- Tlmiyyah.

Al-Tirmidhi, M. ibn “Isa. (n.d.). a/-Jami‘ al-Sahih Sunan al-Tirmidhi (5 Juz; A. M. Shakir,
Ed.). Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-“Arabi.

Al-Tirmizi Aba ‘Isa Muhammad ibn ‘Isa ibn Saurah ibn Masa al-Dahhak. (n.d.). .A/-
Jami'* al-Kabir wabuwa Sunan al-Tirmigi (pertama; Basysyar ‘Awad Ma‘raf, Ed.).
Beirut: Dar al-Garb al-Islamiy, 1998.

Almunawar, A. W., Islamiyah, Setyawan, R., Qatrunnada, S., Afrianto, R., & Fiy, M. S.
F. (2024). Kaidah Mufrad d an Jama > dalam Menafsirkan Al- Qur’ an. Wahana
Islamika: Jurnal Studi Keislaman, 10(2), 31-47.

An-Naisaburiy, A. I. A. ibn M. ibn I. as-S. (2002). a/-Kasyf wa al-Bayan (10 Juz; J. 5, Ed.).
Beirut: Dar Ihya’ al-Turag al-" Arabiy.

Indarto, D. (2010). Rangkuman Pengetabuan Alam 1engkap (Cet. 1). Yogyakarta: Pustaka

139
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



Widyatama.

Jamil, S., & Alwizar. (2025). Kaidah Bahasa dalam Menafsirtkan Al-Qur’an. [urnal
Pendidikan Dan Pemikiran, 20(1), 1895-1904.

Kementrian Agama RI. (2001). ALQur'an & Tafsirnya: Edisi Yang Disempurnakan.
Jakarta: Kementerian Agama RI.

Khalid, M. R. (2012). Kaidah-Kaidah Untuk Menafsirkan Al-Quran. Jurnal Al-Hikmab,
XI1I1(1), 59-82.

Mahmood, H. (2014). The Qur'an’s Communal ldeology: Rhetoric and Representation In
Seripture and Early Historiography. New York: Cornell University.

Mahmud, A. H. (1975). A/-Balaghah al-Qnr'aniyyah. Cairo: Maktabah al-Nahdah.

Muhammad ‘Ajjaj al-Khatib, U. al-Hadith. (1989). ‘Ulimubu wa Mustalahuhu. Beirut:
Dar al-Fikr.

Mursyid, A. (2019). Sisi-Sisi Keindahan Bahasa Al- Qur’an. Mzsykat, 04(2), 23—60.

Muslim ibn Hajjaj, A. al-Hasan. (2001). Sazhih Muslim. Kairo: Dar ibn al-Haitsam.

Nasr Hamid Abu Zayd, M. al-N. (1998). Dirdsab fi “Ulim al-Qur'an. Beirut: Al-Markaz
al-Thaqafi al-"Arabi.

Nurfazri, N. E., Firjatullah, F., Alhadi, A. H., & Dahlan, A. (2025). Analisis Komparatif
I’rab dalam Dua Aspek: Studi Perbandingan Antara I’rab Lafzhi dan I’rab
Taqdiri. A/-Furgan : Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya, 4(3), 389—403.

Nurkhatiqah, A., Fitri, C., & Rahmatina, D. (2022). Bedah Makna , Unsur dan Aspek
Ljaz Al-Quran. MUSHAF JOURNAL : Jurnal Lmu Al Quran Dan Hadis, 2(2),
150-158.

Poniran, & Brata, P. D. (2005). Sains. Yogyakarta: ANDI, Lembaga Pendidikan
Primagama dan Forum Pengkajian Primagama.

Rizqi, P. S., & Kultsum, U. (2025). Menelusuri Integrasi Fungsi Estetika dan Etika
dalam Membaca Al- Qur * an Konsep Estetika dalam Membaca Al- Qur ’ an.
Jurnal Budi Pekerti Agama Isiam, 3(5), 15-30.

Sa‘id, ‘Abd ar-Rahman ibn Abi al-Wafa Muhammad ibn ‘Ubaid Allah ibn Abi.” (1995).
Asrar Al-‘Arabiyyah (F. S. Qadarah, Ed.). Beirut: Dar al-Salam.

Subakir, F., Uswatunnissa, N., Hidayatullah, E. A., Agustono, I., & Silmiy, A. N. (2023).
Al 1 2 A 5 o S AN (7 e 5 el (RS o Aol G i) AT-AFKAR:
Journal for Islamic Studies, 6(1), 415-425. doi: 10.31943/afkarjournal.v6i2.504.

Toriyono, M. D., Sibilana, A. R., Ahmad, Z., & Salsabila, A. J. (2025). Linguistic
Culture in Classical Arabic: Aesthetic Perspectives on Hadz and Ziyadah in
the Qur > an. MIMBAR AGAMA DAN BUDAY A, 42(1), 181-197.

140
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



