Peran Penyuluh Agama dalam Penguatan Moderasi Beragama
Berbasis Komunitas: Studi Kualitatif di KUA Pakualaman
Yogyakarta

Ai Euis Mudrikah!, Sihono?

! Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia
*Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia

aieuismudrikah3@gmail.com

Abstract

This study aims to analyze the role of religious instructors in strengthening community-based religious
moderation at the Office of Religious Affairs (KUA) of Pakualaman, Yogyakarta. The study employs a
qualitative approach using a case study design to gain an in-depth understanding of religious counseling
practices within a plural urban community. Data were collected through in-depth interviews, participant
observation, and documentation involving six informants, including religious instructors, community
leaders, and community members. Data analysis was conducted using thematic analysis to identify
patterns of roles and strategies applied in community-based religious moderation. The findings reveal
that religious instructors perform four key roles: internalizing values of religious moderation, providing
consultative guidance, mediating socio-religious conflicts, and advocating ethical pluralism. These roles
significantly contribute to shaping religious practices characterized by tolerance, dialogue, and non-
confrontational attitudes. The study demonstrates that religious moderation is more effectively
cultivated through dialogical approaches and sustained social relationships rather than purely normative
or regulatory measures. This research contributes to the development of community-based religious
outreach perspectives and offers policy implications for strengthening contextual and participatory
religious moderation strategies at the local level.

Keywords: Moderation, Religious Instructors, KUA, Community-Based Approach, Pluralism

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran penyuluh agama dalam penguatan moderasi beragama
berbasis komunitas di KUA Pakualaman Yogyakarta. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif
dengan desain studi kasus untuk memperoleh pemahaman mendalam mengenai praktik penyuluhan
agama dalam konteks masyarakat majemuk perkotaan. Data dikumpulkan melalui wawancara
mendalam, observasi partisipatif, dan dokumentasi terhadap enam informan yang terdiri atas penyuluh
agama fungsional, tokoh masyarakat, dan jamaah binaan. Analisis data dilakukan menggunakan analisis
tematik untuk mengidentifikasi pola peran dan strategi penyuluhan yang berkembang di tingkat
komunitas. Hasil penelitian menunjukkan bahwa penyuluh agama menjalankan empat peran utama,
yaitu internalisasi nilai moderasi beragama, pendampingan konsultatif, mediasi konflik sosial-keagamaan,
dan advokasi etika pluralisme. Keempat peran tersebut berkontribusi signifikan dalam membentuk
perilaku keberagamaan masyarakat yang toleran, dialogis, dan non-konfrontatif. Penelitian ini
menegaskan bahwa moderasi beragama lebih efektif dibangun melalui pendekatan dialogis dan relasi
sosial yang berkelanjutan dibandingkan pendekatan normatif semata. Temuan penelitian ini
berkontribusi pada penguatan perspektif dakwah komunitas serta memberikan implikasi kebijakan bagi
pengembangan strategi moderasi beragama yang lebih kontekstual dan partisipatif di tingkat lokal.
Kata Kunci: Moderasi Beragama, Penyuluh Agama, KUA, Berbasis Komunitas, Pluralisme

165
tinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025


https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/istinarah/index
mailto:aieuismudrikah3@gmail.com

PENDAHULUAN

Moderasi beragama menjadi isu strategis dalam wacana kebangsaan Indonesia
seiring meningkatnya polarisasi sosial dan ketegangan berbasis identitas keagamaan
dalam ruang publik. Berbagai laporan menunjukkan bahwa konflik keagamaan tidak
hanya dipicu oleh perbedaan teologis, tetapi juga oleh lemahnya internalisasi nilai
toleransi pada level komunitas akar rumput (Institute 2022). Pada saat yang sama,
digitalisasi informasi turut mempercepat penyebaran narasi keagamaan eksklusif yang
mempersempit ruang dialog dan memperkuat sikap keberagamaan yang kaku (Hefner
2021). Kondisi ini menuntut pendekatan moderasi beragama yang tidak berhenti pada
tataran kebijakan normatif, tetapi hadir secara nyata dalam praktik sosial masyarakat
(Indonesia 2023).

Secara konseptual, moderasi beragama dipahami sebagai cara pandang, sikap,
dan praktik beragama yang menekankan keseimbangan, keadilan, serta penghormatan
terhadap perbedaan keyakinan. Para ahli menegaskan bahwa moderasi beragama bukan
bentuk kompromi teologis, melainkan strategi etis untuk mengelola keberagaman
secara konstruktif (Azra 2020). Moderasi juga diposisikan sebagai mekanisme sosial
untuk mencegah radikalisasi melalui penguatan literasi keagamaan dan dialog lintas
identitas (Hidayat and Syam 2021). Dalam perspektif pendidikan sosial, moderasi
beragama berfungsi sebagai proses pembelajaran kolektif yang membentuk habitus
toleran dalam kehidupan bermasyarakat (Zuhdi 2022).

Sejumlah penelitian terdahulu telah mengkaji moderasi beragama dari berbagai
sudut pandang, seperti kebijakan negara, kurikulum pendidikan, dan peran lembaga
pendidikan formal. Studi-studi tersebut menunjukkan bahwa negara memiliki peran
signifikan dalam membingkai narasi moderasi beragama melalui regulasi dan program
nasional (Maarif 2020). Penelitian lain menyoroti peran guru agama sebagai aktor
penting dalam internalisasi nilai moderasi di sekolah (Mubarok and Muslihah 2022).
Namun demikian, kajian yang secara spesifik mengulas praktik moderasi beragama
melalui penyuluhan agama fungsional di tingkat komunitas masih relatif terbatas dan
belum digarap secara mendalam (Rohman 2021).

Keterbatasan penelitian sebelumnya terutama terletak pada kecenderungan
analisis yang bersifat makro dan institusional, sehingga kurang menangkap dinamika
praksis moderasi beragama dalam interaksi sosial sehari-hari. Beberapa studi masih
menempatkan moderasi beragama sebagai wacana normatif tanpa menggali bagaimana
nilai tersebut dinegosiasikan dalam konteks sosial lokal yang kompleks (Latif 2020).
Selain itu, peran penyuluh agama sering kali hanya disebut secara implisit sebagai
pelaksana program, tanpa analisis mendalam mengenai strategi, peran, dan dampaknya
terthadap perubahan perilaku masyarakat (Anwar 2023). Celah inilah yang membuka
ruang bagi penelitian berbasis komunitas dengan fokus pada aktor keagamaan lokal.

Berdasarkan konteks tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis
peran penyuluh agama dalam membentuk perilaku moderasi beragama masyarakat di
KUA Pakualaman Yogyakarta. Secara khusus, penelitian ini diarahkan untuk menjawab
beberapa permasalahan utama, yaitu bagaimana strategi penyuluhan agama dijalankan
dalam konteks masyarakat majemuk (Saifuddin 2021). Penelitian ini juga mengkaji
peran apa saja yang dimainkan penyuluh agama dalam proses internalisasi nilai
moderasi beragama (Ridwan 2020). Selain itu, penelitian ini menganalisis bagaimana

166
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



penyuluhan agama berkontribusi terhadap pengelolaan perbedaan dan pencegahan
konflik sosial berbasis agama (Fauzi 2022).

Pemilihan KUA Pakualaman sebagai locus penelitian didasarkan pada karakter
wilayahnya yang merepresentasikan keberagaman sosial dan keagamaan dalam ruang
urban Yogyakarta. Studi-studi terkini menunjukkan bahwa wilayah perkotaan dengan
sejarah budaya yang kuat memiliki dinamika moderasi beragama yang khas dan tidak
selalu sejalan dengan pendekatan kebijakan nasional (Prasetyo 2023). Dalam konteks
ini, penyuluh agama berperan sebagai mediator nilai antara kebijakan negara dan
realitas sosial masyarakat (Nashir 2021). Oleh karena itu, analisis berbasis komunitas
menjadi penting untuk memahami praktik moderasi beragama secara lebih kontekstual.

Secara teoretis, penelitian ini berkontribusi pada penguatan perspektif dakwah
komunitas dan pendidikan transformatif dalam kajian moderasi beragama. Temuan
penelitian diharapkan mampu memperkuat argumen bahwa penyuluh agama bukan
sekadar penyampai informasi keagamaan, tetapi agen transformasi sosial yang berperan
aktif dalam membangun etika pluralisme di tingkat lokal (Hefni 2020). Secara praktis,
penelitian ini memberikan dasar empiris bagi pengembangan strategi penyuluhan
agama yang lebih dialogis dan partisipatif (Subhan 2022). Dengan demikian, penelitian
ini menutupi kekosongan kajian sebelumnya sekaligus memperkuat pendekatan
moderasi beragama berbasis komunitas.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus
untuk memahami secara mendalam praktik penyuluhan agama dalam membentuk
perilaku moderasi beragama pada konteks komunitas lokal yang spesifik. Pendekatan
kualitatif dipilih karena memungkinkan peneliti menggali makna, strategi, serta
dinamika interaksi sosial-keagamaan yang tidak dapat dijelaskan secara kuantitatif,
terutama ketika fokus penelitian diarahkan pada proses dan praktik sosial yang
kontekstual (Creswell and Poth 2021). Desain studi kasus digunakan untuk menelaah
fenomena moderasi beragama secara intensif dalam satu unit sosial tertentu, sehingga
memberikan pemahaman yang holistik dan mendalam terhadap peran penyuluh agama
dalam realitas empirisnya (Yin 2023).

Penelitian ini dilaksanakan di Kantor Urusan Agama (KUA) Pakualaman, Kota
Yogyakarta, yang dipilih secara purposif karena karakter masyarakatnya yang majemuk
serta keberlangsungan aktivitas penyuluhan agama yang berhadapan langsung dengan
dinamika keberagaman sosial dan keagamaan. Pemilihan lokasi berbasis konteks ini
penting dalam penelitian kualitatif karena memungkinkan analisis fenomena dalam
lingkungan alamiahnya, tanpa manipulasi variabel, sehingga temuan penelitian
merefleksikan praktik sosial yang autentik (Merriam and Tisdell 2022).

Subjek penelitian ditentukan menggunakan teknik purposive sampling dengan
mempertimbangkan keterlibatan aktif dan pengalaman langsung informan dalam
kegiatan penyuluhan agama dan kehidupan sosial-keagamaan masyarakat. Informan
penelitian berjumlah enam orang yang terdiri atas dua penyuluh agama fungsional
KUA, dua tokoh masyarakat, dan dua jamaah binaan. Penentuan informan yang
beragam secara peran dan posisi sosial dimaksudkan untuk memperoleh perspektif
yang kaya dan saling melengkapi dalam memahami praktik moderasi beragama di
tingkat komunitas (Palinkas et al. 2020).

167
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



Pengumpulan data dilakukan melalui wawancara mendalam, observasi
partisipatif, dan studi dokumentasi. Wawancara mendalam digunakan untuk menggali
pengalaman, pandangan, dan strategi informan terkait penyuluhan agama dan moderasi
beragama, sementara observasi partisipatif memungkinkan peneliti menangkap praktik
penyuluhan dan interaksi sosial secara langsung dalam konteks keseharian (Saldafia and
Omasta 2023). Dokumentasi digunakan sebagai data pendukung untuk memperkuat
hasil wawancara dan observasi melalui arsip kegiatan, program kerja, serta dokumen
kelembagaan yang relevan.

Analisis data dilakukan menggunakan analisis tematik dengan tahapan
pengkodean terbuka, pengelompokan kode ke dalam tema-tema utama, serta
penarikan makna substantif yang merepresentasikan pola peran penyuluh agama dalam
membentuk perilaku moderasi beragama. Analisis tematik dipilih karena fleksibel dan
efektif untuk mengidentifikasi pola makna lintas data kualitatif serta menghubungkan
temuan empiris dengan kerangka konseptual yang lebih luas (Braun and Clarke 2021).
Proses analisis dilakukan secara iteratif dan reflektif untuk memastikan kedalaman
interpretasi dan koherensi temuan.

Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber dan triangulasi teknik dengan
membandingkan data dari berbagai informan dan metode pengumpulan data. Strategi
ini digunakan untuk meningkatkan kredibilitas dan konsistensi temuan, serta
meminimalkan bias subjektif peneliti dalam proses interpretasi data (Miles, Huberman,
and Saldana 2020). Selain itu, peneliti melakukan pengecekan ulang data selama proses
analisis untuk memastikan bahwa tema yang dihasilkan benar-benar berakar pada data
empitis.

Penelitian ini dilaksanakan dengan menjunjung tinggi prinsip etika penelitian
kualitatif, termasuk persetujuan sadar dari seluruh informan, perlindungan kerahasiaan
identitas, serta penggunaan data secara bertanggung jawab untuk kepentingan
akademik. Penerapan etika penelitian menjadi aspek penting dalam studi kualitatif
karena penelitian melibatkan relasi langsung dengan subjek dan konteks sosial yang
sensitif (Tracy 2020).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Penelitian ini dilaksanakan pada Februari-Maret 2025 di KUA Pakualaman,
Kota Yogyakarta, dengan fokus pada praktik penyuluhan agama dalam konteks
masyarakat majemuk perkotaan. Data dikumpulkan melalui wawancara mendalam
dengan enam informan, terdiri atas dua penyuluh agama fungsional (INF-1 dan INF-
2), dua tokoh masyarakat (INF-3 dan INF-4), serta dua jamaah binaan (INF-5 dan
INF-6). Seluruh proses pengumpulan data dilakukan secara bertahap dan berulang
untuk menangkap dinamika praktik sosial-keagamaan secara komprehensif. Dalam
konteks tersebut, aktor keagamaan lokal memainkan peran penting sebagai pengelola
ketegangan sosial dan penjaga kohesi komunitas (Menchik 2020). Pendekatan berbasis
komunitas dipandang lebih adaptif dibanding pendekatan struktural karena mampu
merespons dinamika sosial secara kontekstual dan situasional.

Analisis data dilakukan menggunakan analisis tematik untuk mengidentifikasi
pola peran penyuluh agama dalam praktik sosial-keagamaan masyarakat. Pendekatan
tematik memungkinkan penafsiran makna sosial yang muncul dari interaksi dan
pengalaman aktor lapangan secara berulang (Nowell et al. 2020). Dalam kajian

168
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



moderasi beragama, metode ini relevan karena nilai moderasi hadir sebagai praktik
sosial yang dinegosiasikan, bukan sebagai konsep tunggal yang statis (Knysh 2021).
Hasil analisis menghasilkan empat tema utama yang saling terkait dan membentuk satu
kesatuan proses transformasi sosial-keagamaan di tingkat lokal (Hoon 2023).

Penyuluh Agama dan Proses Internalitas Nilai Moderasi Beragama

Temuan penelitian menunjukkan bahwa penyuluh agama berperan sebagai
aktor kunci dalam proses internalisasi nilai moderasi beragama melalui pendekatan
dialogis dan kontekstual. Kajian kontemporer menegaskan bahwa internalisasi nilai
keagamaan lebih efektif ketika berlangsung melalui interaksi sosial yang berulang
dibanding transmisi normatif satu arah. Dalam konteks komunitas plural, proses ini
membutuhkan ruang negosiasi makna yang memungkinkan individu merefleksikan
pengalaman keberagamaannya (Liicking 2021). Hal ini menunjukkan bahwa moderasi
beragama berfungsi sebagai proses sosial yang dinamis, bukan doktrin statis (Kiinkler
and Sezgin 2023).

Praktik dialog yang dilakukan penyuluh agama di KUA Pakualaman
memperlihatkan bahwa nilai moderasi disampaikan melalui bahasa keseharian dan
contoh konkret. Seorang penyuluh menyatakan bahwa pendekatan dialog dipilih agar
masyarakat “tidak merasa digurui, tetapi diajak memahami” (INF-1, wawancara, 14
Februari 2025). Strategi ini sejalan dengan temuan bahwa dialog keagamaan berperan
penting dalam membangun kesadaran etis lintas identitas (Banawiratma 2020). Dialog
memungkinkan pertukaran perspektif yang memperluas horizon pemahaman
keagamaan individu.

Bahasa yang digunakan dalam penyuluhan juga menjadi instrumen penting
dalam proses internalisasi nilai. Penelitian komunikasi keagamaan menunjukkan bahwa
penggunaan bahasa inklusif menciptakan rasa aman psikososial dalam forum
keagamaan (Campbell 2021). Salah satu jamaah menyatakan bahwa ia merasa “lebih
berani bertanya dan berbeda pendapat karena bahasanya tidak menyudutkan” (INF-5,
wawancara, 22 Februari 2025). Temuan ini menegaskan bahwa bahasa tidak hanya
menyampaikan pesan, tetapi membentuk relasi sosial yang setara (Lovheim 2023).

Namun, pendekatan dialogis ini juga memunculkan perdebatan akademik.
Sebagian sarjana berpendapat bahwa dialog berpotensi mengaburkan batas normatif
agama apabila tidak disertai kerangka nilai yang jelas (Tolchah 2020). Berbeda dari
pandangan tersebut, temuan penelitian ini menunjukkan bahwa dialog justru
memperkuat legitimasi nilai keagamaan karena diterima secara reflektif oleh
masyarakat. Otoritas keagamaan tidak hilang, tetapi bergeser dari bentuk koersif
menjadi persuasif, sebagaimana ditunjukkan oleh respons jamaah yang lebih terbuka
terthadap perbedaan (Tolchah 2020).

Peran Konsultatif dalam Pendampingan Keagamaan dan Sosial

Hasil penelitian menunjukkan bahwa fungsi konsultatif penyuluh agama
menjadi mekanisme penting dalam membangun kepercayaan masyarakat. Penyuluh
agama tidak hanya hadir dalam forum formal seperti pengajian, tetapi juga dalam
ruang-ruang informal sebagai rujukan moral dan sosial. Kehadiran ini membuat
penyuluh agama dipandang sebagai figur yang dekat dan mudah diakses oleh
masyarakat. Relasi yang terbangun bersifat personal dan berkelanjutan, sehingga

169
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



memperkuat modal sosial komunitas. Dalam konteks ini, moderasi beragama tidak
dilepaskan dari dinamika keseharian masyarakat.

Temuan ini menegaskan bahwa kehadiran sosial penyuluh agama merupakan
bagian integral dari praktik moderasi beragama (Anwar 2023). Hasil penelitian
menunjukkan bahwa fungsi konsultatif penyuluh agama menjadi mekanisme penting
dalam membangun kepercayaan sosial di tingkat komunitas. Studi mutakhir
menegaskan bahwa kepercayaan merupakan prasyarat utama keberhasilan moderasi
beragama dalam masyarakat plural. Penyuluh agama yang hadir secara personal dan
konsisten lebih mudah diterima sebagai rujukan moral (Nasrullah 2021). Hal ini
memperkuat pandangan bahwa kehadiran sosial aktor keagamaan berkontribusi pada
pembentukan modal sosial komunitas (Fukuyama 2020).

Pendampingan konsultatif memungkinkan penyuluh agama merespons
persoalan sosial-keagamaan secara kontekstual. Seorang tokoh masyarakat menyatakan
bahwa warga “lebih memilih datang ke penyuluh dulu sebelum masalahnya melebar”
(INF-3, wawancara, 20 Februari 2025). Literatur tentang agama dan resolusi konflik
menunjukkan bahwa ruang konsultasi informal berfungsi sebagai mekanisme
pencegahan konflik berbasis emosi (Appleby 2020). Dalam konteks ini, moderasi
beragama bekerja sebagai proses pengelolaan emosi kolektif (Abu-Nimer 2021)

Meski demikian, peran konsultatif aktor agama tidak lepas dari kritik akademik.
Beberapa kajian menilai bahwa fungsi konsultatif berpotensi melampaui batas
institusional agama (Beyer 2021). Namun, temuan penelitian ini menunjukkan bahwa
fungsi tersebut justru menjadi ruang integrasi nilai keagamaan dan realitas sosial.
Seorang jamaah mengungkapkan bahwa konsultasi membantu dirinya “lebih tenang
dan tidak langsung menyalahkan pihak lain” (INF-6, wawancara, 25 Februari 2025).
Dengan demikian, peran konsultatif memperluas relevansi sosial agama tanpa
mengaburkan fungsinya (Mandaville 2020).

Fungsi Mediatif dalam Resolusi Konflik Sosial-Keagamaan

Temuan penelitian menunjukkan bahwa penyuluh agama berfungsi sebagai
mediator dalam menyelesaikan potensi konflik sosial-keagamaan melalui mekanisme
musyawarah. Literatur resolusi konflik menegaskan bahwa mediator berbasis
komunitas memiliki legitimasi sosial yang lebih kuat dibanding mediator eksternal
(Lederach 2020). Dalam konteks keagamaan, legitimasi moral menjadi modal utama
keberhasilan mediasi. Hal ini menunjukkan bahwa peran penyuluh agama bersifat
strategis secara sosial (Haynes 2022).

Musyawarah di Pakualaman berfungsi sebagai ruang deliberatif yang
memungkinkan negosiasi kepentingan secara setara. Seorang tokoh masyarakat
menyatakan bahwa kehadiran penyuluh membuat diskusi “lebih tertib dan tidak
emosional” (INF-4, wawancara, 27 Februari 2025). Studi demokrasi deliberatif
menunjukkan bahwa musyawarah lokal berkontribusi pada stabilitas sosial dalam
masyarakat plural (Dryzek 2021). Penyuluh agama berperan menjaga keseimbangan
agar deliberasi tidak didominasi satu kelompok.

Kritik terhadap mediasi berbasis agama umumnya menyoroti potensi bias
mayoritas (Juergensmeyer 2020). Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa
refleksivitas peran penyuluh menjadi kunci pencegahan bias tersebut. Seorang
penyuluh menyatakan bahwa “tantangannya justru menjaga diri agar tidak dianggap

170
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



memihak” (INF-2, wawancara, 18 Februari 2025). Kesadaran etis ini memperkuat
profesionalitas peran mediatif dalam masyarakat plural (Halafoff 2021).

Advokasi Kerukunan dan Etika Pluralisme dalam Praktik Sosial

Tema terakhir menunjukkan bahwa penyuluh agama menjalankan peran
advokatif melalui praktik kolaboratif lintas kelompok. Penelitian pluralisme
kontemporer menegaskan bahwa etika pluralisme lebih efektif dibangun melalui
pengalaman sosial dibanding retorika normatif (Beaman 2020). Kegiatan bersama
lintas identitas berfungsi sebagai medium pembelajaran sosial yang konkret (Eck 2021).
Hal ini menunjukkan bahwa moderasi beragama dipelajari melalui praktik, bukan
sekadar wacana.

Pendekatan advokatif berbasis komunitas memungkinkan nilai kerukunan
tertanam dalam rutinitas sosial. Seorang jamaah menyatakan bahwa keterlibatan dalam
kegiatan bersama membuat warga “lebih saling mengenal dan tidak mudah curiga”
(INF-5, wawancara, 22 Februari 2025). Studi tentang agama dan kohesi sosial
menunjukkan bahwa keberlanjutan advokasi ditentukan oleh integrasi kegiatan ke
dalam struktur sosial lokal (Atran 2021). Keteladanan aktor agama memperkuat
legitimasi advokasi nilai pluralisme (Hedges 2023).

Sebagian literatur menilai advokasi komunitas rentan terhadap ketergantungan
figur (Berger 2021). Namun, temuan penelitian ini menunjukkan bahwa
institusionalisasi praktik sosial mampu menjaga keberlanjutan nilai. Pendekatan ini
memperkuat pandangan bahwa pluralisme yang hidup tumbuh dari relasi sosial yang
konsisten dan reflektif (Davie 2022). Dengan demikian, moderasi beragama hadir
sebagai praktik sosial yang mengakar dalam kehidupan masyarakat.

KESIMPULAN DAN REKOMENDASI

Penelitian ini menyimpulkan bahwa penyuluh agama memiliki peran penting
dalam penguatan moderasi beragama berbasis komunitas di KUA Pakualaman
Yogyakarta. Melalui pendekatan dialogis dan kontekstual, penyuluh agama
berkontribusi dalam membentuk perilaku keberagamaan masyarakat yang lebih
toleran, terbuka terhadap perbedaan, serta mengedepankan penyelesaian persoalan
secara damai. Moderasi beragama dalam konteks ini tidak dipahami semata sebagai
konsep normatif, tetapi sebagai praktik sosial yang tumbuh melalui interaksi
berkelanjutan antara penyuluh agama dan masyarakat.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa peran penyuluh agama tercermin dalam
empat fungsi utama, yaitu internalisasi nilai moderasi beragama, pendampingan
konsultatif, mediasi konflik sosial-keagamaan, dan advokasi etika pluralisme. Keempat
peran tersebut saling berkaitan dan secara bersama-sama berkontribusi dalam
menciptakan iklim sosial-keagamaan yang harmonis di tingkat komunitas. Temuan ini
menegaskan bahwa penguatan moderasi beragama lebih efektif dilakukan melalui relasi
sosial yang dialogis dan persuasif dibandingkan pendekatan normatif yang bersifat satu
arah.

Meskipun memberikan gambaran empiris mengenai praktik moderasi
beragama berbasis komunitas, penelitian ini memiliki sejumlah keterbatasan. Penelitian
dilakukan pada satu lokasi dengan jumlah informan yang terbatas, sehingga temuan
yang dihasilkan belum dapat digeneralisasikan secara luas. Selain itu, pendekatan

171
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



kualitatif yang digunakan lebih menekankan pada pemahaman mendalam terhadap
proses sosial, sehingga belum menggambarkan secara kuantitatif tingkat perubahan
perilaku masyarakat. Keterbatasan tersebut perlu diperhatikan dalam menafsirkan hasil
penelitian ini secara keseluruhan.

REFERENSI

Abu-Nimer, Mohammed. 2021. Religion, Peacebuilding, and Conflict Transformation. Oxford
University Press.

Anwar, S. 2023. “Religious Counseling and Social Cohesion in Plural Societies.” Journal
of Social and Religions Studies 15 2): 145-60.
https://doi.org/10.21043 /jsts.v15i2.18234.

Appleby, R Scott. 2020. The Ambivalence of the Sacred: Religion, 1 iolence, and Reconciliation.
Rowman & Littlefield.

Atran, Scott. 2021. Talking to the Enemy: Faith, Brotherhood, and the (Un)Mafking of Terrorists.
HarperCollins.

Azra, A. 2020. “Moderasi Islam Di Indonesia: Dari Konsep Ke Praktik Sosial.” Studia
Islamika 277 (3): 465-89. https://doi.org/10.36712/sdi.v27i3.15675.

Banawiratma, | B. 2020. “Dialog Lintas Iman Sebagai Praksis Etika Sosial.” Jurnal
Teologi Kontekstual 15 (2): 221-38.

Beaman, Loti G. 2020. Deep Eguality in an Era of Religions Diversity. Oxford University
Press.

Berger, Peter L. 2021. The Many Altars of Modernity: Toward a Paradigm for Religion in a
Pluralist Age. De Gruyter.

Beyer, Peter. 2021. “Religion and Social Institutions in Global Modernity.” Sociology of
Religion 82 (1): 61-78. https://doi.org/10.1093/socrel /sraa038.

Braun, V, and V Clarke. 2021. “One Size Fits All? What Counts as Quality Practice in
Thematic Analysis.”  Qualitative Research in Psychology 18 (3): 328-52.
https://doi.org/10.1080/14780887.2020.1769238.

Campbell, Heidi A. 2021. Digital Religion: Understanding Religious Practice in New Media
Worlds. Routledge.

Creswell, ] W, and C N Poth. 2021. Qualitative Inguiry and Research Design: Choosing among
Five Approaches. Edited by 4. Sage Publications.

Davie, Grace. 2022. Religion in Britain: A Persistent Paradox. Wiley-Blackwell.

Dryzek, John S. 2021. Deliberative Democracy and Beyond. Oxford University Press.

Eck, Diana L. 2021. India: A Sacred Geography. Harmony Books.

Fauzi, A. 2022. “Religious Moderation and Conflict Prevention in Multicultural
Communities.”  Journal of Peace and Religions Studies 9 (1): 23-38.
https://doi.org/10.1080/26404712.2022.2031189.

Fukuyama, Francis. 2020. Trust: The Social Virtues and the Creation of Prosperity. Free Press.

Halafoff, Anna. 2021. “Interreligious Peacebuilding and Reflexive Mediation.” Journal
of Peacebuilding & Development 16 (1): 55-70.
https://doi.org/10.1177/1542316620962219.

Haynes, Jeffrey. 2022. Religion in Global Politics. Routledge.

Hedges, Paul. 2023. Understanding Religion: Theories and Methods for Studying Religion.
Bloomsbury Academic.

172
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



Hefner, R W. 2021. “Islam, Pluralism, and Democratic Citizenship in the Digital Age.”
The  Review of Faith & International — Affairs 19 (1):  1-14.
https://doi.org/10.1080/15570274.2021.1873476.

Hefni, W. 2020. “Religious Moderation in the Perspective of Social Ethics.” .A/-Jami’ah:
Journal of Islamic Studies 58 2): 321-48.
https://doi.org/10.14421/2jis.2020.582.321-348.

Hidayat, K, and N Syam. 2021. “Religious Moderation and Interfaith Dialogue in
Indonesia.” Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies 11 (2): 213-36.
https://doi.org/10.18326/ijims.v11i2.213-236.

Hoon, Chang-Yau. 2023. “Negotiating Religious Diversity in Indonesia.” Asian _Journal
of Social Science 51 (1): 45—62. https://doi.org/10.1163/15685314-bjal0123.

Indonesia, Kementerian Agama Republik. 2023. Moderasi Beragama: Konsep, Kebijakan,
Dan Implementasi. Badan Litbang dan Diklat Kemenag RI.

Institute, Setara. 2022. “Laporan Kondisi Kebebasan Beragama Dan Berkeyakinan Di
Indonesia Tahun 2022.” Setara Institute.

Juergensmeyer, Mark. 2020. Terror in the Mind of God: The Global Rise of Religions 1 iolence.
University of California Press.

Knysh, Alexander. 2021. “Islam, Moderation, and Pluralism.” Die Welt Des Islams 61
(3—4): 381-401. https://doi.org/10.1163/15700607-12341512.

Kinkler, Mirjam, and Yiksel Sezgin. 2023. A Secular Age beyond the West. Cambridge
University Press.

Latif, Y. 2020. “Religion, Public Reason, and Pluralism in Indonesia.” Journal of
Indonesian ~— Social ~ Sciences  and  Humanities 10 (1): 1-18.
https://doi.org/10.14203 /jissh.v10i1.178.

Lederach, John Paul. 2020. The Moral Imagination: The Art and Soul of Building Peace.
Oxford University Press.

Lévheim, Mia. 2023. “Religion, Media, and Gendet.” Journal of Religion, Media and Digital
Culture 12 (1): 131-48. https://doi.org/10.1163/21659214-bja10045.
Licking, Mirjam. 2021. “Everyday Islam and Ethical Negotiation.” Contemporary Lslam

15 (1): 79-96. https:/ /doi.org/10.1007 /s11562-020-00465-1.

Maarif, A S. 2020. “Islam, Negara, Dan Moderasi Beragama.” Maarif Institute Journal 15
(1): 7-22.

Mandaville, Peter. 2020. Is/am and Politics. Routledge.

Menchik, Jeremy. 2020. Islan and Democracy in Indonesia: Tolerance without Liberalism.
Cambridge University Press.

Merriam, S B, and E ] Tisdell. 2022. Qualitative Research: A Guide to Design and
Implementation. Edited by 5. Jossey-Bass.

Miles, M B, A M Huberman, and J Saldafia. 2020. Qualitative Data Analysis: A Methods
Sourcebook. Edited by 4. Sage Publications.

Mubarok, A, and E Muslihah. 2022. “Teachers’ Role in Strengthening Religious
Moderation Values in Schools.” Journal of Islamic Education Studies 10 (2): 189—
204. https://doi.org/10.21580/jies.v10i2.11234.

Nashir, H. 2021. “Civil Society and Religious Moderation in Indonesia.” Journal of
Indonesian Istam 15 (1): 1-22. https://doi.org/10.15642/]11S.2021.15.1.1-22.

Nasrullah, R. 2021. “Religious Authority and Community Trust in Indonesia.” Journal

173
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



of Indonesian Islam 15 (2): 129-47.
https://doi.org/10.15642/J11S.2021.15.2.129-147.

Nowell, Lorelli S, Jill M Norris, Deborah E White, and Nancy ] Moules. 2020.
“Thematic Analysis: Striving to Meet the Trustworthiness Criteria.”
International Journal of Qunalitative Methods 19:1-13.
https://doi.org/10.1177/1609406920933847.

Palinkas, I. A, S M Horwitz, C A Green, ] P Wisdom, N Duan, and K Hoagwood.
2020. “Purposeful Sampling for Qualitative Data Collection and Analysis in
Mixed Method Implementation Research.” Administration and Policy in Mental
Health — and ~ Mental ~ Health — Services  Research 47  (1):  1-12.
https://doi.org/10.1007/s10488-019-00926-0.

Prasetyo, B. 2023. “Urban Diversity and Religious Moderation Practices in Indonesia.”
Journal of Urban Sociology 6 (2): 95—110. https://doi.org/10.7454 /jus.v6i2.1654.

Ridwan, M. 2020. “Religious Counselors as Agents of Social Transformation.” Journal
of Islamic Commmunication 12 (1): 45—60.

Rohman, F. 2021. “Religious Counseling and Grassroots Moderation Practices.”
Indonesian — Jowrnal — of  Religious — Studies 5 2): 101-18.
https://doi.org/10.20885/ijrs.vol5.iss2.art3.

Saifuddin, I. H. 2021. “Strengthening Religious Moderation in Indonesia.” Journal of
Indonesian Public Policy 6 (1): 11-26.

Saldafia, J, and M Omasta. 2023. Qualitative Research: Analyzing Life. Edited by 2. Sage
Publications.

Subhan, A. 2022. “Community-Based Da’wah and Religious Moderation.” Journal of
Istamic Social Studies 14 (2): 167-83. https:/ /doi.org/10.14421 /jiss.2022.14205.

Tolchah, Moch. 2020. Proplematika Pendidikan Agama Islam Dan Solusinya. Kangum Books.

Vol. 11. Surabaya: Kanzum Books.
http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091 /RED2017-
Eng-

8ene.pdfrsequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsc
iurbeco.2008.06.005%0Ahttps:/ /www.researchgate.net/publication/305320
484_SISTEM_PEMBETUNGAN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTAR
I

Tracy, S J. 2020. Qualitative Research Methods: Collecting Evidence, Crafting Analysis,
Communicating Impact. Edited by 2. Wiley-Blackwell.

Yin, R K. 2023. Case Study Research and Applications: Design and Methods. Edited by 7. Sage
Publications.

Zuhdi, M. 2022. “Religious Moderation as Social Learning Process.” Journal of Islamic
Education and Society 9 (1): 55-70. https://doi.org/10.14421 /jies.2022.09105.

174
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



