
  

Istinarah: Riset Keagamaan, Sosial dan Budaya, Vol. 7 (2), 2025, (Juli-Desember) 

 

ISSN Print : 2714-7762 ISSN Online : 2716-3539 

 

Tersedia online di: https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/istinarah/index   

 

165 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

Peran Penyuluh Agama dalam Penguatan Moderasi Beragama 

Berbasis Komunitas: Studi Kualitatif di KUA Pakualaman 

Yogyakarta 
 

Ai Euis Mudrikah1, Sihono2 
1 Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia 

2 Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, Indonesia 

aieuismudrikah3@gmail.com 

Abstract  

This study aims to analyze the role of religious instructors in strengthening community-based religious 

moderation at the Office of Religious Affairs (KUA) of Pakualaman, Yogyakarta. The study employs a 

qualitative approach using a case study design to gain an in-depth understanding of religious counseling 

practices within a plural urban community. Data were collected through in-depth interviews, participant 

observation, and documentation involving six informants, including religious instructors, community 

leaders, and community members. Data analysis was conducted using thematic analysis to identify 

patterns of roles and strategies applied in community-based religious moderation. The findings reveal 

that religious instructors perform four key roles: internalizing values of religious moderation, providing 

consultative guidance, mediating socio-religious conflicts, and advocating ethical pluralism. These roles 

significantly contribute to shaping religious practices characterized by tolerance, dialogue, and non-

confrontational attitudes. The study demonstrates that religious moderation is more effectively 

cultivated through dialogical approaches and sustained social relationships rather than purely normative 

or regulatory measures. This research contributes to the development of community-based religious 

outreach perspectives and offers policy implications for strengthening contextual and participatory 

religious moderation strategies at the local level.  

Keywords: Moderation, Religious Instructors, KUA, Community-Based Approach, Pluralism 

 

Abstrak  

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis peran penyuluh agama dalam penguatan moderasi beragama 

berbasis komunitas di KUA Pakualaman Yogyakarta. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 

dengan desain studi kasus untuk memperoleh pemahaman mendalam mengenai praktik penyuluhan 

agama dalam konteks masyarakat majemuk perkotaan. Data dikumpulkan melalui wawancara 

mendalam, observasi partisipatif, dan dokumentasi terhadap enam informan yang terdiri atas penyuluh 

agama fungsional, tokoh masyarakat, dan jamaah binaan. Analisis data dilakukan menggunakan analisis 

tematik untuk mengidentifikasi pola peran dan strategi penyuluhan yang berkembang di tingkat 

komunitas. Hasil penelitian menunjukkan bahwa penyuluh agama menjalankan empat peran utama, 

yaitu internalisasi nilai moderasi beragama, pendampingan konsultatif, mediasi konflik sosial-keagamaan, 

dan advokasi etika pluralisme. Keempat peran tersebut berkontribusi signifikan dalam membentuk 

perilaku keberagamaan masyarakat yang toleran, dialogis, dan non-konfrontatif. Penelitian ini 

menegaskan bahwa moderasi beragama lebih efektif dibangun melalui pendekatan dialogis dan relasi 

sosial yang berkelanjutan dibandingkan pendekatan normatif semata. Temuan penelitian ini 

berkontribusi pada penguatan perspektif dakwah komunitas serta memberikan implikasi kebijakan bagi 

pengembangan strategi moderasi beragama yang lebih kontekstual dan partisipatif di tingkat lokal. 

Kata Kunci: Moderasi Beragama, Penyuluh Agama, KUA, Berbasis Komunitas, Pluralisme 

 

  

https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/istinarah/index
mailto:aieuismudrikah3@gmail.com


 

166 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

PENDAHULUAN 

Moderasi beragama menjadi isu strategis dalam wacana kebangsaan Indonesia 

seiring meningkatnya polarisasi sosial dan ketegangan berbasis identitas keagamaan 

dalam ruang publik. Berbagai laporan menunjukkan bahwa konflik keagamaan tidak 

hanya dipicu oleh perbedaan teologis, tetapi juga oleh lemahnya internalisasi nilai 

toleransi pada level komunitas akar rumput (Institute 2022). Pada saat yang sama, 

digitalisasi informasi turut mempercepat penyebaran narasi keagamaan eksklusif yang 

mempersempit ruang dialog dan memperkuat sikap keberagamaan yang kaku (Hefner 

2021). Kondisi ini menuntut pendekatan moderasi beragama yang tidak berhenti pada 

tataran kebijakan normatif, tetapi hadir secara nyata dalam praktik sosial masyarakat 

(Indonesia 2023). 

Secara konseptual, moderasi beragama dipahami sebagai cara pandang, sikap, 

dan praktik beragama yang menekankan keseimbangan, keadilan, serta penghormatan 

terhadap perbedaan keyakinan. Para ahli menegaskan bahwa moderasi beragama bukan 

bentuk kompromi teologis, melainkan strategi etis untuk mengelola keberagaman 

secara konstruktif (Azra 2020). Moderasi juga diposisikan sebagai mekanisme sosial 

untuk mencegah radikalisasi melalui penguatan literasi keagamaan dan dialog lintas 

identitas (Hidayat and Syam 2021). Dalam perspektif pendidikan sosial, moderasi 

beragama berfungsi sebagai proses pembelajaran kolektif yang membentuk habitus 

toleran dalam kehidupan bermasyarakat (Zuhdi 2022). 

Sejumlah penelitian terdahulu telah mengkaji moderasi beragama dari berbagai 

sudut pandang, seperti kebijakan negara, kurikulum pendidikan, dan peran lembaga 

pendidikan formal. Studi-studi tersebut menunjukkan bahwa negara memiliki peran 

signifikan dalam membingkai narasi moderasi beragama melalui regulasi dan program 

nasional (Maarif 2020). Penelitian lain menyoroti peran guru agama sebagai aktor 

penting dalam internalisasi nilai moderasi di sekolah (Mubarok and Muslihah 2022). 

Namun demikian, kajian yang secara spesifik mengulas praktik moderasi beragama 

melalui penyuluhan agama fungsional di tingkat komunitas masih relatif terbatas dan 

belum digarap secara mendalam (Rohman 2021). 

Keterbatasan penelitian sebelumnya terutama terletak pada kecenderungan 

analisis yang bersifat makro dan institusional, sehingga kurang menangkap dinamika 

praksis moderasi beragama dalam interaksi sosial sehari-hari. Beberapa studi masih 

menempatkan moderasi beragama sebagai wacana normatif tanpa menggali bagaimana 

nilai tersebut dinegosiasikan dalam konteks sosial lokal yang kompleks (Latif 2020). 

Selain itu, peran penyuluh agama sering kali hanya disebut secara implisit sebagai 

pelaksana program, tanpa analisis mendalam mengenai strategi, peran, dan dampaknya 

terhadap perubahan perilaku masyarakat (Anwar 2023). Celah inilah yang membuka 

ruang bagi penelitian berbasis komunitas dengan fokus pada aktor keagamaan lokal. 

Berdasarkan konteks tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 

peran penyuluh agama dalam membentuk perilaku moderasi beragama masyarakat di 

KUA Pakualaman Yogyakarta. Secara khusus, penelitian ini diarahkan untuk menjawab 

beberapa permasalahan utama, yaitu bagaimana strategi penyuluhan agama dijalankan 

dalam konteks masyarakat majemuk (Saifuddin 2021). Penelitian ini juga mengkaji 

peran apa saja yang dimainkan penyuluh agama dalam proses internalisasi nilai 

moderasi beragama (Ridwan 2020). Selain itu, penelitian ini menganalisis bagaimana 



 

167 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

penyuluhan agama berkontribusi terhadap pengelolaan perbedaan dan pencegahan 

konflik sosial berbasis agama (Fauzi 2022). 

Pemilihan KUA Pakualaman sebagai locus penelitian didasarkan pada karakter 

wilayahnya yang merepresentasikan keberagaman sosial dan keagamaan dalam ruang 

urban Yogyakarta. Studi-studi terkini menunjukkan bahwa wilayah perkotaan dengan 

sejarah budaya yang kuat memiliki dinamika moderasi beragama yang khas dan tidak 

selalu sejalan dengan pendekatan kebijakan nasional (Prasetyo 2023). Dalam konteks 

ini, penyuluh agama berperan sebagai mediator nilai antara kebijakan negara dan 

realitas sosial masyarakat (Nashir 2021). Oleh karena itu, analisis berbasis komunitas 

menjadi penting untuk memahami praktik moderasi beragama secara lebih kontekstual. 

Secara teoretis, penelitian ini berkontribusi pada penguatan perspektif dakwah 

komunitas dan pendidikan transformatif dalam kajian moderasi beragama. Temuan 

penelitian diharapkan mampu memperkuat argumen bahwa penyuluh agama bukan 

sekadar penyampai informasi keagamaan, tetapi agen transformasi sosial yang berperan 

aktif dalam membangun etika pluralisme di tingkat lokal (Hefni 2020). Secara praktis, 

penelitian ini memberikan dasar empiris bagi pengembangan strategi penyuluhan 

agama yang lebih dialogis dan partisipatif (Subhan 2022). Dengan demikian, penelitian 

ini menutupi kekosongan kajian sebelumnya sekaligus memperkuat pendekatan 

moderasi beragama berbasis komunitas. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus 

untuk memahami secara mendalam praktik penyuluhan agama dalam membentuk 

perilaku moderasi beragama pada konteks komunitas lokal yang spesifik. Pendekatan 

kualitatif dipilih karena memungkinkan peneliti menggali makna, strategi, serta 

dinamika interaksi sosial-keagamaan yang tidak dapat dijelaskan secara kuantitatif, 

terutama ketika fokus penelitian diarahkan pada proses dan praktik sosial yang 

kontekstual (Creswell and Poth 2021). Desain studi kasus digunakan untuk menelaah 

fenomena moderasi beragama secara intensif dalam satu unit sosial tertentu, sehingga 

memberikan pemahaman yang holistik dan mendalam terhadap peran penyuluh agama 

dalam realitas empirisnya (Yin 2023). 

Penelitian ini dilaksanakan di Kantor Urusan Agama (KUA) Pakualaman, Kota 

Yogyakarta, yang dipilih secara purposif karena karakter masyarakatnya yang majemuk 

serta keberlangsungan aktivitas penyuluhan agama yang berhadapan langsung dengan 

dinamika keberagaman sosial dan keagamaan. Pemilihan lokasi berbasis konteks ini 

penting dalam penelitian kualitatif karena memungkinkan analisis fenomena dalam 

lingkungan alamiahnya, tanpa manipulasi variabel, sehingga temuan penelitian 

merefleksikan praktik sosial yang autentik (Merriam and Tisdell 2022). 

Subjek penelitian ditentukan menggunakan teknik purposive sampling dengan 

mempertimbangkan keterlibatan aktif dan pengalaman langsung informan dalam 

kegiatan penyuluhan agama dan kehidupan sosial-keagamaan masyarakat. Informan 

penelitian berjumlah enam orang yang terdiri atas dua penyuluh agama fungsional 

KUA, dua tokoh masyarakat, dan dua jamaah binaan. Penentuan informan yang 

beragam secara peran dan posisi sosial dimaksudkan untuk memperoleh perspektif 

yang kaya dan saling melengkapi dalam memahami praktik moderasi beragama di 

tingkat komunitas (Palinkas et al. 2020). 



 

168 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

Pengumpulan data dilakukan melalui wawancara mendalam, observasi 

partisipatif, dan studi dokumentasi. Wawancara mendalam digunakan untuk menggali 

pengalaman, pandangan, dan strategi informan terkait penyuluhan agama dan moderasi 

beragama, sementara observasi partisipatif memungkinkan peneliti menangkap praktik 

penyuluhan dan interaksi sosial secara langsung dalam konteks keseharian (Saldaña and 

Omasta 2023). Dokumentasi digunakan sebagai data pendukung untuk memperkuat 

hasil wawancara dan observasi melalui arsip kegiatan, program kerja, serta dokumen 

kelembagaan yang relevan. 

Analisis data dilakukan menggunakan analisis tematik dengan tahapan 

pengkodean terbuka, pengelompokan kode ke dalam tema-tema utama, serta 

penarikan makna substantif yang merepresentasikan pola peran penyuluh agama dalam 

membentuk perilaku moderasi beragama. Analisis tematik dipilih karena fleksibel dan 

efektif untuk mengidentifikasi pola makna lintas data kualitatif serta menghubungkan 

temuan empiris dengan kerangka konseptual yang lebih luas (Braun and Clarke 2021). 

Proses analisis dilakukan secara iteratif dan reflektif untuk memastikan kedalaman 

interpretasi dan koherensi temuan. 

Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber dan triangulasi teknik dengan 

membandingkan data dari berbagai informan dan metode pengumpulan data. Strategi 

ini digunakan untuk meningkatkan kredibilitas dan konsistensi temuan, serta 

meminimalkan bias subjektif peneliti dalam proses interpretasi data (Miles, Huberman, 

and Saldaña 2020). Selain itu, peneliti melakukan pengecekan ulang data selama proses 

analisis untuk memastikan bahwa tema yang dihasilkan benar-benar berakar pada data 

empiris. 

Penelitian ini dilaksanakan dengan menjunjung tinggi prinsip etika penelitian 

kualitatif, termasuk persetujuan sadar dari seluruh informan, perlindungan kerahasiaan 

identitas, serta penggunaan data secara bertanggung jawab untuk kepentingan 

akademik. Penerapan etika penelitian menjadi aspek penting dalam studi kualitatif 

karena penelitian melibatkan relasi langsung dengan subjek dan konteks sosial yang 

sensitif (Tracy 2020). 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Penelitian ini dilaksanakan pada Februari–Maret 2025 di KUA Pakualaman, 

Kota Yogyakarta, dengan fokus pada praktik penyuluhan agama dalam konteks 

masyarakat majemuk perkotaan. Data dikumpulkan melalui wawancara mendalam 

dengan enam informan, terdiri atas dua penyuluh agama fungsional (INF-1 dan INF-

2), dua tokoh masyarakat (INF-3 dan INF-4), serta dua jamaah binaan (INF-5 dan 

INF-6). Seluruh proses pengumpulan data dilakukan secara bertahap dan berulang 

untuk menangkap dinamika praktik sosial-keagamaan secara komprehensif. Dalam 

konteks tersebut, aktor keagamaan lokal memainkan peran penting sebagai pengelola 

ketegangan sosial dan penjaga kohesi komunitas (Menchik 2020). Pendekatan berbasis 

komunitas dipandang lebih adaptif dibanding pendekatan struktural karena mampu 

merespons dinamika sosial secara kontekstual dan situasional. 

Analisis data dilakukan menggunakan analisis tematik untuk mengidentifikasi 

pola peran penyuluh agama dalam praktik sosial-keagamaan masyarakat. Pendekatan 

tematik memungkinkan penafsiran makna sosial yang muncul dari interaksi dan 

pengalaman aktor lapangan secara berulang (Nowell et al. 2020). Dalam kajian 



 

169 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

moderasi beragama, metode ini relevan karena nilai moderasi hadir sebagai praktik 

sosial yang dinegosiasikan, bukan sebagai konsep tunggal yang statis (Knysh 2021). 

Hasil analisis menghasilkan empat tema utama yang saling terkait dan membentuk satu 

kesatuan proses transformasi sosial-keagamaan di tingkat lokal (Hoon 2023). 

Penyuluh Agama dan Proses Internalitas Nilai Moderasi Beragama 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa penyuluh agama berperan sebagai 

aktor kunci dalam proses internalisasi nilai moderasi beragama melalui pendekatan 

dialogis dan kontekstual. Kajian kontemporer menegaskan bahwa internalisasi nilai 

keagamaan lebih efektif ketika berlangsung melalui interaksi sosial yang berulang 

dibanding transmisi normatif satu arah. Dalam konteks komunitas plural, proses ini 

membutuhkan ruang negosiasi makna yang memungkinkan individu merefleksikan 

pengalaman keberagamaannya (Lücking 2021). Hal ini menunjukkan bahwa moderasi 

beragama berfungsi sebagai proses sosial yang dinamis, bukan doktrin statis (Künkler 

and Sezgin 2023). 

Praktik dialog yang dilakukan penyuluh agama di KUA Pakualaman 

memperlihatkan bahwa nilai moderasi disampaikan melalui bahasa keseharian dan 

contoh konkret. Seorang penyuluh menyatakan bahwa pendekatan dialog dipilih agar 

masyarakat “tidak merasa digurui, tetapi diajak memahami” (INF-1, wawancara, 14 

Februari 2025). Strategi ini sejalan dengan temuan bahwa dialog keagamaan berperan 

penting dalam membangun kesadaran etis lintas identitas (Banawiratma 2020). Dialog 

memungkinkan pertukaran perspektif yang memperluas horizon pemahaman 

keagamaan individu. 

Bahasa yang digunakan dalam penyuluhan juga menjadi instrumen penting 

dalam proses internalisasi nilai. Penelitian komunikasi keagamaan menunjukkan bahwa 

penggunaan bahasa inklusif menciptakan rasa aman psikososial dalam forum 

keagamaan (Campbell 2021). Salah satu jamaah menyatakan bahwa ia merasa “lebih 

berani bertanya dan berbeda pendapat karena bahasanya tidak menyudutkan” (INF-5, 

wawancara, 22 Februari 2025). Temuan ini menegaskan bahwa bahasa tidak hanya 

menyampaikan pesan, tetapi membentuk relasi sosial yang setara (Lövheim 2023). 

Namun, pendekatan dialogis ini juga memunculkan perdebatan akademik. 

Sebagian sarjana berpendapat bahwa dialog berpotensi mengaburkan batas normatif 

agama apabila tidak disertai kerangka nilai yang jelas (Tolchah 2020). Berbeda dari 

pandangan tersebut, temuan penelitian ini menunjukkan bahwa dialog justru 

memperkuat legitimasi nilai keagamaan karena diterima secara reflektif oleh 

masyarakat. Otoritas keagamaan tidak hilang, tetapi bergeser dari bentuk koersif 

menjadi persuasif, sebagaimana ditunjukkan oleh respons jamaah yang lebih terbuka 

terhadap perbedaan (Tolchah 2020). 

Peran Konsultatif dalam Pendampingan Keagamaan dan Sosial 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa fungsi konsultatif penyuluh agama 

menjadi mekanisme penting dalam membangun kepercayaan masyarakat. Penyuluh 

agama tidak hanya hadir dalam forum formal seperti pengajian, tetapi juga dalam 

ruang-ruang informal sebagai rujukan moral dan sosial. Kehadiran ini membuat 

penyuluh agama dipandang sebagai figur yang dekat dan mudah diakses oleh 

masyarakat. Relasi yang terbangun bersifat personal dan berkelanjutan, sehingga 



 

170 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

memperkuat modal sosial komunitas. Dalam konteks ini, moderasi beragama tidak 

dilepaskan dari dinamika keseharian masyarakat.  

Temuan ini menegaskan bahwa kehadiran sosial penyuluh agama merupakan 

bagian integral dari praktik moderasi beragama (Anwar 2023). Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa fungsi konsultatif penyuluh agama menjadi mekanisme penting 

dalam membangun kepercayaan sosial di tingkat komunitas. Studi mutakhir 

menegaskan bahwa kepercayaan merupakan prasyarat utama keberhasilan moderasi 

beragama dalam masyarakat plural. Penyuluh agama yang hadir secara personal dan 

konsisten lebih mudah diterima sebagai rujukan moral (Nasrullah 2021). Hal ini 

memperkuat pandangan bahwa kehadiran sosial aktor keagamaan berkontribusi pada 

pembentukan modal sosial komunitas (Fukuyama 2020). 

Pendampingan konsultatif memungkinkan penyuluh agama merespons 

persoalan sosial-keagamaan secara kontekstual. Seorang tokoh masyarakat menyatakan 

bahwa warga “lebih memilih datang ke penyuluh dulu sebelum masalahnya melebar” 

(INF-3, wawancara, 20 Februari 2025). Literatur tentang agama dan resolusi konflik 

menunjukkan bahwa ruang konsultasi informal berfungsi sebagai mekanisme 

pencegahan konflik berbasis emosi (Appleby 2020). Dalam konteks ini, moderasi 

beragama bekerja sebagai proses pengelolaan emosi kolektif (Abu-Nimer 2021) 

Meski demikian, peran konsultatif aktor agama tidak lepas dari kritik akademik. 

Beberapa kajian menilai bahwa fungsi konsultatif berpotensi melampaui batas 

institusional agama (Beyer 2021). Namun, temuan penelitian ini menunjukkan bahwa 

fungsi tersebut justru menjadi ruang integrasi nilai keagamaan dan realitas sosial. 

Seorang jamaah mengungkapkan bahwa konsultasi membantu dirinya “lebih tenang 

dan tidak langsung menyalahkan pihak lain” (INF-6, wawancara, 25 Februari 2025). 

Dengan demikian, peran konsultatif memperluas relevansi sosial agama tanpa 

mengaburkan fungsinya (Mandaville 2020). 

Fungsi Mediatif dalam Resolusi Konflik Sosial-Keagamaan 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa penyuluh agama berfungsi sebagai 

mediator dalam menyelesaikan potensi konflik sosial-keagamaan melalui mekanisme 

musyawarah. Literatur resolusi konflik menegaskan bahwa mediator berbasis 

komunitas memiliki legitimasi sosial yang lebih kuat dibanding mediator eksternal 

(Lederach 2020). Dalam konteks keagamaan, legitimasi moral menjadi modal utama 

keberhasilan mediasi. Hal ini menunjukkan bahwa peran penyuluh agama bersifat 

strategis secara sosial (Haynes 2022). 

Musyawarah di Pakualaman berfungsi sebagai ruang deliberatif yang 

memungkinkan negosiasi kepentingan secara setara. Seorang tokoh masyarakat 

menyatakan bahwa kehadiran penyuluh membuat diskusi “lebih tertib dan tidak 

emosional” (INF-4, wawancara, 27 Februari 2025). Studi demokrasi deliberatif 

menunjukkan bahwa musyawarah lokal berkontribusi pada stabilitas sosial dalam 

masyarakat plural (Dryzek 2021). Penyuluh agama berperan menjaga keseimbangan 

agar deliberasi tidak didominasi satu kelompok. 

Kritik terhadap mediasi berbasis agama umumnya menyoroti potensi bias 

mayoritas (Juergensmeyer 2020). Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa 

refleksivitas peran penyuluh menjadi kunci pencegahan bias tersebut. Seorang 

penyuluh menyatakan bahwa “tantangannya justru menjaga diri agar tidak dianggap 



 

171 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

memihak” (INF-2, wawancara, 18 Februari 2025). Kesadaran etis ini memperkuat 

profesionalitas peran mediatif dalam masyarakat plural (Halafoff 2021). 

Advokasi Kerukunan dan Etika Pluralisme dalam Praktik Sosial 

Tema terakhir menunjukkan bahwa penyuluh agama menjalankan peran 

advokatif melalui praktik kolaboratif lintas kelompok. Penelitian pluralisme 

kontemporer menegaskan bahwa etika pluralisme lebih efektif dibangun melalui 

pengalaman sosial dibanding retorika normatif (Beaman 2020). Kegiatan bersama 

lintas identitas berfungsi sebagai medium pembelajaran sosial yang konkret (Eck 2021). 

Hal ini menunjukkan bahwa moderasi beragama dipelajari melalui praktik, bukan 

sekadar wacana. 

Pendekatan advokatif berbasis komunitas memungkinkan nilai kerukunan 

tertanam dalam rutinitas sosial. Seorang jamaah menyatakan bahwa keterlibatan dalam 

kegiatan bersama membuat warga “lebih saling mengenal dan tidak mudah curiga” 

(INF-5, wawancara, 22 Februari 2025). Studi tentang agama dan kohesi sosial 

menunjukkan bahwa keberlanjutan advokasi ditentukan oleh integrasi kegiatan ke 

dalam struktur sosial lokal (Atran 2021). Keteladanan aktor agama memperkuat 

legitimasi advokasi nilai pluralisme (Hedges 2023). 

Sebagian literatur menilai advokasi komunitas rentan terhadap ketergantungan 

figur (Berger 2021). Namun, temuan penelitian ini menunjukkan bahwa 

institusionalisasi praktik sosial mampu menjaga keberlanjutan nilai. Pendekatan ini 

memperkuat pandangan bahwa pluralisme yang hidup tumbuh dari relasi sosial yang 

konsisten dan reflektif (Davie 2022). Dengan demikian, moderasi beragama hadir 

sebagai praktik sosial yang mengakar dalam kehidupan masyarakat. 

KESIMPULAN DAN REKOMENDASI  

Penelitian ini menyimpulkan bahwa penyuluh agama memiliki peran penting 

dalam penguatan moderasi beragama berbasis komunitas di KUA Pakualaman 

Yogyakarta. Melalui pendekatan dialogis dan kontekstual, penyuluh agama 

berkontribusi dalam membentuk perilaku keberagamaan masyarakat yang lebih 

toleran, terbuka terhadap perbedaan, serta mengedepankan penyelesaian persoalan 

secara damai. Moderasi beragama dalam konteks ini tidak dipahami semata sebagai 

konsep normatif, tetapi sebagai praktik sosial yang tumbuh melalui interaksi 

berkelanjutan antara penyuluh agama dan masyarakat. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa peran penyuluh agama tercermin dalam 

empat fungsi utama, yaitu internalisasi nilai moderasi beragama, pendampingan 

konsultatif, mediasi konflik sosial-keagamaan, dan advokasi etika pluralisme. Keempat 

peran tersebut saling berkaitan dan secara bersama-sama berkontribusi dalam 

menciptakan iklim sosial-keagamaan yang harmonis di tingkat komunitas. Temuan ini 

menegaskan bahwa penguatan moderasi beragama lebih efektif dilakukan melalui relasi 

sosial yang dialogis dan persuasif dibandingkan pendekatan normatif yang bersifat satu 

arah. 

Meskipun memberikan gambaran empiris mengenai praktik moderasi 

beragama berbasis komunitas, penelitian ini memiliki sejumlah keterbatasan. Penelitian 

dilakukan pada satu lokasi dengan jumlah informan yang terbatas, sehingga temuan 

yang dihasilkan belum dapat digeneralisasikan secara luas. Selain itu, pendekatan 



 

172 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

kualitatif yang digunakan lebih menekankan pada pemahaman mendalam terhadap 

proses sosial, sehingga belum menggambarkan secara kuantitatif tingkat perubahan 

perilaku masyarakat. Keterbatasan tersebut perlu diperhatikan dalam menafsirkan hasil 

penelitian ini secara keseluruhan.  

 

REFERENSI 

Abu-Nimer, Mohammed. 2021. Religion, Peacebuilding, and Conflict Transformation. Oxford 

University Press. 

Anwar, S. 2023. “Religious Counseling and Social Cohesion in Plural Societies.” Journal 

of Social and Religious Studies 15 (2): 145–60. 

https://doi.org/10.21043/jsrs.v15i2.18234. 

Appleby, R Scott. 2020. The Ambivalence of the Sacred: Religion, Violence, and Reconciliation. 

Rowman & Littlefield. 

Atran, Scott. 2021. Talking to the Enemy: Faith, Brotherhood, and the (Un)Making of Terrorists. 

HarperCollins. 

Azra, A. 2020. “Moderasi Islam Di Indonesia: Dari Konsep Ke Praktik Sosial.” Studia 

Islamika 27 (3): 465–89. https://doi.org/10.36712/sdi.v27i3.15675. 

Banawiratma, J B. 2020. “Dialog Lintas Iman Sebagai Praksis Etika Sosial.” Jurnal 

Teologi Kontekstual 15 (2): 221–38. 

Beaman, Lori G. 2020. Deep Equality in an Era of Religious Diversity. Oxford University 

Press. 

Berger, Peter L. 2021. The Many Altars of Modernity: Toward a Paradigm for Religion in a 

Pluralist Age. De Gruyter. 

Beyer, Peter. 2021. “Religion and Social Institutions in Global Modernity.” Sociology of 

Religion 82 (1): 61–78. https://doi.org/10.1093/socrel/sraa038. 

Braun, V, and V Clarke. 2021. “One Size Fits All? What Counts as Quality Practice in 

Thematic Analysis.” Qualitative Research in Psychology 18 (3): 328–52. 

https://doi.org/10.1080/14780887.2020.1769238. 

Campbell, Heidi A. 2021. Digital Religion: Understanding Religious Practice in New Media 

Worlds. Routledge. 

Creswell, J W, and C N Poth. 2021. Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing among 

Five Approaches. Edited by 4. Sage Publications. 

Davie, Grace. 2022. Religion in Britain: A Persistent Paradox. Wiley-Blackwell. 

Dryzek, John S. 2021. Deliberative Democracy and Beyond. Oxford University Press. 

Eck, Diana L. 2021. India: A Sacred Geography. Harmony Books. 

Fauzi, A. 2022. “Religious Moderation and Conflict Prevention in Multicultural 

Communities.” Journal of Peace and Religious Studies 9 (1): 23–38. 

https://doi.org/10.1080/26404712.2022.2031189. 

Fukuyama, Francis. 2020. Trust: The Social Virtues and the Creation of Prosperity. Free Press. 

Halafoff, Anna. 2021. “Interreligious Peacebuilding and Reflexive Mediation.” Journal 

of Peacebuilding & Development 16 (1): 55–70. 

https://doi.org/10.1177/1542316620962219. 

Haynes, Jeffrey. 2022. Religion in Global Politics. Routledge. 

Hedges, Paul. 2023. Understanding Religion: Theories and Methods for Studying Religion. 

Bloomsbury Academic. 



 

173 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

Hefner, R W. 2021. “Islam, Pluralism, and Democratic Citizenship in the Digital Age.” 

The Review of Faith & International Affairs 19 (1): 1–14. 

https://doi.org/10.1080/15570274.2021.1873476. 

Hefni, W. 2020. “Religious Moderation in the Perspective of Social Ethics.” Al-Jami’ah: 

Journal of Islamic Studies 58 (2): 321–48. 

https://doi.org/10.14421/ajis.2020.582.321-348. 

Hidayat, K, and N Syam. 2021. “Religious Moderation and Interfaith Dialogue in 

Indonesia.” Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies 11 (2): 213–36. 

https://doi.org/10.18326/ijims.v11i2.213-236. 

Hoon, Chang-Yau. 2023. “Negotiating Religious Diversity in Indonesia.” Asian Journal 

of Social Science 51 (1): 45–62. https://doi.org/10.1163/15685314-bja10123. 

Indonesia, Kementerian Agama Republik. 2023. Moderasi Beragama: Konsep, Kebijakan, 

Dan Implementasi. Badan Litbang dan Diklat Kemenag RI. 

Institute, Setara. 2022. “Laporan Kondisi Kebebasan Beragama Dan Berkeyakinan Di 

Indonesia Tahun 2022.” Setara Institute. 

Juergensmeyer, Mark. 2020. Terror in the Mind of God: The Global Rise of Religious Violence. 

University of California Press. 

Knysh, Alexander. 2021. “Islam, Moderation, and Pluralism.” Die Welt Des Islams 61 

(3–4): 381–401. https://doi.org/10.1163/15700607-12341512. 

Künkler, Mirjam, and Yüksel Sezgin. 2023. A Secular Age beyond the West. Cambridge 

University Press. 

Latif, Y. 2020. “Religion, Public Reason, and Pluralism in Indonesia.” Journal of 

Indonesian Social Sciences and Humanities 10 (1): 1–18. 

https://doi.org/10.14203/jissh.v10i1.178. 

Lederach, John Paul. 2020. The Moral Imagination: The Art and Soul of Building Peace. 

Oxford University Press. 

Lövheim, Mia. 2023. “Religion, Media, and Gender.” Journal of Religion, Media and Digital 

Culture 12 (1): 131–48. https://doi.org/10.1163/21659214-bja10045. 

Lücking, Mirjam. 2021. “Everyday Islam and Ethical Negotiation.” Contemporary Islam 

15 (1): 79–96. https://doi.org/10.1007/s11562-020-00465-1. 

Maarif, A S. 2020. “Islam, Negara, Dan Moderasi Beragama.” Maarif Institute Journal 15 

(1): 7–22. 

Mandaville, Peter. 2020. Islam and Politics. Routledge. 

Menchik, Jeremy. 2020. Islam and Democracy in Indonesia: Tolerance without Liberalism. 

Cambridge University Press. 

Merriam, S B, and E J Tisdell. 2022. Qualitative Research: A Guide to Design and 

Implementation. Edited by 5. Jossey-Bass. 

Miles, M B, A M Huberman, and J Saldaña. 2020. Qualitative Data Analysis: A Methods 

Sourcebook. Edited by 4. Sage Publications. 

Mubarok, A, and E Muslihah. 2022. “Teachers’ Role in Strengthening Religious 

Moderation Values in Schools.” Journal of Islamic Education Studies 10 (2): 189–

204. https://doi.org/10.21580/jies.v10i2.11234. 

Nashir, H. 2021. “Civil Society and Religious Moderation in Indonesia.” Journal of 

Indonesian Islam 15 (1): 1–22. https://doi.org/10.15642/JIIS.2021.15.1.1-22. 

Nasrullah, R. 2021. “Religious Authority and Community Trust in Indonesia.” Journal 



 

174 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

of Indonesian Islam 15 (2): 129–47. 

https://doi.org/10.15642/JIIS.2021.15.2.129-147. 

Nowell, Lorelli S, Jill M Norris, Deborah E White, and Nancy J Moules. 2020. 

“Thematic Analysis: Striving to Meet the Trustworthiness Criteria.” 

International Journal of Qualitative Methods 19:1–13. 

https://doi.org/10.1177/1609406920933847. 

Palinkas, L A, S M Horwitz, C A Green, J P Wisdom, N Duan, and K Hoagwood. 

2020. “Purposeful Sampling for Qualitative Data Collection and Analysis in 

Mixed Method Implementation Research.” Administration and Policy in Mental 

Health and Mental Health Services Research 47 (1): 1–12. 

https://doi.org/10.1007/s10488-019-00926-0. 

Prasetyo, B. 2023. “Urban Diversity and Religious Moderation Practices in Indonesia.” 

Journal of Urban Sociology 6 (2): 95–110. https://doi.org/10.7454/jus.v6i2.1654. 

Ridwan, M. 2020. “Religious Counselors as Agents of Social Transformation.” Journal 

of Islamic Communication 12 (1): 45–60. 

Rohman, F. 2021. “Religious Counseling and Grassroots Moderation Practices.” 

Indonesian Journal of Religious Studies 5 (2): 101–18. 

https://doi.org/10.20885/ijrs.vol5.iss2.art3. 

Saifuddin, L H. 2021. “Strengthening Religious Moderation in Indonesia.” Journal of 

Indonesian Public Policy 6 (1): 11–26. 

Saldaña, J, and M Omasta. 2023. Qualitative Research: Analyzing Life. Edited by 2. Sage 

Publications. 

Subhan, A. 2022. “Community-Based Da’wah and Religious Moderation.” Journal of 

Islamic Social Studies 14 (2): 167–83. https://doi.org/10.14421/jiss.2022.14205. 

Tolchah, Moch. 2020. Proplematika Pendidikan Agama Islam Dan Solusinya. Kanzum Books. 

Vol. 11. Surabaya: Kanzum Books. 

http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-

Eng-

8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsc

iurbeco.2008.06.005%0Ahttps://www.researchgate.net/publication/305320

484_SISTEM_PEMBETUNGAN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTAR

I. 

Tracy, S J. 2020. Qualitative Research Methods: Collecting Evidence, Crafting Analysis, 

Communicating Impact. Edited by 2. Wiley-Blackwell. 

Yin, R K. 2023. Case Study Research and Applications: Design and Methods. Edited by 7. Sage 

Publications. 

Zuhdi, M. 2022. “Religious Moderation as Social Learning Process.” Journal of Islamic 

Education and Society 9 (1): 55–70. https://doi.org/10.14421/jies.2022.09105. 

 


