Kontekstualisasi Epistemologi Islam Isma’il Raji al-Faruqi dan
Sayyed Hussein Nasr

Rita Handayani', Aulia Fahmi’
! Universitas Islam Negeri Mahmud Yunus Batusangkar, Indonesia
? Universitas Islam Negeri Mahmud Yunus Batusangkar, Indonesia

handayanirita519(@gmail.com

Abstract

Islamic epistemology positions Islam as the primary focus of examination. Islamic epistemology posits
that the source of knowledge and truth is Allah, while recognizing that humans, as seekers of
knowledge, contribute to the process of discerning truth. Prominent Muslim intellectuals advocating
for the Islamization of knowledge encompass Isma’il Raji al-Faruqi and Sayyed Hussein Nasr. Both
highlight the significance of merging knowledge with Islamic values, albeit through distinct
methodologies. This study seeks to examine the concept and methodologies of the islamization of
knowledge as articulated by Isma'il Raji al-Faruqi and Sayyed Hossein Nast. This study utilizes library
resources and adopts a qualitative methodology, concentrating on the analysis of the integration
process suggested by the researchers.

Keyword: Islamic Epistemology, Isma’il Raji Al-Faruqi, Contextualization, Sayyed Hussein Nasr

Abstrak

Epistemologi Islam menempatkan Islam sebagai fokus utama dalam penyelidikan. Epistemologi Islam
berpendapat bahwa sumber pengetahuan dan kebenaran adalah Allah, sambil mengakui bahwa
manusia, sebagai pencari pengetahuan, turut berkontribusi dalam proses penemuan kebenaran. Para
intelektual Muslim terkemuka yang mengadvokasi Islamisasi pengetahuan meliputi Isma’il Raji al-
Farugi dan Sayyed Hussein Nasr. Keduanya menyoroti pentingnya menggabungkan pengetahuan
dengan nilai-nilai Islam, meskipun melalui metodologi yang berbeda. Penelitian ini bertujuan untuk
mengkaji konsep dan metodologi Islamisasi pengetahuan sebagaimana diuraikan oleh Isma'il Raji al-
Farugi dan Sayyed Hossein Nasr. Penelitian ini memanfaatkan sumber daya perpustakaan dan
mengadopsi metodologi kualitatif, dengan fokus pada analisis proses integrasi yang diusulkan oleh
para peneliti.

Kata Kunci: Epistemologi Islam, Isma’il Raji Al-Faruqi, Kontekstualisasi, Sayyed Hussein Nasr

PENDAHULUAN

Meskipun telah dicapai kemajuan yang signifikan di berbagai bidang ilmu
pengetahuan dan teknologi, jelas bahwa kemajuan material ini belum membawa rasa
kepuasan di kalangan masyarakat. Perkembangan ini telah membawa umat manusia
ke dalam kondisi nihilisme yang signifikan. Penting untuk mengevaluasi kembali ilmu
pengetahuan modern untuk memastikan bahwa ia secara setia mencerminkan prinsip-
prinsip dasarnya dan bahwa aplikasinya tidak membahayakan umat manusia.

Sangat tepat dan masuk akal untuk memulai pengembangan disiplin ilmu
yang berkaitan dengan Islam. Pendekatan ilmiah dalam Islam didasarkan pada
ketelitian intelektual, mengarahkan akal untuk menciptakan disiplin yang didasarkan
pada kesadaran dan keyakinan akan kekuasaan Allah SWT. Disiplin ini membawa kita
dari kegelapan menuju terang. Terang ini berasal dari Allah SWT.

Tanpa cahaya, mata tidak dapat melihat, mengamati, atau menilai fenomena
yang berbeda. Syed Muhammad Naquib Al-Attas, seorang cendekiawan dan filsuf

223
tinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025


https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/istinarah/index
mailto:handayanirita519@gmail.com

Muslim terkemuka dari Malaysia, berpendapat bahwa akar krisis dalam masyarakat
kontemporer terletak pada sains Barat, yang ia gambarkan sebagai relativistik dan
nihilistik, mencerminkan sikap dominan masyarakat modern. Sistem pendidikan
sekuler Barat, yang tidak didasarkan pada tauhid, telah menyebabkan pemisahan bagi
Muslim terkait rasa tujuan hidup mereka.

Al-Faruqgi berpendapat bahwa Islam menawarkan solusi untuk tantangan yang
dihadapi umat manusia saat ini. Ia secara konsisten menekankan kepada Muslim yang
melakukan tindakan tanpa perencanaan yang cermat dan menyeluruh bahwa
mencapal masa depan yang lebih baik memerlukan reformasi dalam bidang pemikiran
Islam. Hal ini menyiratkan bahwa Muslim seharusnya mencapai keunggulan tidak
hanya dalam ilmu-ilmu Islam tetapi juga dalam disiplin akademis modern. (Saefuddin,
2003)

Sayyed Hussein Nasr mengusulkan bahwa mengadopsi perspektif Sufi dapat
memberikan solusi praktis untuk krisis epistemologis yang ada. Penulis berpendapat
bahwa menghidupkan kembali studi ilmu-ilmu Islam sangat penting untuk
melindungi Islam dan warisan budayanya, memberikan pertahanan intelektual yang
kuat terhadap tradisi Islam, dan memerlukan analisis mendalam terhadap isu-isu
kontemporer dan kelemahan-kelemahan yang ada. (Nasr, 1983)

Pembahasan sebelumnya menyoroti pentingnya epistemologi Islam
sebagaimana diungkapkan oleh Isma'il Raji Al-Faruqi dan Sayyed Hussein Nast.
Kontribusi mereka menonjol secara signifikan karena partisipasi aktif mereka dalam
inisiatif yang berfokus pada Islamisasi Pengetahuan.

Artikel ini akan mengeksplorasi latar belakang epistemologi Islam, menyoroti
konsep-konsep kunci dan proses yang terlibat, sambil membandingkan perbedaan
dan kesamaan antara dua konsep Islamisasi.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini memanfaatkan sumber daya perpustakaan untuk mengkaji
epistemologi Islam Isma'il Raji Al'Faruqi dan Sayyed Hussein Nast, dengan fokus
pada interpretasi mereka tentang Islamisasi. Sumber utama meliputi karya “Tauhid”
oleh Isma'il Raji Al-Faruqi dan “Islam and the Misery of Modern Man” oleh Sayyed
Hussein Nasr, sementara sumber sekunder berkaitan dengan diskursus penulis
menggunakan metodologi kualitatif.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Epistemologi Islam mencakup beberapa pendekatan: Pendekatan genetik-
subjektif berpusat pada Islam, menjadikannya dasar untuk refleksi lebih lanjut.
Penelitian ini akan berfokus pada epistemologi Islam sebagai bidang utama
penyelidikan. Pendekatan kedua adalah pendekatan objektif, yang menempatkan
filsafat pengetahuan sebagai subjek, berfungsi sebagai dasar analisis, sementara Islam
dianalisis sebagai objek studi.

Dari kedua pendekatan tersebut, pendekatan pertama lebih tepat, khususnya
pendekatan subjektif. Alasannya, epistemologi Islam, yang berasal dari usaha
intelektual manusia, tidak bertujuan untuk menafsirkan Islam; melainkan tujuannya

224
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



adalah untuk mengeksplorasi proses penguasaan pengetahuan, metodologi
pengetahuan, esensi pengetahuan, dan aspek-aspek terkait lainnya. Akibatnya,
epistemologi secara ketat mengkaji persepsi pengetahuan dalam konteks Islam,
metodologi yang digunakan, dan jalur-jalur di mana individu memperoleh kebenaran
sesuai dengan prinsip-prinsip Islam. (Amien, 1983) Epistemologi Islam menawarkan
alternatif yang kredibel terhadap kebuntuan yang ditimbulkan oleh berbagai konsep
kontemporer yang sebagian besar berasal dari rasionalisme dan materialisme. (Amien,

1983)

Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi, di satu sisi, telah memberikan
dampak positif terhadap kualitas hidup manusia. Pendekatan modern dalam industri,
komunikasi, dan transportasi telah menunjukkan efektivitas yang signifikan. D1 sisi
lain, ilmu pengetahuan dan teknologi dapat menimbulkan konsekuensi negatif, yang
mengancam kehidupan dan martabat manusia. Contoh yang signifikan termasuk bom
atom yang menyebabkan kematian ratusan ribu orang di Hiroshima dan Nagasaki
pada tahun 1945, serta berbagai insiden lainnya.

Pandangan saat ini tentang kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi dapat
dirangkum dengan pertanyaan: “Apakah ini mimpi atau ancamanr?” Kemajuan dalam
ilmu pengetahuan alam telah menghasilkan teknologi komunikasi, elektronik, dan
senjata canggih, yang memiliki kemampuan untuk menimbulkan kerusakan besar
pada umat manusia dalam waktu singkat. Sementara itu, ilmu sosial, terutama prinsip-
prinsip ekonomi, menekankan bahwa “dengan pengorbanan terkecil, harus diperoleh
keuntungan terbesar.” Pandangan ini akan secara bertahap memperkuat budaya
persaingan di antara individu, kelompok, dan negara, yang berpotensi menimbulkan
konflik tersembunyi.

Dari perspektif ini, pertanyaan kritis muncul, sering kali diungkapkan dengan
menegaskan bahwa ilmu pengetahuan dan teknologi yang sangat canggih merupakan
ancaman yang signifikan, tidak hanya bagi kehidupan manusia tetapi juga bagi semua
makhluk hidup di planet ini. Mengingat kondisi yang menantang saat ini, individu
mulai menjajaki solusi alternatif. Sebagai pengikut Islam, kami meyakini bahwa agama
kami menyediakan cara yang paling tepat untuk melindungi kehidupan manusia dan
seluruh alam semesta. Islam mewakili ketenangan, dan umat Muslim menjadi sumber
kasih sayang bagi seluruh keberadaan. Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi
seharusnya selaras dengan prinsip dan perspektif ajaran Islam. Akibatnya, ilmuwan
dan cendekiawan Muslim mempromosikan pembentukan gerakan yang berfokus
pada penerapan prinsip-prinsip Islam dalam bidang ilmu pengetahuan. Aspek lain
dari gerakan ini adalah mengurangi dampak budaya sekuler Barat secara global,
termasuk di dunia Islam kontemporer.

Islamisasi merujuk pada proses menyelaraskan suatu entitas dengan prinsip-
prinsip dan ajaran Islam. Istilah Islam mencakup spektrum luas sikap mental,
tindakan, dan pendapat atau ajaran yang diakui sebagai pengalaman pribadi atau
interpretasi ajaran Islam oleh individu yang bersangkutan. Konsep Islamisasi ilmu
pengetahuan berkaitan dengan perkembangan eksplorasi ilmiah melalui perspektif
Islam atau integrasi prinsip-prinsip ilmiah dengan ajaran Islam, suatu pandangan yang
luas didukung oleh para cendekiawan terkait. Seperti yang dinyatakan oleh A. M.

225
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



Sacfuddin, Islamisasi ilmu pengetahuan berarti menempatkan Al-Qut'an dan hadis
sebagai kerangka dasar untuk eksplorasi ilmiah. Saefuddin mengemukakan
kekhawatiran ~ tentang arah perkembangan ilmiah saat ini, menekankan
ketidakselarasannya dengan nilai-nilai yang diajarkan oleh Islam. (Agus, 2005)

Latar Belakang Islamisasi

Budaya Barat, yang telah mengalami proses sekularisasi, memegang
pemisahan yang jelas antara ilmu pengetahuan dan agama. (Ihsan, Nur Hadi, 2021)
Hal ini menyebabkan pemisahan antara nilai-nilai spiritual Islam dan kemajuan ilmu
pengetahuan modern, menghasilkan dua kelompok terpisah: satu yang berpegang
teguh pada tradisi agama namun kesulitan menghadapi tantangan kontemporer, dan
lainnya yang telah mengadopsi pengaruh Barat dan menjauh dari dasar-dasar
agamanya. Budaya Barat telah mengalami proses sekularisasi yang secara jelas
membedakan batas antara ilmu pengetahuan dan agama.

Kontekstual ini menjadi landasan bagi pembelaan Al-Faruqi terhadap Islam.
Selama bertahun-tahun, pandangan tentang Islam sebagian besar dibentuk oleh
cendekiawan Barat. Konsep Islam seolah-olah diperbarui untuk mencakup dimensi
sekuler; namun, ia menganggap penting untuk “kembali ke keaslian asli” Islam.

Isma'ill Raji al-Faruqi menganggap Islam relevan dengan setiap aspek
kehidupan manusia. Di dunia ini, setiap peristiwa bersifat sengaja, dan tidak ada yang
ada tanpa niat atau makna. Al-Faruqi menegaskan bahwa Islamisasi ilmu pengetahuan
menangani tantangan identitas dan intelektual yang dihadapi oleh Muslim modern.
Didien Saefuddin Al-Farugi memandang Islamisasi sebagai proses yang melibatkan
rekonstruksi pengetahuan dengan memasukkan perspektif Islam ke dalam ilmu
pengetahuan modern, sehingga secara efektif menghubungkan pengetahuan agama
dan sekulet.

Secara bersamaan, Sayyed Hussein Nasr menyoroti aspek filosofis. Konsep
Islamisasi Sayyed menegaskan bahwa ilmu pengetahuan berfungsi sebagai
penyeimbang terhadap pengaruh dominan pengetahuan Barat kontemporer, yang
sekuler dan dianggap telah meninggalkan dimensi spiritual dan transendentalnya
akibat fokus pada rasionalitas dan materialisme. Hal ini menggambarkan
ketidakseimbangan antara pemahaman ilmiah dan keyakinan agama, sebuah
tantangan yang terus dihadapi oleh Muslim modern. Penting bagi mereka untuk
mengevaluasi ulang dan menetapkan prinsip-prinsip yang kokoh sebagai respons
terthadap tantangan yang dihadapi, sehingga melindungi diri dari keraguan dan
ketidakpastian. (Nasr, 1983)

Sayyed Hussein Nasr menjelaskan konsep scientia sacra, yang mencakup
pengetahuan yang berakar pada wahyu, tradisi, dan metafisika Islam. Pendekatan ini
memandang pengetahuan tidak hanya sebagai alat teknis, tetapi juga sebagai
perjalanan spiritual menuju pencerahan dan hubungan yang lebih dalam dengan yang
ilahi. (Abitolkha, 2021)

Islamisasi ilmu pengetahuan melibatkan revitalisasi kegiatan akademik dan
tujuan untuk membangun kembali peradaban Islam. Al-Farugi menekankan
pentingnya metodologi dan kerangka pendidikan, sementara Nasr memprioritaskan

226
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



nilai-nilai spiritual dan aspek metafisika. Meskipun area penekanan mereka berbeda,
mereka memiliki tujuan yang sama: menyatukan ilmu pengetahuan dan agama,
memungkinkan umat Islam menghadapi tantangan yang ditimbulkan oleh globalisasi,
sekularisasi, dan krisis identitas, terutama di Indonesia. (Sawaluddin, S, Harahap, KS,
2022)

Konsep Islamisasi

Perspektif dan interpretasi Al-Faruqi tentang Islam berakar pada doktrin
Tawhid (Keesaan Tuhan), menggabungkan penegasan tradisional tentang sentralitas
monoteisme dengan interpretasi modern (ijtthad), dan mengintegrasikan Islam ke
dalam kehidupan kontemporer. Dalam bukunya, Tawhid: Implikasinya bagi
Pemikiran dan Kehidupan, ia memaparkan Tawhid sebagai unsur esensial
pengalaman keagamaan, landasan Islam, dan prinsip panduan bagi sejarah,
pengetahuan, etika, estetika, umat (komunitas Muslim), keluarga, serta tatanan politik,
sosial, ekonomi, dan global. Tawhid tetap menjadi kerangka moral yang penting dan
berfungsi sebagai dasar pengembangan nilai-nilai baru yang beragam di berbagai
aspek kehidupan. Ajaran-ajaran ini harus tetap terhubung dengan sumbernya dan
tidak dapat berdiri sendiri. Bagi Muslim, setiap aspek nilai-nilai yang diciptakan
manusia dipengaruhi oleh otoritas tertinggi, yaitu Allah. Oleh karena itu, wajar untuk
menyatakan bahwa individu harus bertanggung jawab atas perilaku mereka terkait
alam, masyarakat, dan kesejahteraan pribadi mereka. (Al-Faruqi, 1998)

Isma'il Raji Al-Faruqi menyoroti bahwa esensi Islamisasi adalah menjaga
Tawhid sebagai landasan utama semua upaya ilmiah. Tawhid dianggap bukan hanya
sebagai sistem keyakinan, tetapi juga kerangka dasar yang mendukung kemajuan ilmu
pengetahuan. Akibatnya, pengetahuan memenuhi baik tujuan duniawi maupun yang
berkaitan dengan kehidupan setelah kematian. Dalam konteks ini, epistemologi Al-
Farugqi menunjukkan bahwa Tawhid berfungsi sebagai penangkal yang kokoh
terthadap skeptisisme, prinsip yang telah diakui di kalangan terpelajar dan
mempengaruhi masyarakat luas. (Inayah, 2018)

Inti dari visi Faruqi berpusat pada Islamisasi pengetahuan. Dia menegaskan
bahwa stagnasi ekonomi, politik, dan religio-budaya umat Islam terutama disebabkan
oleh dualisme sistem pendidikan di dunia Islam, erosi identitas, dan ketidakhadiran
visi yang jelas. Faruqi menegaskan bahwa ada dua solusi esensial: pemeriksaan
peradaban Islam dan integrasi pengetahuan kontemporer dalam konteks Islam, yang
harus disampaikan melalui sistem pendidikan Islam yang terpadu. (Soleh, 2011)

Sayyed menegaskan bahwa tantangan intelektual yang dihadirkan oleh
masyarakat Barat modern bagi umat Islam kontemporer adalah keharusan untuk
menghidupkan kembali tradisi Islam sebagai sumber utama segala pengetahuan. Ia
berpendapat bahwa tradisi Islam mencakup pandangan tentang realitas, hierarki
keberadaan, dan aspek suci yang berfokus pada pencapaian pengetahuan yang lebih
tinggi. (Nast, 1983)

Proses Islamisasi

Pandangan Isma'il Raji Al-Faruqi tentang Islamisasi dimulai dengan integrasi
dua kerangka pendidikan, yaitu sistem pendidikan Islam dan sekuler. Langkah

227
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



berikutnya melibatkan pengembangan perspektif Islam. Langkah ini bertujuan untuk
mencegah umat Islam menerima sekularisme, yang dapat menyebabkan
penyimpangan dari prinsip-prinsip Islam. Faruqi mengusulkan bahwa hal ini dapat
dicapai dengan menganalisis budaya Islam. (Al-Faruqi, 1998) Proses Islamisasi harus
sejalan dengan beberapa prinsip inti yang mencerminkan esensi sejati Islam. Untuk
memulihkan disiplin dalam kerangka Islam, penting untuk merumuskan teori,
metode, prinsip, dan tujuan yang sejalan dengan berikut ini:

1. Kesatuan Allah,

Kesatuan Alam Semesta,

Kesatuan Kebenaran dan Pengetahuan,
Kesatuan Kehidupan, dan

Kesatuan Manusia.

DAl

Faruqgi menekankan bahwa Kesatuan Allah merupakan prinsip dasar Islam,
mencakup semua dimensi keyakinan Islam. Bagi Faruqi, setiap peristiwa di dunia ini
dipandu oleh tujuan, setiap kejadian memiliki makna, dan tidak ada yang ada tanpa
arti.

Sayyed Hussein Nasr menyoroti pentingnya umat Islam menghidupkan
kembali studi ilmu-ilmu Islam. Saat umat Islam mengejar studi ilmu-ilmu umum,
penting bagi mereka untuk menunjukkan komitmen terhadap prinsip-prinsip Islam
dan memupuk hubungan harmonis antara ilmu-ilmu Islam dengan disiplin filsafat,
teologi, dan metafisika. Dalam konteks nilai-nilai, ilmu Islam bertujuan untuk
mencapal pengetahuan yang mempromosikan perkembangan spiritual dan
keselamatan bagi para cendekiawan, sehingga pentingnya ilmu ini menjadi lebih sulit
untuk diidentifikasi. (Widiyanto, 2017)

Isma'il Raji Al-Faruqi dan Sayyed Hussein Nasr keduanya menegaskan bahwa
pengetahuan intelektual secara intrinsik terhubung dengan Islamisasi; kedua konsep
ini harus coexist secara harmonis.

Analisis Kosep Islamisasi Ilmu Pengetahuan Isma’il Raji Al-Faruqi dan
Sayyed Hussein Nasr

Konsep Islamisasi, yang dikemukakan oleh Isma'il Raji Al-Faruqi dan Sayyed
Hussein Nasr, muncul dari kekhawatiran intelektual terhadap dominasi epistemologi
sekuler Barat. Pemisahan antara agama dan ilmu pengetahuan telah menyebabkan
krisis identitas dan peradaban yang signifikan di kalangan komunitas Muslim.

Konsep Islamisasi Al-Faruqi menekankan pengembangan pengetahuan yang
memungkinkan umat Islam memahami dunia dan mencapai kebahagiaan di dunia
dan akhirat. Tujuannya adalah untuk mengatasi tantangan identitas dan
intelektualisme yang mereka hadapi, berdasarkan prinsip Tawhid. Memahami Tawhid
sebagai landasan semua upaya dalam komunitas Muslim sangat penting. Penting
untuk menerapkan nilai-nilai ini sesuai dengan konteks kontemporer, yang
memerlukan peninjauan ulang interpretasi sebelumnya. Penting untuk mengklarifikasi
implikasi Tawhid dalam segala dimensinya. Al-Faruqi menekankan pentingnya Islam
dan Tawhid sebagai komponen inti peradaban Islam, menunjukkan keterapanannya
di berbagai bidang termasuk budaya, sejarah peradaban, kekayaan, dan kebijaksanaan.

228
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



Semua konsep ini terangkum dalam satu frasa yang dikenal sebagai Tawhid. (Sofian
Hadi, 2019)

Perspektif Al-Farugi bertujuan untuk menempatkan tawhid sebagai prinsip
esensial untuk wupaya praktis dalam proses Islamisasi pengetahuan yang
komprehensif. Ia bertujuan untuk menggabungkan prinsip-prinsip Al-Qur'an dengan
kebutuhan dan kemajuan kontemporer. Semua ajaran Islam signifikan dan saling
terkait dengan masyarakat modern.

Ia menegaskan bahwa Islam harus membangun hubungan yang jelas antara
prinsip-prinsipnya dengan prinsip-prinsip masyarakat Barat. Konsep Islamisasi
pengetahuan memungkinkan integrasi unsur-unsur berharga dan menguntungkan
dari pengetahuan Barat dalam kerangka Islam.

Konsep Islamisasi, yang diuraikan oleh Sayyed, bertujuan untuk
mengembangkan  pengetahuan yang berakar pada prinsip-prinsip  Islam,
menggabungkan dimensi spiritual dan transenden. (Sani, 1998)

Dua konsep mengenai Islamisasi pengetahuan, sebagaimana diuraikan oleh
Isma'il Raji Al-Farugi, menekankan pentingnya Islam dalam semua aspek kehidupan
manusia melalui prinsip tawhid. Demikian pula, Sayyed Hussein Nasr mengadvokasi
pandangan spiritual dan transenden yang mengintegrasikan pengetahuan dengan
prinsip-prinsip Islam, memupuk harmoni, keseimbangan, dan keberadaan yang
bermakna bagi Muslim dalam kehidupan dunia dan akhirat.

KESIMPULAN DAN REKOMENDASI

Isma'il Raji Al-Faruqi adalah cendekiawan Muslim terkemuka yang konsep
Islamisasinya bertujuan untuk menghidupkan kembali peradaban Islam dan
memulihkan signifikansinya secara historis, dengan menekankan prinsip-prinsip dasar
Islam di hadapan tantangan kontemporer. Ia menyoroti pentingnya mengkaji ilmu
pengetahuan Islam melalui perspektif historis, kontemporer, dan Barat modern untuk
mendorong integrasi pengetahuan yang komprehensif. Sementara itu, Sayyed Hussein
Nasr menyoroti pentingnya aspek spiritual dan transendental, karena ia memandang
pengetahuan Barat terlalu terfokus pada rasionalitas dan materialisme.

Elemen umum antara kedua konsep Islamisasi adalah pentingnya menyatukan
ilmu pengetahuan dan agama untuk mencapai keseimbangan dalam hidup dan meraih
kepuasan. Selain itu, keduanya mengkhawatirkan ilmu pengetahuan sekuler, yang
dianggap mengurangi signifikansi religiusnya. Perbedaan antara keduanya terletak
pada metodologi dan fokus penelitian masing-masing. Al-Faruqi menyoroti
pentingnya mengintegrasikan pengetahuan dalam kerangka ilmiah Islam dan Barat,
sedangkan Nasr lebih menekankan aspek spiritual dan transendental. Perbedaan
utama antara keduanya terletak pada penckanan Al-Faruqi pada promosi nilai-nilai
Islam, sedangkan Nasr menyoroti pentingnya memahami struktur hierarkis ilmu
pengetahuan.

229
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



REFERENSI

Abitolkha, A. M. (2021). Ajaran Sayyed Hossein Nasr tentang Sufisme dan
Relevansinya dengan Masyarakat Modern. Jurmal Teologia, 32(2), 331-356.

Agus, B. (2005). Islamisasi Lmu-linn Sosial. Laboratorium Sosiologi Fisip Unand.
Al-Faruqi, I. R. (1998). Taubid, terjemabhan Rabmani Astuti. Pustaka Mizan.
Amien, M. M. (1983). Epistemologi Isiam (Pengantar Filsafat Pengetahunan Islam). Ul Press.

Thsan, Nur Hadi, D. (2021). Hubungan Agama dan Sains: Telaah Kritis Sejarah
Filsafat Sains Islam dan Modern. In#izar, 27(2), 97-111.

Inayah, F. (2018). Tauhid Sebagai Prinsip Ilmu Pengetahuan. Tasfiyah: Jurnal Pemikiran
Islam, 2(1), 97-108.

Nasrt, S. H. (1983). Isiam Dan Nestapa Manusia Modern. Pustaka.

Saefuddin, D. (2003). Pemikiran Modern dan Postmodern Islam. PT Gramedia
Widiasarana Indonesia.

Sani, A. (1998). Lintasan Sejarah Pemikiran Perkembangan Modern dalam Islam. PT Raja
Grafindo Persada.

Sawaluddin, S, Harahap, KS, & R. (2022). Islamisasi Ilmu Pengetahuan dan Akibat-
Akibatnya: Kajian Terhadap Gagasan Isma’il Raji Al-Faruqi. Jurnal Pendidikan
Agama Islam, 10(2).

Sofian Hadi, D. (2019). Tauhid Sebagai Prinsip Primordial Peradaban Islam: Studi
Pemikiran Isma’il Raji Al-Faruqi. Tsagafah, 15(2), 265-288.

Soleh, A. K. (2011). Mencermati Konsep Islamisasi Ilmu Isma’il Raji Al-Faruqi. U/
Albab: Jurnal Studi Islam, 12(1), 80-95.

Widiyanto, A. (2017). Rekontektualisasi Pemikiran Sayyed Hussein Nasr tentang
Bangunan Ilmu Pengetahuan dan Pendidikan Islam. ISLAMICA: Jurnal Studi
Kelsiaman, 11(2), 420—448.

230
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



