
  

Istinarah: Riset Keagamaan, Sosial dan Budaya, Vol. 7 (2), 2025, (Juli-Desember) 

 

ISSN Print : 2714-7762 ISSN Online : 2716-3539 

 

Tersedia online di: https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/istinarah/index  

 

223 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

Kontekstualisasi Epistemologi Islam Isma’il Raji al-Faruqi dan 

Sayyed Hussein Nasr 
 

Rita Handayani1, Aulia Fahmi2 
1 Universitas Islam Negeri Mahmud Yunus Batusangkar, Indonesia 
2 Universitas Islam Negeri Mahmud Yunus Batusangkar, Indonesia 

handayanirita519@gmail.com  
 

Abstract  

Islamic epistemology positions Islam as the primary focus of examination. Islamic epistemology posits 

that the source of knowledge and truth is Allah, while recognizing that humans, as seekers of 

knowledge, contribute to the process of discerning truth. Prominent Muslim intellectuals advocating 

for the Islamization of knowledge encompass Isma’il Raji al-Faruqi and Sayyed Hussein Nasr. Both 

highlight the significance of merging knowledge with Islamic values, albeit through distinct 

methodologies. This study seeks to examine the concept and methodologies of the islamization of 

knowledge as articulated by Isma'il Raji al-Faruqi and Sayyed Hossein Nasr. This study utilizes library 

resources and adopts a qualitative methodology, concentrating on the analysis of the integration 

process suggested by the researchers. 

Keyword: Islamic Epistemology, Isma’il Raji Al-Faruqi, Contextualization, Sayyed Hussein Nasr 

 

Abstrak 

Epistemologi Islam menempatkan Islam sebagai fokus utama dalam penyelidikan. Epistemologi Islam 

berpendapat bahwa sumber pengetahuan dan kebenaran adalah Allah, sambil mengakui bahwa 

manusia, sebagai pencari pengetahuan, turut berkontribusi dalam proses penemuan kebenaran. Para 

intelektual Muslim terkemuka yang mengadvokasi Islamisasi pengetahuan meliputi Isma’il Raji al-

Faruqi dan Sayyed Hussein Nasr. Keduanya menyoroti pentingnya menggabungkan pengetahuan 

dengan nilai-nilai Islam, meskipun melalui metodologi yang berbeda. Penelitian ini bertujuan untuk 

mengkaji konsep dan metodologi Islamisasi pengetahuan sebagaimana diuraikan oleh Isma'il Raji al-

Faruqi dan Sayyed Hossein Nasr. Penelitian ini memanfaatkan sumber daya perpustakaan dan 

mengadopsi metodologi kualitatif, dengan fokus pada analisis proses integrasi yang diusulkan oleh 

para peneliti. 

Kata Kunci: Epistemologi Islam, Isma’il Raji Al-Faruqi, Kontekstualisasi, Sayyed Hussein Nasr 

PENDAHULUAN 

Meskipun telah dicapai kemajuan yang signifikan di berbagai bidang ilmu 

pengetahuan dan teknologi, jelas bahwa kemajuan material ini belum membawa rasa 

kepuasan di kalangan masyarakat. Perkembangan ini telah membawa umat manusia 

ke dalam kondisi nihilisme yang signifikan. Penting untuk mengevaluasi kembali ilmu 

pengetahuan modern untuk memastikan bahwa ia secara setia mencerminkan prinsip-

prinsip dasarnya dan bahwa aplikasinya tidak membahayakan umat manusia. 

Sangat tepat dan masuk akal untuk memulai pengembangan disiplin ilmu 

yang berkaitan dengan Islam. Pendekatan ilmiah dalam Islam didasarkan pada 

ketelitian intelektual, mengarahkan akal untuk menciptakan disiplin yang didasarkan 

pada kesadaran dan keyakinan akan kekuasaan Allah SWT. Disiplin ini membawa kita 

dari kegelapan menuju terang. Terang ini berasal dari Allah SWT. 

Tanpa cahaya, mata tidak dapat melihat, mengamati, atau menilai fenomena 

yang berbeda. Syed Muhammad Naquib Al-Attas, seorang cendekiawan dan filsuf 

https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/istinarah/index
mailto:handayanirita519@gmail.com


 

224 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

Muslim terkemuka dari Malaysia, berpendapat bahwa akar krisis dalam masyarakat 

kontemporer terletak pada sains Barat, yang ia gambarkan sebagai relativistik dan 

nihilistik, mencerminkan sikap dominan masyarakat modern. Sistem pendidikan 

sekuler Barat, yang tidak didasarkan pada tauhid, telah menyebabkan pemisahan bagi 

Muslim terkait rasa tujuan hidup mereka.  

Al-Faruqi berpendapat bahwa Islam menawarkan solusi untuk tantangan yang 

dihadapi umat manusia saat ini. Ia secara konsisten menekankan kepada Muslim yang 

melakukan tindakan tanpa perencanaan yang cermat dan menyeluruh bahwa 

mencapai masa depan yang lebih baik memerlukan reformasi dalam bidang pemikiran 

Islam. Hal ini menyiratkan bahwa Muslim seharusnya mencapai keunggulan tidak 

hanya dalam ilmu-ilmu Islam tetapi juga dalam disiplin akademis modern. (Saefuddin, 

2003) 

 Sayyed Hussein Nasr mengusulkan bahwa mengadopsi perspektif Sufi dapat 

memberikan solusi praktis untuk krisis epistemologis yang ada. Penulis berpendapat 

bahwa menghidupkan kembali studi ilmu-ilmu Islam sangat penting untuk 

melindungi Islam dan warisan budayanya, memberikan pertahanan intelektual yang 

kuat terhadap tradisi Islam, dan memerlukan analisis mendalam terhadap isu-isu 

kontemporer dan kelemahan-kelemahan yang ada. (Nasr, 1983) 

 Pembahasan sebelumnya menyoroti pentingnya epistemologi Islam 

sebagaimana diungkapkan oleh Isma'il Raji Al-Faruqi dan Sayyed Hussein Nasr. 

Kontribusi mereka menonjol secara signifikan karena partisipasi aktif mereka dalam 

inisiatif yang berfokus pada Islamisasi Pengetahuan. 

 Artikel ini akan mengeksplorasi latar belakang epistemologi Islam, menyoroti 

konsep-konsep kunci dan proses yang terlibat, sambil membandingkan perbedaan 

dan kesamaan antara dua konsep Islamisasi. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini memanfaatkan sumber daya perpustakaan untuk mengkaji 

epistemologi Islam Isma'il Raji Al'Faruqi dan Sayyed Hussein Nasr, dengan fokus 

pada interpretasi mereka tentang Islamisasi. Sumber utama meliputi karya “Tauhid” 

oleh Isma'il Raji Al-Faruqi dan “Islam and the Misery of Modern Man” oleh Sayyed 

Hussein Nasr, sementara sumber sekunder berkaitan dengan diskursus penulis 

menggunakan metodologi kualitatif. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Epistemologi Islam mencakup beberapa pendekatan: Pendekatan genetik-

subjektif berpusat pada Islam, menjadikannya dasar untuk refleksi lebih lanjut. 

Penelitian ini akan berfokus pada epistemologi Islam sebagai bidang utama 

penyelidikan. Pendekatan kedua adalah pendekatan objektif, yang menempatkan 

filsafat pengetahuan sebagai subjek, berfungsi sebagai dasar analisis, sementara Islam 

dianalisis sebagai objek studi. 

Dari kedua pendekatan tersebut, pendekatan pertama lebih tepat, khususnya 

pendekatan subjektif. Alasannya, epistemologi Islam, yang berasal dari usaha 

intelektual manusia, tidak bertujuan untuk menafsirkan Islam; melainkan tujuannya 



 

225 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

adalah untuk mengeksplorasi proses penguasaan pengetahuan, metodologi 

pengetahuan, esensi pengetahuan, dan aspek-aspek terkait lainnya. Akibatnya, 

epistemologi secara ketat mengkaji persepsi pengetahuan dalam konteks Islam, 

metodologi yang digunakan, dan jalur-jalur di mana individu memperoleh kebenaran 

sesuai dengan prinsip-prinsip Islam. (Amien, 1983) Epistemologi Islam menawarkan 

alternatif yang kredibel terhadap kebuntuan yang ditimbulkan oleh berbagai konsep 

kontemporer yang sebagian besar berasal dari rasionalisme dan materialisme. (Amien, 

1983) 

Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi, di satu sisi, telah memberikan 

dampak positif terhadap kualitas hidup manusia. Pendekatan modern dalam industri, 

komunikasi, dan transportasi telah menunjukkan efektivitas yang signifikan. Di sisi 

lain, ilmu pengetahuan dan teknologi dapat menimbulkan konsekuensi negatif, yang 

mengancam kehidupan dan martabat manusia. Contoh yang signifikan termasuk bom 

atom yang menyebabkan kematian ratusan ribu orang di Hiroshima dan Nagasaki 

pada tahun 1945, serta berbagai insiden lainnya. 

Pandangan saat ini tentang kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi dapat 

dirangkum dengan pertanyaan: “Apakah ini mimpi atau ancaman?” Kemajuan dalam 

ilmu pengetahuan alam telah menghasilkan teknologi komunikasi, elektronik, dan 

senjata canggih, yang memiliki kemampuan untuk menimbulkan kerusakan besar 

pada umat manusia dalam waktu singkat. Sementara itu, ilmu sosial, terutama prinsip-

prinsip ekonomi, menekankan bahwa “dengan pengorbanan terkecil, harus diperoleh 

keuntungan terbesar.” Pandangan ini akan secara bertahap memperkuat budaya 

persaingan di antara individu, kelompok, dan negara, yang berpotensi menimbulkan 

konflik tersembunyi.  

Dari perspektif ini, pertanyaan kritis muncul, sering kali diungkapkan dengan 

menegaskan bahwa ilmu pengetahuan dan teknologi yang sangat canggih merupakan 

ancaman yang signifikan, tidak hanya bagi kehidupan manusia tetapi juga bagi semua 

makhluk hidup di planet ini. Mengingat kondisi yang menantang saat ini, individu 

mulai menjajaki solusi alternatif. Sebagai pengikut Islam, kami meyakini bahwa agama 

kami menyediakan cara yang paling tepat untuk melindungi kehidupan manusia dan 

seluruh alam semesta. Islam mewakili ketenangan, dan umat Muslim menjadi sumber 

kasih sayang bagi seluruh keberadaan. Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi 

seharusnya selaras dengan prinsip dan perspektif ajaran Islam. Akibatnya, ilmuwan 

dan cendekiawan Muslim mempromosikan pembentukan gerakan yang berfokus 

pada penerapan prinsip-prinsip Islam dalam bidang ilmu pengetahuan. Aspek lain 

dari gerakan ini adalah mengurangi dampak budaya sekuler Barat secara global, 

termasuk di dunia Islam kontemporer.  

Islamisasi merujuk pada proses menyelaraskan suatu entitas dengan prinsip-

prinsip dan ajaran Islam. Istilah Islam mencakup spektrum luas sikap mental, 

tindakan, dan pendapat atau ajaran yang diakui sebagai pengalaman pribadi atau 

interpretasi ajaran Islam oleh individu yang bersangkutan. Konsep Islamisasi ilmu 

pengetahuan berkaitan dengan perkembangan eksplorasi ilmiah melalui perspektif 

Islam atau integrasi prinsip-prinsip ilmiah dengan ajaran Islam, suatu pandangan yang 

luas didukung oleh para cendekiawan terkait. Seperti yang dinyatakan oleh A. M. 



 

226 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

Saefuddin, Islamisasi ilmu pengetahuan berarti menempatkan Al-Qur'an dan hadis 

sebagai kerangka dasar untuk eksplorasi ilmiah. Saefuddin mengemukakan 

kekhawatiran tentang arah perkembangan ilmiah saat ini, menekankan 

ketidakselarasannya dengan nilai-nilai yang diajarkan oleh Islam. (Agus, 2005) 

Latar Belakang Islamisasi 

Budaya Barat, yang telah mengalami proses sekularisasi, memegang 

pemisahan yang jelas antara ilmu pengetahuan dan agama. (Ihsan, Nur Hadi, 2021) 

Hal ini menyebabkan pemisahan antara nilai-nilai spiritual Islam dan kemajuan ilmu 

pengetahuan modern, menghasilkan dua kelompok terpisah: satu yang berpegang 

teguh pada tradisi agama namun kesulitan menghadapi tantangan kontemporer, dan 

lainnya yang telah mengadopsi pengaruh Barat dan menjauh dari dasar-dasar 

agamanya. Budaya Barat telah mengalami proses sekularisasi yang secara jelas 

membedakan batas antara ilmu pengetahuan dan agama. 

 Kontekstual ini menjadi landasan bagi pembelaan Al-Faruqi terhadap Islam. 

Selama bertahun-tahun, pandangan tentang Islam sebagian besar dibentuk oleh 

cendekiawan Barat. Konsep Islam seolah-olah diperbarui untuk mencakup dimensi 

sekuler; namun, ia menganggap penting untuk “kembali ke keaslian asli” Islam.  

Isma'il Raji al-Faruqi menganggap Islam relevan dengan setiap aspek 

kehidupan manusia. Di dunia ini, setiap peristiwa bersifat sengaja, dan tidak ada yang 

ada tanpa niat atau makna. Al-Faruqi menegaskan bahwa Islamisasi ilmu pengetahuan 

menangani tantangan identitas dan intelektual yang dihadapi oleh Muslim modern. 

Didien Saefuddin Al-Faruqi memandang Islamisasi sebagai proses yang melibatkan 

rekonstruksi pengetahuan dengan memasukkan perspektif Islam ke dalam ilmu 

pengetahuan modern, sehingga secara efektif menghubungkan pengetahuan agama 

dan sekuler.  

Secara bersamaan, Sayyed Hussein Nasr menyoroti aspek filosofis. Konsep 

Islamisasi Sayyed menegaskan bahwa ilmu pengetahuan berfungsi sebagai 

penyeimbang terhadap pengaruh dominan pengetahuan Barat kontemporer, yang 

sekuler dan dianggap telah meninggalkan dimensi spiritual dan transendentalnya 

akibat fokus pada rasionalitas dan materialisme. Hal ini menggambarkan 

ketidakseimbangan antara pemahaman ilmiah dan keyakinan agama, sebuah 

tantangan yang terus dihadapi oleh Muslim modern. Penting bagi mereka untuk 

mengevaluasi ulang dan menetapkan prinsip-prinsip yang kokoh sebagai respons 

terhadap tantangan yang dihadapi, sehingga melindungi diri dari keraguan dan 

ketidakpastian. (Nasr, 1983) 

 Sayyed Hussein Nasr menjelaskan konsep scientia sacra, yang mencakup 

pengetahuan yang berakar pada wahyu, tradisi, dan metafisika Islam. Pendekatan ini 

memandang pengetahuan tidak hanya sebagai alat teknis, tetapi juga sebagai 

perjalanan spiritual menuju pencerahan dan hubungan yang lebih dalam dengan yang 

ilahi. (Abitolkha, 2021) 

 Islamisasi ilmu pengetahuan melibatkan revitalisasi kegiatan akademik dan 

tujuan untuk membangun kembali peradaban Islam. Al-Faruqi menekankan 

pentingnya metodologi dan kerangka pendidikan, sementara Nasr memprioritaskan 



 

227 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

nilai-nilai spiritual dan aspek metafisika. Meskipun area penekanan mereka berbeda, 

mereka memiliki tujuan yang sama: menyatukan ilmu pengetahuan dan agama, 

memungkinkan umat Islam menghadapi tantangan yang ditimbulkan oleh globalisasi, 

sekularisasi, dan krisis identitas, terutama di Indonesia. (Sawaluddin, S, Harahap, KS, 

2022) 

Konsep Islamisasi 

Perspektif dan interpretasi Al-Faruqi tentang Islam berakar pada doktrin 

Tawhid (Keesaan Tuhan), menggabungkan penegasan tradisional tentang sentralitas 

monoteisme dengan interpretasi modern (ijtihad), dan mengintegrasikan Islam ke 

dalam kehidupan kontemporer. Dalam bukunya, Tawhid: Implikasinya bagi 

Pemikiran dan Kehidupan, ia memaparkan Tawhid sebagai unsur esensial 

pengalaman keagamaan, landasan Islam, dan prinsip panduan bagi sejarah, 

pengetahuan, etika, estetika, umat (komunitas Muslim), keluarga, serta tatanan politik, 

sosial, ekonomi, dan global. Tawhid tetap menjadi kerangka moral yang penting dan 

berfungsi sebagai dasar pengembangan nilai-nilai baru yang beragam di berbagai 

aspek kehidupan. Ajaran-ajaran ini harus tetap terhubung dengan sumbernya dan 

tidak dapat berdiri sendiri. Bagi Muslim, setiap aspek nilai-nilai yang diciptakan 

manusia dipengaruhi oleh otoritas tertinggi, yaitu Allah. Oleh karena itu, wajar untuk 

menyatakan bahwa individu harus bertanggung jawab atas perilaku mereka terkait 

alam, masyarakat, dan kesejahteraan pribadi mereka. (Al-Faruqi, 1998) 

Isma'il Raji Al-Faruqi menyoroti bahwa esensi Islamisasi adalah menjaga 

Tawhid sebagai landasan utama semua upaya ilmiah. Tawhid dianggap bukan hanya 

sebagai sistem keyakinan, tetapi juga kerangka dasar yang mendukung kemajuan ilmu 

pengetahuan. Akibatnya, pengetahuan memenuhi baik tujuan duniawi maupun yang 

berkaitan dengan kehidupan setelah kematian. Dalam konteks ini, epistemologi Al-

Faruqi menunjukkan bahwa Tawhid berfungsi sebagai penangkal yang kokoh 

terhadap skeptisisme, prinsip yang telah diakui di kalangan terpelajar dan 

mempengaruhi masyarakat luas. (Inayah, 2018) 

Inti dari visi Faruqi berpusat pada Islamisasi pengetahuan. Dia menegaskan 

bahwa stagnasi ekonomi, politik, dan religio-budaya umat Islam terutama disebabkan 

oleh dualisme sistem pendidikan di dunia Islam, erosi identitas, dan ketidakhadiran 

visi yang jelas. Faruqi menegaskan bahwa ada dua solusi esensial: pemeriksaan 

peradaban Islam dan integrasi pengetahuan kontemporer dalam konteks Islam, yang 

harus disampaikan melalui sistem pendidikan Islam yang terpadu. (Soleh, 2011)  

Sayyed menegaskan bahwa tantangan intelektual yang dihadirkan oleh 

masyarakat Barat modern bagi umat Islam kontemporer adalah keharusan untuk 

menghidupkan kembali tradisi Islam sebagai sumber utama segala pengetahuan. Ia 

berpendapat bahwa tradisi Islam mencakup pandangan tentang realitas, hierarki 

keberadaan, dan aspek suci yang berfokus pada pencapaian pengetahuan yang lebih 

tinggi. (Nasr, 1983) 

Proses Islamisasi 

Pandangan Isma'il Raji Al-Faruqi tentang Islamisasi dimulai dengan integrasi 

dua kerangka pendidikan, yaitu sistem pendidikan Islam dan sekuler. Langkah 



 

228 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

berikutnya melibatkan pengembangan perspektif Islam. Langkah ini bertujuan untuk 

mencegah umat Islam menerima sekularisme, yang dapat menyebabkan 

penyimpangan dari prinsip-prinsip Islam. Faruqi mengusulkan bahwa hal ini dapat 

dicapai dengan menganalisis budaya Islam. (Al-Faruqi, 1998) Proses Islamisasi harus 

sejalan dengan beberapa prinsip inti yang mencerminkan esensi sejati Islam. Untuk 

memulihkan disiplin dalam kerangka Islam, penting untuk merumuskan teori, 

metode, prinsip, dan tujuan yang sejalan dengan berikut ini:  

1. Kesatuan Allah,  

2. Kesatuan Alam Semesta,  

3. Kesatuan Kebenaran dan Pengetahuan,  

4. Kesatuan Kehidupan, dan  

5. Kesatuan Manusia.  

Faruqi menekankan bahwa Kesatuan Allah merupakan prinsip dasar Islam, 

mencakup semua dimensi keyakinan Islam. Bagi Faruqi, setiap peristiwa di dunia ini 

dipandu oleh tujuan, setiap kejadian memiliki makna, dan tidak ada yang ada tanpa 

arti. 

 Sayyed Hussein Nasr menyoroti pentingnya umat Islam menghidupkan 

kembali studi ilmu-ilmu Islam. Saat umat Islam mengejar studi ilmu-ilmu umum, 

penting bagi mereka untuk menunjukkan komitmen terhadap prinsip-prinsip Islam 

dan memupuk hubungan harmonis antara ilmu-ilmu Islam dengan disiplin filsafat, 

teologi, dan metafisika. Dalam konteks nilai-nilai, ilmu Islam bertujuan untuk 

mencapai pengetahuan yang mempromosikan perkembangan spiritual dan 

keselamatan bagi para cendekiawan, sehingga pentingnya ilmu ini menjadi lebih sulit 

untuk diidentifikasi. (Widiyanto, 2017) 

Isma'il Raji Al-Faruqi dan Sayyed Hussein Nasr keduanya menegaskan bahwa 

pengetahuan intelektual secara intrinsik terhubung dengan Islamisasi; kedua konsep 

ini harus coexist secara harmonis. 

Analisis Kosep Islamisasi Ilmu Pengetahuan Isma’il Raji Al-Faruqi dan 
Sayyed Hussein Nasr 

Konsep Islamisasi, yang dikemukakan oleh Isma'il Raji Al-Faruqi dan Sayyed 

Hussein Nasr, muncul dari kekhawatiran intelektual terhadap dominasi epistemologi 

sekuler Barat. Pemisahan antara agama dan ilmu pengetahuan telah menyebabkan 

krisis identitas dan peradaban yang signifikan di kalangan komunitas Muslim. 

Konsep Islamisasi Al-Faruqi menekankan pengembangan pengetahuan yang 

memungkinkan umat Islam memahami dunia dan mencapai kebahagiaan di dunia 

dan akhirat. Tujuannya adalah untuk mengatasi tantangan identitas dan 

intelektualisme yang mereka hadapi, berdasarkan prinsip Tawhid. Memahami Tawhid 

sebagai landasan semua upaya dalam komunitas Muslim sangat penting. Penting 

untuk menerapkan nilai-nilai ini sesuai dengan konteks kontemporer, yang 

memerlukan peninjauan ulang interpretasi sebelumnya. Penting untuk mengklarifikasi 

implikasi Tawhid dalam segala dimensinya. Al-Faruqi menekankan pentingnya Islam 

dan Tawhid sebagai komponen inti peradaban Islam, menunjukkan keterapanannya 

di berbagai bidang termasuk budaya, sejarah peradaban, kekayaan, dan kebijaksanaan. 



 

229 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

Semua konsep ini terangkum dalam satu frasa yang dikenal sebagai Tawhid. (Sofian 

Hadi, 2019) 

Perspektif Al-Faruqi bertujuan untuk menempatkan tawhid sebagai prinsip 

esensial untuk upaya praktis dalam proses Islamisasi pengetahuan yang 

komprehensif. Ia bertujuan untuk menggabungkan prinsip-prinsip Al-Qur'an dengan 

kebutuhan dan kemajuan kontemporer. Semua ajaran Islam signifikan dan saling 

terkait dengan masyarakat modern. 

 Ia menegaskan bahwa Islam harus membangun hubungan yang jelas antara 

prinsip-prinsipnya dengan prinsip-prinsip masyarakat Barat. Konsep Islamisasi 

pengetahuan memungkinkan integrasi unsur-unsur berharga dan menguntungkan 

dari pengetahuan Barat dalam kerangka Islam.  

Konsep Islamisasi, yang diuraikan oleh Sayyed, bertujuan untuk 

mengembangkan pengetahuan yang berakar pada prinsip-prinsip Islam, 

menggabungkan dimensi spiritual dan transenden. (Sani, 1998) 

 Dua konsep mengenai Islamisasi pengetahuan, sebagaimana diuraikan oleh 

Isma'il Raji Al-Faruqi, menekankan pentingnya Islam dalam semua aspek kehidupan 

manusia melalui prinsip tawhid. Demikian pula, Sayyed Hussein Nasr mengadvokasi 

pandangan spiritual dan transenden yang mengintegrasikan pengetahuan dengan 

prinsip-prinsip Islam, memupuk harmoni, keseimbangan, dan keberadaan yang 

bermakna bagi Muslim dalam kehidupan dunia dan akhirat. 

KESIMPULAN DAN REKOMENDASI  

Isma'il Raji Al-Faruqi adalah cendekiawan Muslim terkemuka yang konsep 

Islamisasinya bertujuan untuk menghidupkan kembali peradaban Islam dan 

memulihkan signifikansinya secara historis, dengan menekankan prinsip-prinsip dasar 

Islam di hadapan tantangan kontemporer. Ia menyoroti pentingnya mengkaji ilmu 

pengetahuan Islam melalui perspektif historis, kontemporer, dan Barat modern untuk 

mendorong integrasi pengetahuan yang komprehensif. Sementara itu, Sayyed Hussein 

Nasr menyoroti pentingnya aspek spiritual dan transendental, karena ia memandang 

pengetahuan Barat terlalu terfokus pada rasionalitas dan materialisme. 

Elemen umum antara kedua konsep Islamisasi adalah pentingnya menyatukan 

ilmu pengetahuan dan agama untuk mencapai keseimbangan dalam hidup dan meraih 

kepuasan. Selain itu, keduanya mengkhawatirkan ilmu pengetahuan sekuler, yang 

dianggap mengurangi signifikansi religiusnya. Perbedaan antara keduanya terletak 

pada metodologi dan fokus penelitian masing-masing. Al-Faruqi menyoroti 

pentingnya mengintegrasikan pengetahuan dalam kerangka ilmiah Islam dan Barat, 

sedangkan Nasr lebih menekankan aspek spiritual dan transendental. Perbedaan 

utama antara keduanya terletak pada penekanan Al-Faruqi pada promosi nilai-nilai 

Islam, sedangkan Nasr menyoroti pentingnya memahami struktur hierarkis ilmu 

pengetahuan. 



 

230 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

REFERENSI 

Abitolkha, A. M. (2021). Ajaran Sayyed Hossein Nasr tentang Sufisme dan 

Relevansinya dengan Masyarakat Modern. Jurnal Teologia, 32(2), 331–356. 

Agus, B. (2005). Islamisasi Ilmu-Ilmu Sosial. Laboratorium Sosiologi Fisip Unand. 

Al-Faruqi, I. R. (1998). Tauhid, terjemahan Rahmani Astuti. Pustaka Mizan. 

Amien, M. M. (1983). Epistemologi Islam (Pengantar Filsafat Pengetahuan Islam). UI Press. 

Ihsan, Nur Hadi, D. (2021). Hubungan Agama dan Sains: Telaah Kritis Sejarah 

Filsafat Sains Islam dan Modern. Intizar, 27(2), 97–111. 

Inayah, F. (2018). Tauhid Sebagai Prinsip Ilmu Pengetahuan. Tasfiyah: Jurnal Pemikiran 

Islam, 2(1), 97–108. 

Nasr, S. H. (1983). Islam Dan Nestapa Manusia Modern. Pustaka. 

Saefuddin, D. (2003). Pemikiran Modern dan Postmodern Islam. PT Gramedia 

Widiasarana Indonesia. 

Sani, A. (1998). Lintasan Sejarah Pemikiran Perkembangan Modern dalam Islam. PT Raja 

Grafindo Persada. 

Sawaluddin, S, Harahap, KS, & R. (2022). Islamisasi Ilmu Pengetahuan dan Akibat-

Akibatnya: Kajian Terhadap Gagasan Isma’il Raji Al-Faruqi. Jurnal Pendidikan 

Agama Islam, 10(2). 

Sofian Hadi, D. (2019). Tauhid Sebagai Prinsip Primordial Peradaban Islam: Studi 

Pemikiran Isma’il Raji Al-Faruqi. Tsaqafah, 15(2), 265–288. 

Soleh, A. K. (2011). Mencermati Konsep Islamisasi Ilmu Isma’il Raji Al-Faruqi. Ulul 

Albab: Jurnal Studi Islam, 12(1), 80–95. 

Widiyanto, A. (2017). Rekontektualisasi Pemikiran Sayyed Hussein Nasr tentang 

Bangunan Ilmu Pengetahuan dan Pendidikan Islam. ISLAMICA: Jurnal Studi 

KeIslaman, 11(2), 420–448. 

 


