
  

Istinarah: Riset Keagamaan, Sosial dan Budaya, Vol. 7 (2), 2025, (Juli-Desember) 

 

ISSN Print : 2714-7762 ISSN Online : 2716-3539 

 

Tersedia online di: https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/istinarah/index   

 

191 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

Respons Organisasi Islam Indonesia terhadap Bencana: 

Studi Komparatif NU, Muhammadiyah, dan PERSIS 
 

Novrizon Marzal1, Mochamad Ziaul Haq2, Deni Miharja3 

1Universitas Islam Negeri Mahmud Yunus Batusangkar, Indonesia 

2Parahyangan Catholic University, Indonesia 
3 Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia 

novrizonmarzal@uinmybatusangkar.ac.id 
 

Abstract 

This article provides a comparative analysis of the responses of the three largest Islamic organizations 

in Indonesia, namely Nahdlatul Ulama (NU), Muhammadiyah, and Persatuan Islam (PERSIS) 

examining how spiritual, rational, and socio-economic dimensions are integrated within their disaster 

management practices. Employing a qualitative approach through a comprehensive literature review 

and thematic-comparative analysis, the study explores scholarly works and institutional reports on the 

role of Islamic civil society in disaster management. Findings reveal that NU emphasizes collective 

spirituality through public prayers and religious solidarity; Muhammadiyah demonstrates a rational-

technocratic approach via the Muhammadiyah Disaster Management Center (MDMC) and its Disaster 

Jurisprudence (Fikih Kebencanaan) framework; while PERSIS contributes through zakat-based 

philanthropy and community empowerment initiatives. Together, they represent three fundamental 

pillars of Islamic disaster response: spirituality, rationality, and social justice. Theoretically, this study 

advances the Inter-Organizational Religious Disaster Response (IRDR) model, highlighting the 

importance of cross-organizational synergy in value coordination and institutional capacity. Practically, 

it recommends establishing a collaborative inter-organizational forum as a foundation for an inclusive, 

professional, and justice-oriented national disaster response system. 

Keywords: Disaster Response, Spiritual Solidarity, Disaster Jurisprudence, Zakat Philanthropy, 

Indonesian Islamic Organizations 

 

Abstrak 

Artikel ini menganalisis secara komparatif respons tiga organisasi Islam terbesar di Indonesia yakni 

Nahdlatul Ulama (NU), Muhammadiyah, dan Persatuan Islam (PERSIS) terhadap bencana alam dan 

non-alam, dengan menelaah integrasi antara nilai spiritual, rasional, dan sosial-ekonomi dalam praktik 

kebencanaan. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif melalui kajian literatur dan analisis tematik-

komparatif terhadap sejumlah karya ilmiah dan laporan kelembagaan terkait peran ormas Islam dalam 

manajemen bencana. Hasil penelitian menunjukkan bahwa NU menonjol dalam aspek spiritualitas 

kolektif melalui ritual doa bersama dan penguatan solidaritas sosial; Muhammadiyah menegaskan 

pendekatan rasional-teknokratik melalui Muhammadiyah Disaster Management Center (MDMC) dan 

Fikih Kebencanaan; sementara PERSIS berkontribusi melalui filantropi zakat dan program 

pemberdayaan ekonomi masyarakat. Ketiganya mewakili tiga pilar utama dalam respons kebencanaan 

Islam: spiritualitas, rasionalitas, dan keadilan sosial. Secara teoretis, penelitian ini mengembangkan model 

Inter-Organizational Religious Disaster Response (IRDR) yang menekankan sinergi lintas ormas dalam 

koordinasi nilai dan kapasitas kelembagaan. Secara praktis, temuan ini merekomendasikan pembentukan 

forum kolaboratif antarorganisasi Islam sebagai basis sistem tanggap bencana nasional yang inklusif, 

profesional, dan berkeadilan 

Kata Kunci: Respons Kebencanaan, Solidaritas Spiritual, Fikih Kebencanaan, Filantropi Zakat, 

Organisasi Islam Indonesia 

PENDAHULUAN 

Data Badan Nasional Penanggulangan Bencana (BNPB) menunjukkan bahwa 

lebih dari 3.600 peristiwa bencana terjadi di Indonesia pada tahun 2024 (BNPB, 2024). 

https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/istinarah/index
mailto:novrizonmarzal@uinmybatusangkar.ac.id


 

192 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

Bencana merupakan fenomena sosial yang tidak hanya membawa dampak fisik dan 

ekonomi, tetapi juga mengguncang dimensi keagamaan dan budaya masyarakat, 

menegaskan urgensi sinergi antara nilai keagamaan dan respons sosial. Di Indonesia, 

bencana kerap kali menjadi arena di mana solidaritas sosial, keyakinan keagamaan, dan 

aktivitas organisasi masyarakat sipil diuji dan ditampilkan. Dalam konteks masyarakat 

Muslim Indonesia, respons terhadap bencana melibatkan kombinasi antara tindakan 

spiritual dan material, menunjukkan hubungan erat antara ajaran agama dan praktik 

sosial. Baik dalam bentuk bencana alam maupun krisis non-alamiah seperti pandemi 

Covid-19, organisasi-organisasi Islam memainkan peran sentral dalam mobilisasi 

respons sosial yang mencerminkan prinsip-prinsip keimanan dan keadilan sosial. 

Pandemi Covid-19 yang melanda Indonesia sejak awal tahun 2020 menjadi 

momentum penting untuk melihat bagaimana organisasi Islam merespons krisis dalam 

skala nasional. Dampak pandemi ini sangat luas, tidak hanya menimbulkan korban jiwa 

dan gangguan kesehatan masyarakat, tetapi juga menyebabkan kemerosotan ekonomi, 

peningkatan angka kemiskinan, serta disrupsi pada tatanan sosial. Kondisi ini menuntut 

adaptasi cepat baik di ranah tindakan nyata seperti penyediaan bantuan medis dan 

ekonomi, maupun di ranah spiritual seperti penyelenggaraan do’a bersama untuk 

memohon pertolongan Ilahi. Respons ini menyoroti bagaimana nilai-nilai Islam 

dihidupkan dalam konteks darurat bencana. 

Dalam bidang spiritual, artikel “Politik Publik dari Do’a dalam Masa Bencana” 

karya Julian Millie dan Dede Syarif (2022) mengungkapkan bagaimana do’a memainkan 

peranan penting sebagai respons kolektif terhadap bencana. Praktik do’a, khususnya di 

kalangan Nahdlatul Ulama (NU), diadopsi dan difasilitasi oleh aktor-aktor politik 

untuk membangun solidaritas masyarakat dan memperkuat legitimasi pemerintahan 

(Millie & Syarif, 2022).  

Di sisi lain, Muhammadiyah menunjukkan respons yang berbeda dengan 

mendirikan Muhammadiyah Disaster Management Center (MDMC), yang 

menekankan pada pendekatan profesional dalam mitigasi bencana, memperlihatkan 

spektrum respons yang ada di tubuh masyarakat Muslim Indonesia (Millie & Syarif, 

2022). 

Sementara dalam bidang sosial-ekonomi, zakat sebagai instrumen keuangan 

keagamaan menjadi instrumen vital dalam menanggulangi dampak pandemi. Artikel 

tentang LAZ Persatuan Islam (LAZ PERSIS) menunjukkan bagaimana organisasi ini 

memanfaatkan zakat untuk membantu masyarakat terdampak melalui berbagai 

program seperti bantuan kesehatan, sembako, penyuluhan, dan pemberian modal 

usaha (Hurun’in, 2024). Pendekatan ini menggambarkan bentuk konkret dari social 

justice philanthropy, di mana prinsip keadilan sosial Islam diterjemahkan ke dalam 

praktik distribusi kekayaan dan pemberdayaan masyarakat di masa krisis. 

Kajian akademik mengenai respons organisasi Islam terhadap bencana di 

Indonesia menunjukkan kecenderungan yang terfragmentasi. Sebagian besar penelitian 

masih berfokus pada satu organisasi atau aspek tunggal, sehingga belum memberikan 

gambaran komprehensif lintas organisasi. Millie dan Syarif (2022) misalnya yang 

menyoroti politik doa publik dalam konteks Nahdlatul Ulama (NU), sementara Pranata 

dan Asyhari (2021) serta Nurdin (2018) menekankan efektivitas Muhammadiyah 

Disaster Management Center (MDMC) dari sisi teknokratik dan kelembagaan. Di sisi 



 

193 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

lain, Hurun’in (2024) mengulas kontribusi filantropi zakat Persatuan Islam (PERSIS) 

selama pandemi Covid-19 dalam perspektif keadilan sosial. 

Meskipun ketiga organisasi tersebut memiliki basis teologis dan orientasi sosial 

yang berbeda, belum terdapat penelitian yang secara sistematis membandingkan 

ketiganya dalam kerangka yang sama. Kekosongan ini penting karena ketiganya 

merepresentasikan spektrum ideologis Islam Indonesia sekaligus menunjukkan variasi 

dalam artikulasi nilai keagamaan di ranah sosial. Pemetaan literatur juga menunjukkan 

bahwa pendekatan komparatif lintas ormas masih terbatas pada dimensi historis 

(Latief, 2017) atau isu filantropi tanpa konteks kebencanaan (Abubakar, 2019). Hingga 

kini, belum ada kajian yang mengintegrasikan tiga pendekatan utama antara spiritual, 

teknokratik, dan sosial-ekonomi ke dalam satu kerangka analisis kebencanaan Islam 

yang utuh. 

Oleh karena itu, penelitian ini berupaya mengisi kekosongan tersebut dengan 

menganalisis secara komparatif respons tiga organisasi Islam besar di Indonesia 

terhadap bencana dalam bingkai ajaran Islam dan realitas sosial kontemporer. Dengan 

menggabungkan analisis praktik doa publik dan filantropi zakat, studi ini menawarkan 

model konseptual inter-organizational religious disaster response yang mengintegrasikan teori 

keagamaan, tindakan sosial, dan keadilan ekonomi sebagai pendekatan 

multidimensional. Secara teoretis, penelitian ini memperluas horizon kajian Islamic 

disaster response yang selama ini dikaji secara parsial, sedangkan secara praktis, hasil 

penelitian diharapkan memperkaya kebijakan publik dan memperkuat kolaborasi 

antara negara, masyarakat sipil, dan lembaga keagamaan dalam mewujudkan sistem 

tanggap bencana yang holistik, inklusif, dan berkeadilan sosial. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kajian 

literatur (literature review) untuk menganalisis respons organisasi Islam di Indonesia 

terhadap bencana. Metode ini dipilih karena fokus penelitian terletak pada penelusuran 

konseptual dan analitis terhadap karya-karya ilmiah yang membahas dinamika 

keagamaan, sosial, dan filantropi dalam konteks kebencanaan. Kajian literatur 

memungkinkan peneliti mengidentifikasi pola tematik dan kesenjangan konseptual dari 

penelitian-penelitian terdahulu sehingga dapat menyusun kerangka komparatif yang 

sistematis (Perry, 2022). 

Pendekatan yang digunakan adalah analisis tematik komparatif, yaitu metode 

yang menekankan proses pengelompokan data literatur berdasarkan tema-tema 

konseptual yang relevan. Melalui pendekatan ini, peneliti menelusuri literatur untuk 

menemukan kesamaan dan perbedaan pola respons tiga organisasi Islam yakni 

Nahdlatul Ulama (NU), Muhammadiyah, dan Persatuan Islam (PERSIS) terhadap 

bencana, baik dari aspek spiritual, teknokratik, maupun sosial-ekonomi. Analisis 

dilakukan secara interpretatif dengan menempatkan setiap organisasi dalam kerangka 

ideologis dan praksisnya masing-masing. 

Sumber data utama penelitian ini meliputi artikel ilmiah, buku, dan laporan 

akademik yang relevan, di antaranya karya Millie & Syarif (2022) tentang politik doa 

publik dalam masa bencana, Hurun’in (2024) mengenai filantropi zakat berbasis 

keadilan sosial, serta beberapa literatur pendukung seperti Latief (2017), Nurdin (2018), 

dan Pranata & Asyhari (2021). Setiap literatur dianalisis menggunakan teknik content 



 

194 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

analysis dengan tahapan: (1) identifikasi tema utama, (2) kategorisasi berdasarkan 

organisasi dan pendekatan respon, dan (3) sintesis komparatif antarkasus. 

Hasil analisis disajikan secara deskriptif-komparatif untuk menyoroti 

bagaimana masing-masing organisasi Islam menafsirkan ajaran agama dalam tindakan 

sosial kebencanaan. Dengan demikian, metode ini tidak hanya bertujuan menguraikan 

temuan literatur, tetapi juga menyusun model konseptual inter-organizational religious 

disaster response yang menekankan integrasi antara dimensi spiritual, rasional, dan 

keadilan sosial dalam konteks bencana di Indonesia. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Nahdlatul Ulama (NU) – Respons Spiritual Kolektif 

Nahdlatul Ulama (NU), sebagai organisasi Islam tradisionalis terbesar di 

Indonesia, merespon bencana dengan mengedepankan praktik do’a bersama sebagai 

bentuk ikhtiar kolektif meminta pertolongan kepada Allah. Do’a dalam tradisi NU 

bukan hanya ibadah personal, melainkan tindakan sosial yang sarat makna teologis dan 

kultural. Dalam konteks pandemi Covid-19, NU memperlihatkan kapasitas adaptifnya 

dengan tetap menghidupkan tradisi do’a massal, bahkan melalui media digital (Millie & 

Syarif, 2022). 

Dalam struktur sosial NU, otoritas Kyai berperan besar dalam merancang teks-

teks do’a resmi yang dianggap membawa keberkahan (tabarruk). Misalnya, Ketua 

PBNU Said Aqil Siradj membagikan teks do’a khusus untuk mengatasi Covid-19, 

lengkap dengan spesifikasi waktu dan jumlah pengulangan. Hal ini memperlihatkan 

bagaimana keampuhan spiritual dihubungkan erat dengan kepatuhan pada prosedur 

ritual yang dirancang otoritas agama. 

Gambar 1. Bacaan do’a respon terhadap Covid-19 (Millie & Syarif, 2022) 

 

Respon NU tidak hanya bersifat spiritual melainkan juga politis. Do’a bersama 

menjadi instrumen komunikasi publik, sebagaimana terlihat dalam acara resmi seperti 

“Do’a Bersama” yang diselenggarakan Gubernur Jawa Barat pada tahun 2020. Dalam 

acara tersebut, simbolisme keagamaan NU menjadi dominan, menunjukkan bagaimana 

ritual keagamaan digunakan untuk membangun legitimasi politik di ruang public (Millie 

& Syarif, 2022). Namun, dominasi praktik keagamaan NU ini menuai kritik implisit 

karena berpotensi menutupi pluralitas ekspresi keagamaan di ruang publik. Walau 

bertujuan mempererat solidaritas, penggunaan ritual NU dalam acara negara juga 

menunjukkan bagaimana kekuatan sosial mayoritas dapat meminggirkan praktik 

keagamaan kelompok lain. 



 

195 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

Muhammadiyah – Respons Modernis dan Rasional 

Muhammadiyah merespon bencana dengan pendekatan yang lebih rasional, 

birokratis, dan modernis. Alih-alih mengedepankan ritual mistis, Muhammadiyah 

mengembangkan respon berbasis keilmuan dan aksi nyata (Millie & Syarif, 2022). Ini 

diwujudkan melalui dua inisiatif besar: Penerbitan Fikih Kebencanaan yang merupakan 

teks normatif yang menegaskan bahwa bencana adalah ujian iman, bukan semata-mata 

akibat ketidaktaatan ritual. 

Pendirian Muhammadiyah Disaster Management Center (MDMC), sebuah 

lembaga profesional yang menangani bencana berbasis disiplin ilmu kedokteran, 

teknik, dan ilmu sosial. Pandangan teologis Muhammadiyah menghindari pendekatan 

mistik. Mereka menolak ritual khusus untuk menghindari bencana yang tidak berbasis 

dalil Al-Qur'an dan Hadis. Ritual yang tidak rasional bahkan dianggap mendekati syirik. 

Dalam kerangka ini, Muhammadiyah mengajarkan bahwa bencana alam harus dihadapi 

dengan ikhtiar nyata, bukan hanya permohonan spiritual tanpa tindakan. 

Dalam praktiknya, MDMC menjadi salah satu NGO keagamaan paling aktif 

dalam penanggulangan bencana di Indonesia, menerapkan prinsip kerja ilmiah, respons 

cepat, dan pelayanan berbasis kebutuhan riil korban. Ini mencerminkan orientasi 

Muhammadiyah yang lebih kompatibel dengan birokrasi negara modern dan prinsip 

efisiensi rasional. 

Persatuan Islam (PERSIS) – Respons Filantropis Berbasis Zakat 

Persatuan Islam (PERSIS) melalui lembaga amil zakatnya, LAZ PERSIS, 

mengambil jalur filantropi sosial berbasis keadilan dalam merespon bencana. Fokus 

utama respons PERSIS adalah mengoptimalkan instrumen zakat untuk memberikan 

bantuan nyata kepada masyarakat terdampak pandemi Covid-19 di Jawa Barat 

(Hurun’in, 2024). 

Program-program LAZ PERSIS mencakup: 

• Bantuan kesehatan seperti penyediaan APD, oksigen, masker, vaksin, 

ambulans. 

• Bantuan sembako seperti distribusi kebutuhan pokok bagi masyarakat 

miskin. 

• Konseling dan advokasi, termasuk trauma healing dan advokasi bantuan 

• Modal usaha untuk pemulihan ekonomi pasca pandemi 

Dalam mengelola zakat, LAZ PERSIS mengadopsi pendekatan yang inklusif, 

kolaboratif, dan profesional, sejalan dengan prinsip social justice philanthropy. Mereka 

mendasarkan kegiatannya pada teori al-Maqāshid Syari’ah, yaitu memenuhi aspek 

dharuriyah (kebutuhan pokok), hajiyah (kebutuhan tambahan), dan tahsiniyah 

(penyempurnaan). Dampaknya sangat nyata selama pandemi, LAZ PERSIS telah 

membantu lebih dari 435.000 penerima manfaat (Hurun’in, 2024). 

Kontribusi LAZ PERSIS tidak hanya memperkuat ketahanan sosial-ekonomi 

masyarakat, tetapi juga meminimalkan risiko penyebaran Covid-19 melalui layanan 

kesehatan yang komprehensif. Respons Persis ini menunjukkan konsistensi antara 

prinsip keagamaan dan kerja sosial profesional, memperlihatkan bahwa zakat dapat 

menjadi kekuatan transformatif untuk keadilan sosial dalam konteks bencana modern. 

 



 

196 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

Tabel Perbandingan Respon Organisasi Islam terhadap Bencana 

Aspek 
Nahdlatul Ulama 

(NU) 
Muhammadiyah 

Persatuan Islam 

(PERSIS) 

Pendekatan 

Spiritual-mistis 

(Do'a bersama 

massal) 

Rasional-modernis 

(Mitigasi berbasis ilmu 

dan teknis) 

Filantropis 

(Distribusi zakat 

berbasis keadilan 

sosial) 

Bentuk 

Respon 

Do’a massal, teks 

do’a resmi dari 

otoritas ulama 

Penanganan bencana via 

Muhammadiyah Disaster 

Management Center 

(MDMC) 

Penyaluran zakat, 

bantuan kesehatan, 

sembako, modal 

usaha 

Fokus Utama 

Permohonan ilahi, 

membangun 

solidaritas sosial 

melalui ritual 

Aksi nyata, mitigasi 

risiko, respons cepat 

berbasis profesional 

Kesejahteraan 

ekonomi, ketahanan 

sosial melalui 

distribusi zakat 

Dasar 

Teologis 

Tradisi mistik dan 

karismatik kyai 

Rasionalitas Al-Qur'an 

dan Hadis, menolak 

ritual mistis 

Maqāshid Syari’ah 

(Perlindungan jiwa, 

harta, agama) 

Media Utama 

Pertemuan doa 

massal, penyebaran 

teks doa 

Dokumen Fikih Bencana, 

pelatihan relawan, 

infrastruktur MDMC 

LAZ PERSIS: 

distribusi zakat, 

bantuan sosial 

Peran dalam 

Politik Publik 

Do’a digunakan 

dalam acara negara, 

memperkuat 

legitimasi politik 

Minim keterlibatan 

dalam politisasi ritual; 

fokus layanan 

kemanusiaan 

Fokus pada 

pemberdayaan 

sosial, tidak 

menonjolkan peran 

politik 

Kritik 

terhadap 

Pendekatan 

Dianggap terlalu 

mistik dan mudah 

dipolitisasi 

Dinilai terlalu birokratis, 

kurang emosional dalam 

solidaritas 

Terbatas pada skala 

wilayah dan cakupan 

operasional 

Contoh 

Kegiatan 

Do’a bersama 

Gubernur Jabar 

(2020), teks do’a 

Covid-19 PBNU 

Aktivitas MDMC dalam 

bencana gempa, banjir, 

pandemi 

Program bantuan 

Covid-19: distribusi 

435.000 paket 

bantuan 

Respon Kebencanaan 

NU didirikan pada tahun 1926 sebagai perlawanan terhadap modernisme Islam 

yang tidak menghargai tradisi lokal. Organisasi ini sangat menekankan pada 

pemeliharaan warisan keagamaan tradisional seperti tahlilan, yasinan, dan do’a 

bersama. Dalam menghadapi bencana, respons NU bersifat spiritualistik karena selaras 

dengan nilai historis mereka tentang pentingnya kekuatan batin dan keberkahan 

(barakah). Teori cultural reproduction dari Bourdieu menjelaskan bahwa kebiasaan 

(habitus) NU yang dibentuk oleh tradisi pesantren menciptakan respons yang 



 

197 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

memaknai bencana sebagai peristiwa spiritual yang membutuhkan solusi spiritual 

kolektif. Habitus pesantren dipahami sebagai produk dari field (ranah) budaya religius 

yang direproduksi melalui sistem pendidikan dan hubungan sosial (Syaie, 2022). 

Muhammadiyah yang berdiri pada 1912 lahir dari semangat pembaruan Islam 

dan rasionalisme ala al-Afghani dan Muhammad Abduh. Sejak awal, mereka menolak 

takhayul dan bid’ah. Maka respons Muhammadiyah terhadap bencana berupa 

pendirian Muhammadiyah Disaster Management Center (MDMC) mencerminkan etos 

organisasi yang memprioritaskan ilmu pengetahuan dan sistem manajemen modern. 

Pendekatan ini sejalan dengan teori sekularisasi dalam aksi sosial religius Casanova 

(1994), yang menyatakan bahwa agama dapat mengadopsi strategi duniawi tanpa 

kehilangan makna transendennya. Pendekatan Muhammadiyah memperlihatkan 

integrasi antara kapasitas teknis dan nilai keagamaan, mencerminkan pandangan 

Casanova tentang agama yang tetap relevan dalam ruang publik modern (Nurdin, 

2018). 

PERSIS, yang didirikan pada 1923, memiliki sejarah sebagai gerakan 

pemurnian akidah dan penolakan terhadap praktik tradisional yang dianggap 

menyimpang. Namun, dalam merespons bencana, PERSIS menunjukkan evolusi 

pemikiran ke arah praksis sosial. Pendekatan mereka melalui LAZ PERSIS dan 

distribusi zakat untuk penyintas pandemi mencerminkan transformasi ideologi dari 

purifikasi menuju filantropi. Hal ini dapat dipahami melalui teori social movement 

adaptation, di mana organisasi keagamaan harus beradaptasi dengan kebutuhan sosial 

demi mempertahankan relevansinya. 

Ketiga organisasi menunjukkan bagaimana pendekatan terhadap bencana bisa 

bersifat spiritual (NU), profesional-teknokratik (Muhammadiyah), atau ekonomi-

keadilan sosial (PERSIS). Ketegangan ini sejalan dengan dikotomi klasik antara 

Gemeinschaft dan Gesellschaft dari Ferdinand Tönnies, di mana NU mewakili 

komunitas tradisional yang berorientasi pada kebersamaan spiritual, sedangkan 

Muhammadiyah mewakili masyarakat rasional-birokratis. PERSIS berada di titik 

tengah, mengintegrasikan nilai teologis dengan ekonomi mikro yang terstruktur. 

Penggunaan do’a bersama dalam agenda pemerintah oleh NU bisa dilihat 

sebagai bentuk ritual instrumentalization atau politisasi simbol keagamaan untuk 

membangun legitimasi (Grimes, 2014). Praktik ini dipertanyakan efektivitasnya dalam 

konteks pluralisme keagamaan Indonesia karena mengesankan hegemoni satu 

kelompok keagamaan. Teori hegemoni budaya dari Gramsci menunjukkan bahwa 

dominasi ritual NU bisa mengikis ekspresi religius alternatif yang tidak sesuai dengan 

tradisi mayoritas. 

Berbagai penelitian sebelumnya membuktikan bahwa MDMC adalah salah satu 

entitas relawan paling responsif dan terorganisasi dalam bencana besar seperti tsunami 

Palu (Pranata & Asyhari, 2021). Hal ini memperkuat gagasan Weberian bahwa struktur 

organisasi rasional-legal cenderung lebih efektif dalam krisis. Namun, pendekatan 

teknokratis ini juga mendapat kritik karena dianggap terlalu birokratis dan kurang 

menghadirkan ruang empati atau spiritualitas yang dibutuhkan oleh korban bencana. 

Meskipun program LAZ PERSIS memiliki dampak signifikan secara lokal, 

keterbatasan jaringan dan sumber daya membuat cakupannya tidak sebesar NU atau 

Muhammadiyah. Ini menunjukkan realitas bahwa kekuatan organisasi sosial-



 

198 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

keagamaan tidak hanya bergantung pada ideologi, tetapi juga pada infrastruktur dan 

kapasitas manajemen. Pendekatan PERSIS yang berbasis maqāṣid syarī‘ah 

menunjukkan upaya kontekstualisasi ajaran klasik dalam kebutuhan kontemporer, 

sesuai dengan gagasan fiqh contextualization (Kamali, 2011). 

Faktor eksternal seperti peran negara dan media mempengaruhi bagaimana 

organisasi keagamaan merespons bencana. Pemerintah cenderung memberi ruang 

besar kepada NU karena kedekatan historis-politik, sehingga respons NU sering 

mendapat eksposur lebih luas. Sementara Muhammadiyah dengan pendekatan 

profesionalnya lebih dihargai dalam kerangka kerja sama teknis. Ini membuktikan 

pernyataan Berger (1999) bahwa agama tidak bekerja dalam ruang hampa, tetapi 

berinteraksi dengan struktur sosial lainnya, termasuk politik dan media. 

Ketiga organisasi menyumbangkan pilar penting: NU dengan spiritualitas 

kolektif, Muhammadiyah dengan teknokrasi kebencanaan, dan PERSIS dengan 

filantropi zakat. Pendekatan ini dapat dibaca sebagai bentuk aktualisasi prinsip Islam 

sebagai rahmatan lil alamin yang bersifat holistik. Teori integratif dari Amartya Sen 

tentang capability approach sangat relevan di sini bahwa tanggung jawab sosial-agama 

bukan sekadar memberi bantuan, tapi memberdayakan agar masyarakat memiliki 

kapabilitas untuk bertahan dan pulih dari bencana. 

Analisis ini menunjukkan pentingnya pendekatan inter-organisasi dalam 

kebencanaan. Kolaborasi lintas pendekatan antara spiritualitas, rasionalitas, dan 

ekonomi perlu dijembatani oleh nilai-nilai bersama seperti keadilan, kasih sayang, dan 

profesionalisme. Pengalaman ketiga organisasi menunjukkan bahwa keberhasilan 

respons keagamaan tidak bergantung pada satu pendekatan saja, melainkan pada 

integrasi nilai dan adaptasi terhadap kondisi sosial-politik. 

Analisis terhadap ketiga organisasi tersebut menunjukkan adanya diferensiasi 

tetapi juga potensi sinergi. NU berorientasi pada spiritualitas dan solidaritas sosial; 

Muhammadiyah menonjol dalam profesionalisme teknokratik; sedangkan PERSIS 

berperan dalam pemberdayaan ekonomi berbasis filantropi. Perbedaan ini 

menunjukkan bahwa orientasi ideologis dan praksis sosial tidak menciptakan 

kontradiksi, melainkan keragaman fungsional yang dapat membentuk model respons 

kebencanaan Islam yang holistik.  

Dari perspektif teologi sosial, respons NU didorong oleh nilai barakah dan 

ukhuwah diniyyah, yang menempatkan doa dan ritual sebagai bentuk collective piety. 

Sementara itu, Muhammadiyah merepresentasikan rasionalisasi agama, di mana iman 

diartikulasikan melalui kerja sistematis dan efisien. PERSIS menempati posisi unik 

sebagai gerakan purifikasi yang berevolusi menuju faith-based social movement, 

menggabungkan puritan ethics dengan kesadaran sosial modern (Latief, 2017). 

Dari sisi sosiologis, NU dapat dipahami sebagai komunitas Gemeinschaft dalam 

konsep Ferdinand Tönnies (1957) yakni sebuah jaringan sosial yang berbasis nilai 

kebersamaan dan afeksi, di mana spiritualitas berfungsi sebagai perekat solidaritas 

sosial (Fealy & White, 2023). Sebaliknya, Muhammadiyah menggambarkan Gesellschaft, 

masyarakat modern yang berorientasi pada rasionalitas dan tujuan fungsional. PERSIS 

berada di titik hibrid antara keduanya, organisasi dengan nilai ideologis yang kuat tetapi 

menggunakan pendekatan profesional dan berbasis sistem dalam pelaksanaan program 

filantropinya (Hikam, 2024). Ketiganya bersama-sama merepresentasikan lanskap 



 

199 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

keislaman Indonesia yang kompleks dan adaptif terhadap modernitas serta krisis 

kemanusiaan. Ketiga pendekatan tersebut sejatinya membentuk continuum respons 

Islam terhadap bencana. Bila dipadukan, ketiganya menciptakan tiga pilar utama dalam 

Islamic Disaster Response Model: 

1. Pilar Spiritualitas (NU): membangun kekuatan moral, makna teologis, dan 

solidaritas sosial. 

2. Pilar Rasionalitas (Muhammadiyah): mengorganisir penanganan bencana 

dengan efisiensi, mitigasi, dan tata kelola modern. 

3. Pilar Keadilan Sosial (PERSIS): menyalurkan sumber daya ekonomi untuk 

pemulihan dan pemberdayaan masyarakat terdampak. 

Integrasi ketiganya menunjukkan bahwa respons Islam terhadap bencana 

bukan hanya bentuk amal kemanusiaan, tetapi juga praksis maqāṣid al-syarī‘ah dengan 

melindungi jiwa, harta, dan agama (Kamali, 2011). Kontribusi organisasi keagamaan 

tersebut memperluas kemampuan masyarakat untuk bertahan dan beradaptasi, bukan 

sekadar menerima bantuan pasif. 

Meski memiliki potensi sinergi, hubungan antarorganisasi keagamaan di 

Indonesia masih bersifat sporadis dan belum terlembaga secara sistemik. Kolaborasi 

dalam penanggulangan bencana biasanya hanya muncul pada level operasional, 

misalnya koordinasi antar lembaga amil zakat atau relawan bencana, tetapi belum dalam 

bentuk framework cooperation yang terstruktur. Penelitian menunjukkan bahwa 

perbedaan orientasi ideologis sering kali menjadi penghalang kerja sama jangka panjang 

antarormas Islam (Nurdin, 2018). 

Namun, peluang sinergi sangat terbuka melalui kerangka inter-organizational 

network governance (Bryson et al., 2006) di mana lembaga keagamaan dapat berbagi 

sumber daya dan keahlian. NU dapat memperkuat kesadaran spiritual masyarakat, 

Muhammadiyah menyediakan infrastruktur dan kapasitas teknis, sedangkan PERSIS 

berkontribusi dalam pemulihan ekonomi berbasis zakat. Kolaborasi lintas pendekatan 

ini sejalan dengan gagasan faith-based disaster resilience (Paton & Johnston, 2006) yang 

menekankan pentingnya dimensi nilai dalam mitigasi dan rekonstruksi pascabencana. 

Tantangan lain adalah instrumentalization of religion yakni kecenderungan 

penggunaan simbol keagamaan dalam ruang politik. Untuk itu, sinergi ormas Islam 

perlu diarahkan bukan pada kompetisi simbolik, tetapi pada kolaborasi substantif 

berbasis nilai kemanusiaan universal Islam (rahmatan lil ‘alamin). Dari hasil sintesis, 

penelitian ini mengusulkan model Inter-Organizational Religious Disaster Response (IRDR) 

sebagai paradigma baru penanganan bencana berbasis nilai Islam di Indonesia. Model 

ini berasumsi bahwa ketahanan sosial (social resilience) dapat dibangun melalui sinergi 

antara spiritualitas, rasionalitas, dan keadilan sosial. IRDR memiliki tiga komponen 

utama: 

1. Koordinasi Nilai (Value Coordination): sinkronisasi tujuan moral dan keagamaan 

antarormas dalam menghadapi bencana. 

2. Kolaborasi Kapasitas (Capacity Collaboration): integrasi sumber daya manusia, 

logistik, dan keilmuan antar lembaga. 

3. Konvergensi Dampak (Impact Convergence): penyatuan arah kebijakan untuk 

mencapai kesejahteraan dan keberlanjutan sosial pascabencana. 



 

200 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

Dalam implementasinya, IRDR dapat diinstitusionalisasi melalui forum lintas 

ormas seperti Majelis Lintas Kebencanaan Islam Indonesia (MLKII) yang berfungsi 

sebagai wadah koordinasi, edukasi publik, dan advokasi kebijakan kebencanaan 

berbasis nilai Islam. Dengan demikian, model ini menegaskan bahwa kekuatan Islam 

Indonesia tidak terletak pada homogenitas mazhab, tetapi pada kemampuannya untuk 

membangun jaringan sosial yang inklusif dan transformatif. 

KESIMPULAN DAN REKOMENDASI 

Penelitian ini menunjukkan bahwa respons tiga organisasi Islam besar di 

Indonesia Nahdlatul Ulama (NU), Muhammadiyah, dan Persatuan Islam (PERSIS) 

terhadap bencana mencerminkan tiga orientasi keislaman yang berbeda namun saling 

melengkapi. NU menonjol dengan spiritualitas kolektif dan ritual keagamaan sebagai 

sarana membangun solidaritas sosial dan kekuatan moral masyarakat. Muhammadiyah 

tampil dengan pendekatan rasional-teknokratik melalui Muhammadiyah Disaster 

Management Center (MDMC) yang mengedepankan profesionalisme dan mitigasi 

berbasis ilmu pengetahuan. Sementara itu, PERSIS berkontribusi melalui pendekatan 

filantropis dan ekonomi keadilan sosial lewat pengelolaan zakat serta program 

pemberdayaan masyarakat. 

Ketiganya memperlihatkan bahwa Islam Indonesia bukanlah monolit, 

melainkan ekosistem religius yang dinamis, di mana dimensi iman (NU), ilmu 

(Muhammadiyah), dan amal (PERSIS) terintegrasi dalam praksis sosial kebencanaan. 

Meskipun berbeda dalam corak ideologi dan strategi, ketiga organisasi ini secara 

kolektif mewujudkan prinsip rahmatan lil ‘alamin dalam konteks kemanusiaan modern. 

Perbedaan tersebut justru membentuk potensi sinergi dalam model Inter-Organizational 

Religious Disaster Response (IRDR), yang menekankan koordinasi nilai, kolaborasi 

kapasitas, dan konvergensi dampak antara dimensi spiritual, rasional, dan sosial-

ekonomi. 

Secara teoretis, penelitian ini memperkaya literatur tentang Islamic disaster 

response dengan menghubungkan teori Gemeinschaft–Gesellschaft (Tönnies), rationalization 

of faith (Weber), dan capability approach (Sen) dalam satu kerangka analisis yang 

komprehensif. Secara praktis, hasil penelitian ini merekomendasikan pembentukan 

forum lintas ormas Islam yang berfokus pada koordinasi penanganan bencana, edukasi 

masyarakat, dan advokasi kebijakan publik berbasis nilai-nilai Islam. 

Dengan demikian, keberhasilan respons kebencanaan di Indonesia tidak hanya 

ditentukan oleh kapasitas teknis, tetapi juga oleh kemampuan organisasi keagamaan 

untuk mengintegrasikan spiritualitas, rasionalitas, dan keadilan sosial dalam satu visi 

kemanusiaan. Penelitian ini menegaskan bahwa masa depan ketangguhan sosial 

Indonesia terletak pada kolaborasi lintas ormas Islam yang berbasis nilai, berorientasi 

kemaslahatan, dan berkomitmen terhadap transformasi sosial yang berkeadilan. 

REFERENSI 

(BNPB), B. N. P. B. (2024). Data Informasi Bencana Indonesia (DIBI) 2024. BNPB. 

https://bnpb.go.id/ 

Abubakar, I. (2019). Islamic Philanthropy and Social Justice in Indonesia. Journal of 

Islamic Philanthropy and Society, 3(2), 115–134. 



 

201 

Istinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025 

Bryson, J. M., Crosby, B. C., & Stone, M. M. (2006). The Design and Implementation 

of Cross-Sector Collaborations: Propositions from the Literature. Public 

Administration Review, 66(s1), 44–55. 

Fealy, G., & White, S. (2023). Negotiating Tradition and Modernity: Nahdlatul Ulama’s 

Role in Indonesian Civic Life. Asian Journal of Social Science, 51(2), 187–210. 

https://doi.org/10.1163/15685314-bja10075 

Grimes, R. L. (2014). The Craft of Ritual Studies. Oxford University Press. 

Hikam, M. A. S. (2024). Puritanism, Philanthropy, and the Making of Islamic Social 

Institutions in Post-Pandemic Indonesia. Studia Islamika, 31(1), 1–29. 

Hurun’in, S. Z. (2024). Social Justice Philanthropy Based on Zakat at the Persatuan 

Islam Amil Zakat Institution and its Contribution to Covid-19 Pandemic 

Mitigation in West Java. Social Impact Journal, 27–45. 

Kamali, M. H. (2011). Shari’ah Law: An Introduction. Oneworld Publications. 

Latief, H. (2017). Islamic Charities and Social Activism: Welfare, Dakwah and Politics in 

Indonesia. Cornell University Press. 

Millie, J., & Syarif, D. (2022). The Public Politics of Supplication in a Time of Disaster. 

Indonesia, 2022(113), 111–124. https://doi.org/10.1353/ind.2022.0006 

Nurdin, M. R. (2018). Religion and Social Capital: Civil Society Organisations in Disaster 

Recovery in Indonesia [University of New South Wales]. 

https://unsworks.unsw.edu.au/bitstreams/1056331a-f935-4700-af2e-

99edcb2165ad/download 

Paton, D., & Johnston, D. (2006). Disaster Resilience: An Integrated Approach. Charles C. 

Thomas Publisher. 

Perry, C. (2022). Literature Review as Academic Inquiry. Academic Press. 

Pranata, H., & Asyhari, M. (2021). Respon Muhammadiyah Disaster Management 

Center dalam Bencana Gempa Palu. Jurnal Manajemen Bencana. 

Syaie, A. N. K. (2022). Dynamics of Islamism in Post-Soeharto Era Madura (Indonesia) 

[Western Sydney University]. 

https://researchers.westernsydney.edu.au/files/94921118/uws_75014.pdf 

 


