Respons Organisasi Islam Indonesia terhadap Bencana:
Studi Komparatif NU, Muhammadiyah, dan PERSIS

Novrizon Marzal', Mochamad Ziaul Haq’, Deni Miharja®
"Universitas Islam Negeri Mahmud Yunus Batusangkar, Indonesia
*Parahyangan Catholic University, Indonesia
? Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Indonesia

novrizonrnarzalg@uinmybatusangkar.ac.id

Abstract

This article provides a comparative analysis of the responses of the three largest Islamic organizations
in Indonesia, namely Nahdlatul Ulama (NU), Muhammadiyah, and Persatuan Islam (PERSIS)
examining how spiritual, rational, and socio-economic dimensions are integrated within their disaster
management practices. Employing a qualitative approach through a comprehensive literature review
and thematic-comparative analysis, the study explores scholarly works and institutional reports on the
role of Islamic civil society in disaster management. Findings reveal that NU emphasizes collective
spirituality through public prayers and religious solidarity; Muhammadiyah demonstrates a rational-
technocratic approach via the Muhammadiyah Disaster Management Center (MDMC) and its Disaster
Jurisprudence (Fikih Kebencanaan) framework; while PERSIS contributes through zakat-based
philanthropy and community empowerment initiatives. Together, they represent three fundamental
pillars of Islamic disaster response: spirituality, rationality, and social justice. Theoretically, this study
advances the Inter-Organizational Religious Disaster Response (IRDR) model, highlighting the
importance of cross-organizational synergy in value coordination and institutional capacity. Practically,
it recommends establishing a collaborative inter-organizational forum as a foundation for an inclusive,
professional, and justice-oriented national disaster response system.

Keywords: Disaster Response, Spiritual Solidarity, Disaster Jurisprudence, Zakat Philanthropy,
Indonesian Islamic Organizations

Abstrak

Artikel ini menganalisis secara komparatif respons tiga organisasi Islam terbesar di Indonesia yakni
Nahdlatul Ulama (NU), Muhammadiyah, dan Persatuan Islam (PERSIS) terhadap bencana alam dan
non-alam, dengan menelaah integrasi antara nilai spiritual, rasional, dan sosial-ekonomi dalam praktik
kebencanaan. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif melalui kajian literatur dan analisis tematik-
komparatif terhadap sejumlah karya ilmiah dan laporan kelembagaan terkait peran ormas Islam dalam
manajemen bencana. Hasil penelitian menunjukkan bahwa NU menonjol dalam aspek spiritualitas
kolektif melalui ritual doa bersama dan penguatan solidaritas sosial; Muhammadiyah menegaskan
pendekatan rasional-teknokratik melalui Muhammadiyah Disaster Management Center (MDMC) dan
Fikih Kebencanaan; sementara PERSIS berkontribusi melalui filantropi zakat dan program
pemberdayaan ekonomi masyarakat. Ketiganya mewakili tiga pilar utama dalam respons kebencanaan
Islam: spiritualitas, rasionalitas, dan keadilan sosial. Secara teoretis, penelitian ini mengembangkan model
Inter-Organizational Religions Disaster Response (IRDR) yang menekankan sinergi lintas ormas dalam
koordinasi nilai dan kapasitas kelembagaan. Secara praktis, temuan ini merekomendasikan pembentukan
forum kolaboratif antarorganisasi Islam sebagai basis sistem tanggap bencana nasional yang inklusif,
profesional, dan berkeadilan

Kata Kunci: Respons Kebencanaan, Solidaritas Spiritual, Fikih Kebencanaan, Filantropi Zakat,
Otrganisasi Islam Indonesia

PENDAHULUAN

Data Badan Nasional Penanggulangan Bencana (BNPB) menunjukkan bahwa
lebih dari 3.600 peristiwa bencana terjadi di Indonesia pada tahun 2024 (BNPB, 2024).

191
tinarah, Volume 7 Nomor 2, Juli- Desember 2025


https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/istinarah/index
mailto:novrizonmarzal@uinmybatusangkar.ac.id

Bencana merupakan fenomena sosial yang tidak hanya membawa dampak fisik dan
ekonomi, tetapi juga mengguncang dimensi keagamaan dan budaya masyarakat,
menegaskan urgensi sinergi antara nilai keagamaan dan respons sosial. Di Indonesia,
bencana kerap kali menjadi arena di mana solidaritas sosial, keyakinan keagamaan, dan
aktivitas organisasi masyarakat sipil diuji dan ditampilkan. Dalam konteks masyarakat
Muslim Indonesia, respons terhadap bencana melibatkan kombinasi antara tindakan
spiritual dan material, menunjukkan hubungan erat antara ajaran agama dan praktik
sosial. Baik dalam bentuk bencana alam maupun krisis non-alamiah seperti pandemi
Covid-19, organisasi-organisasi Islam memainkan peran sentral dalam mobilisasi
respons sosial yang mencerminkan prinsip-prinsip keimanan dan keadilan sosial.

Pandemi Covid-19 yang melanda Indonesia sejak awal tahun 2020 menjadi
momentum penting untuk melihat bagaimana organisasi Islam merespons krisis dalam
skala nasional. Dampak pandemi ini sangat luas, tidak hanya menimbulkan korban jiwa
dan gangguan kesehatan masyarakat, tetapi juga menyebabkan kemerosotan ekonomi,
peningkatan angka kemiskinan, serta disrupsi pada tatanan sosial. Kondisi ini menuntut
adaptasi cepat baik di ranah tindakan nyata seperti penyediaan bantuan medis dan
ckonomi, maupun di ranah spiritual seperti penyelenggaraan do’a bersama untuk
memohon pertolongan Ilahi. Respons ini menyoroti bagaimana nilai-nilai Islam
dihidupkan dalam konteks darurat bencana.

Dalam bidang spiritual, artikel “Politik Publik dari Do’a dalam Masa Bencana”
karya Julian Millie dan Dede Syarif (2022) mengungkapkan bagaimana do’a memainkan
peranan penting sebagai respons kolektif terhadap bencana. Praktik do’a, khususnya di
kalangan Nahdlatul Ulama (NU), diadopsi dan difasilitasi oleh aktor-aktor politik
untuk membangun solidaritas masyarakat dan memperkuat legitimasi pemerintahan
(Millie & Syatif, 2022).

Di sisi lain, Muhammadiyah menunjukkan respons yang berbeda dengan
mendirikan Muhammadiyah Disaster Management Center (MDMC), yang
menckankan pada pendekatan profesional dalam mitigasi bencana, memperlihatkan
spektrum respons yang ada di tubuh masyarakat Muslim Indonesia (Millie & Syarif,
2022).

Sementara dalam bidang sosial-ekonomi, zakat sebagai instrumen keuangan
keagamaan menjadi instrumen vital dalam menanggulangi dampak pandemi. Artikel
tentang LLAZ Persatuan Islam (LAZ PERSIS) menunjukkan bagaimana organisasi ini
memanfaatkan zakat untuk membantu masyarakat terdampak melalui berbagai
program seperti bantuan kesehatan, sembako, penyuluhan, dan pemberian modal
usaha (Hurun’in, 2024). Pendekatan ini menggambarkan bentuk konkret dari social
justice philanthropy, di mana prinsip keadilan sosial Islam diterjemahkan ke dalam
praktik distribusi kekayaan dan pemberdayaan masyarakat di masa krisis.

Kajian akademik mengenai respons organisasi Islam terhadap bencana di
Indonesia menunjukkan kecenderungan yang terfragmentasi. Sebagian besar penelitian
masih berfokus pada satu organisasi atau aspek tunggal, sehingga belum memberikan
gambaran komprehensif lintas organisasi. Millie dan Syarif (2022) misalnya yang
menyoroti politik doa publik dalam konteks Nahdlatul Ulama (NU), sementara Pranata
dan Asyhari (2021) serta Nurdin (2018) menckankan efektivitas Muhammadiyah
Disaster Management Center (MDMC) dari sisi teknokratik dan kelembagaan. Di sisi

192
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



lain, Hurun’in (2024) mengulas kontribusi filantropi zakat Persatuan Islam (PERSIS)
selama pandemi Covid-19 dalam perspektif keadilan sosial.

Meskipun ketiga organisasi tersebut memiliki basis teologis dan orientasi sosial
yang berbeda, belum terdapat penelitian yang secara sistematis membandingkan
ketiganya dalam kerangka yang sama. Kekosongan ini penting karena ketiganya
merepresentasikan spektrum ideologis Islam Indonesia sekaligus menunjukkan variasi
dalam artikulasi nilai keagamaan di ranah sosial. Pemetaan literatur juga menunjukkan
bahwa pendekatan komparatif lintas ormas masih terbatas pada dimensi historis
(Latief, 2017) atau isu filantropi tanpa konteks kebencanaan (Abubakar, 2019). Hingga
kini, belum ada kajian yang mengintegrasikan tiga pendekatan utama antara spiritual,
teknokratik, dan sosial-ekonomi ke dalam satu kerangka analisis kebencanaan Islam
yang utuh.

Oleh karena itu, penelitian ini berupaya mengisi kekosongan tersebut dengan
menganalisis secara komparatif respons tiga organisasi Islam besar di Indonesia
terhadap bencana dalam bingkai ajaran Islam dan realitas sosial kontemporer. Dengan
menggabungkan analisis praktik doa publik dan filantropi zakat, studi ini menawarkan
model konseptual znter-organizational religions disaster response yang mengintegrasikan teori
keagamaan, tindakan sosial, dan keadilan ckonomi sebagai pendekatan
multidimensional. Secara teoretis, penelitian ini memperluas horizon kajian Islamic
disaster response yang selama ini dikaji secara parsial, sedangkan secara praktis, hasil
penelitian diharapkan memperkaya kebijakan publik dan memperkuat kolaborasi
antara negara, masyarakat sipil, dan lembaga keagamaan dalam mewujudkan sistem
tanggap bencana yang holistik, inklusif, dan berkeadilan sosial.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kajian
literatur (literature review) untuk menganalisis respons organisasi Islam di Indonesia
terhadap bencana. Metode ini dipilih karena fokus penelitian terletak pada penelusuran
konseptual dan analitis terhadap karya-karya ilmiah yang membahas dinamika
keagamaan, sosial, dan filantropi dalam konteks kebencanaan. Kajian literatur
memungkinkan peneliti mengidentifikasi pola tematik dan kesenjangan konseptual dari
penelitian-penelitian terdahulu sehingga dapat menyusun kerangka komparatif yang
sistematis (Perry, 2022).

Pendekatan yang digunakan adalah analisis tematik komparatif, yaitu metode
yang menckankan proses pengelompokan data literatur berdasarkan tema-tema
konseptual yang relevan. Melalui pendekatan ini, peneliti menelusuri literatur untuk
menemukan kesamaan dan perbedaan pola respons tiga organisasi Islam yakni
Nahdlatul Ulama (NU), Muhammadiyah, dan Persatuan Islam (PERSIS) terhadap
bencana, baik dari aspek spiritual, teknokratik, maupun sosial-ekonomi. Analisis
dilakukan secara interpretatif dengan menempatkan setiap organisasi dalam kerangka
ideologis dan praksisnya masing-masing.

Sumber data utama penelitian ini meliputi artikel ilmiah, buku, dan laporan
akademik yang relevan, di antaranya karya Millie & Syarif (2022) tentang politik doa
publik dalam masa bencana, Hurun’in (2024) mengenai filantropi zakat berbasis
keadilan sosial, serta beberapa literatur pendukung seperti Latief (2017), Nurdin (2018),
dan Pranata & Asyhari (2021). Setiap literatur dianalisis menggunakan teknik conzent

193
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



analysis dengan tahapan: (1) identifikasi tema utama, (2) kategorisasi berdasarkan
organisasi dan pendekatan respon, dan (3) sintesis komparatif antarkasus.

Hasil analisis disajikan  secara deskriptif-komparatif untuk menyoroti
bagaimana masing-masing organisasi Islam menafsirkan ajaran agama dalam tindakan
sosial kebencanaan. Dengan demikian, metode ini tidak hanya bertujuan menguraikan
temuan literatur, tetapi juga menyusun model konseptual inter-organizational religious
disaster response yang menekankan integrasi antara dimensi spiritual, rasional, dan
keadilan sosial dalam konteks bencana di Indonesia.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Nahdlatul Ulama (NU) — Respons Spiritual Kolektif

Nahdlatul Ulama (NU), sebagai organisasi Islam tradisionalis terbesar di
Indonesia, merespon bencana dengan mengedepankan praktik do’a bersama sebagai
bentuk ikhtiar kolektif meminta pertolongan kepada Allah. Do’a dalam tradisi NU
bukan hanya ibadah personal, melainkan tindakan sosial yang sarat makna teologis dan
kultural. Dalam konteks pandemi Covid-19, NU memperlihatkan kapasitas adaptifnya
dengan tetap menghidupkan tradisi do’a massal, bahkan melalui media digital (Millie &
Syarif, 2022).

Dalam struktur sosial NU, otoritas Kyai berperan besar dalam merancang teks-
teks do’a resmi yang dianggap membawa keberkahan (Zbarruk). Misalnya, Ketua
PBNU Said Agqil Siradj membagikan teks do’a khusus untuk mengatasi Covid-19,
lengkap dengan spesifikasi waktu dan jumlah pengulangan. Hal ini memperlihatkan
bagaimana keampuhan spiritual dihubungkan erat dengan kepatuhan pada prosedur
ritual yang dirancang otoritas agama.

.“/ \/"')')Ss'—\s\ ““‘(—“‘_j

ce” &

O LENE LS
rs‘_s C‘..A‘ﬂ_’ 3

7 e MK 4
Fote 3 x

Gambar 1. Bacaan do’a respon terhadap Covid-19 (Millie & Syarif, 2022)

Respon NU tidak hanya bersifat spiritual melainkan juga politis. Do’a bersama
menjadi instrumen komunikasi publik, sebagaimana terlihat dalam acara resmi seperti
“Do’a Bersama” yang diselenggarakan Gubernur Jawa Barat pada tahun 2020. Dalam
acara tersebut, simbolisme keagamaan NU menjadi dominan, menunjukkan bagaimana
ritual keagamaan digunakan untuk membangun legitimasi politik di ruang public (Millie
& Syarif, 2022). Namun, dominasi praktik keagamaan NU ini menuai kritik implisit
karena berpotensi menutupi pluralitas ekspresi keagamaan di ruang publik. Walau
bertujuan mempererat solidaritas, penggunaan ritual NU dalam acara negara juga
menunjukkan bagaimana kekuatan sosial mayoritas dapat meminggirkan praktik
keagamaan kelompok lain.

194
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



Muhammadiyah — Respons Modernis dan Rasional

Muhammadiyah merespon bencana dengan pendekatan yang lebih rasional,
birokratis, dan modernis. Alih-alih mengedepankan ritual mistis, Muhammadiyah
mengembangkan respon berbasis keilmuan dan aksi nyata (Millie & Syarif, 2022). Ini
diwujudkan melalui dua inisiatif besar: Penerbitan Fikih Kebencanaan yang merupakan
teks normatif yang menegaskan bahwa bencana adalah ujian iman, bukan semata-mata
akibat ketidaktaatan ritual.

Pendirian Muhammadiyah Disaster Management Center (MDMC), sebuah
lembaga profesional yang menangani bencana berbasis disiplin ilmu kedokteran,
teknik, dan ilmu sosial. Pandangan teologis Muhammadiyah menghindari pendekatan
mistik. Mereka menolak ritual khusus untuk menghindari bencana yang tidak berbasis
dalil Al-Qur'an dan Hadis. Ritual yang tidak rasional bahkan dianggap mendekati syirik.
Dalam kerangka ini, Muhammadiyah mengajarkan bahwa bencana alam harus dihadapi
dengan ikhtiar nyata, bukan hanya permohonan spiritual tanpa tindakan.

Dalam praktiknya, MDMC menjadi salah satu NGO keagamaan paling aktif
dalam penanggulangan bencana di Indonesia, menerapkan prinsip kerja ilmiah, respons
cepat, dan pelayanan berbasis kebutuhan riil korban. Ini mencerminkan orientasi
Muhammadiyah yang lebih kompatibel dengan birokrasi negara modern dan prinsip
efisiensi rasional.

Persatuan Islam (PERSIS) — Respons Filantropis Berbasis Zakat

Persatuan Islam (PERSIS) melalui lembaga amil zakatnya, LAZ PERSIS,
mengambil jalur filantropi sosial berbasis keadilan dalam merespon bencana. Fokus
utama respons PERSIS adalah mengoptimalkan instrumen zakat untuk memberikan
bantuan nyata kepada masyarakat terdampak pandemi Covid-19 di Jawa Barat
(Hurun’in, 2024).

Program program LAZ PERSIS mencakup:

Bantuan kesehatan seperti penyediaan APD, oksigen, masker, vaksin,
ambulans.

e Bantuan sembako seperti distribusi kebutuhan pokok bagi masyarakat

miskin.

* Konseling dan advokasi, termasuk trauma healing dan advokasi bantuan

¢ Modal usaha untuk pemulihan ekonomi pasca pandemi

Dalam mengelola zakat, LAZ PERSIS mengadopsi pendekatan yang inklusif,
kolaboratif, dan profesional, sejalan dengan prinsip social justice philanthropy. Mereka
mendasarkan kegiatannya pada teori al-Magashid Syari’ah, yaitu memenuhi aspek
dharuriyah (kebutuhan pokok), hajiyah (kebutuhan tambahan), dan tahsiniyah
(penyempurnaan). Dampaknya sangat nyata selama pandemi, LAZ PERSIS telah
membantu lebih dari 435.000 penerima manfaat (Hurun’in, 2024).

Kontribusi LAZ PERSIS tidak hanya memperkuat ketahanan sosial-ekonomi
masyarakat, tetapi juga meminimalkan risiko penyebaran Covid-19 melalui layanan
kesehatan yang komprehensif. Respons Persis ini menunjukkan konsistensi antara
prinsip keagamaan dan kerja sosial profesional, memperlihatkan bahwa zakat dapat
menjadi kekuatan transformatif untuk keadilan sosial dalam konteks bencana modern.

195
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



Tabel Perbandingan Respon Organisasi Islam terhadap Bencana

Nahdlatul Ulama . Persatuan Islam
Aspek (NU) Muhammadiyah (PERSIS)
Spiritual-mistis Rasional-modernis Fﬂ?ntFOp "
: o .. (Distribusi zakat
Pendekatan ||(Do'a bersama (Mitigasi berbasis ilmu . .
. berbasis keadilan
massal) dan teknis) :
sosial)
Do’a massal. teks Penanganan bencana via |Penyaluran zakat,
Bentuk , o Mubammadiyah Disaster  ||bantuan kesehatan,
do’a resmi dari
Respon otoritas ulama Management Center sembako, modal
(MDMC) usaha

Fokus Utama

Permohonan ilahi,
membangun
solidaritas sosial
melalui ritual

Aksi nyata, mitigasi
risiko, respons cepat
berbasis profesional

Kesejahteraan
ekonomi, ketahanan
sosial melalui
distribusi zakat

Rasionalitas Al-Qut'an

Maqashid Syari’ah

Peran dalam
Politik Publik

dalam acara negara,
memperkuat
legitimasi politik

dalam politisasi ritual;
fokus layanan
kemanusiaan

Dasar . Tm.dm rrystlk .dan dan Hadis, menolak (Perlindungan jiwa,
Teologis karismatik kyai . .
ritual mistis harta, agama)
Pertemuan doa Dokumen Fikibh Bencana, ||LAZ PERSIS:
Media Utama |massal, penyebaran ||pelatihan relawan, distribusi zakat,
teks doa infrastruktur MDMC bantuan sosial
Do’a digunakan Minim keterlibatan Folus pada
pemberdayaan

sosial, tidak
menonjolkan peran
politik

Kritik Dianggap terlalu  ||Dinilai terlalu birokratis, |[Terbatas pada skala
terhadap mistik dan mudah  |kurang emosional dalam ||wilayah dan cakupan
Pendekatan ||dipolitisasi solidaritas operasional
Do’a bersama . Program bantuan
Contoh Gubernur Jabar |04 MDMdea.l?‘m Covid-19: distribusi
Kegiatan  |(2020), teks do’a | Cocin@ 8EHPA AL 1435 000 paket
Covid 19 PBNU _ [Pandemi bantuan

Respon Kebencanaan

NU didirikan pada tahun 1926 sebagai perlawanan terhadap modernisme Islam
yang tidak menghargai tradisi lokal. Organisasi ini sangat menekankan pada
pemeliharaan warisan keagamaan tradisional seperti tahlilan, yasinan, dan do’a
bersama. Dalam menghadapi bencana, respons NU bersifat spiritualistik karena selaras
dengan nilai historis mereka tentang pentingnya kekuatan batin dan keberkahan
(barakah). Teoti cultural reproduction dari Bourdieu menjelaskan bahwa kebiasaan
(habitus) NU vyang dibentuk oleh tradisi pesantren menciptakan respons yang

196
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



memaknai bencana sebagai peristiwa spiritual yang membutuhkan solusi spiritual
kolektif. Habitus pesantren dipahami sebagai produk dari fiedd (ranah) budaya religius
yang direproduksi melalui sistem pendidikan dan hubungan sosial (Syaie, 2022).

Muhammadiyah yang berdiri pada 1912 lahir dari semangat pembaruan Islam
dan rasionalisme ala al-Afghani dan Muhammad Abduh. Sejak awal, mereka menolak
takhayul dan bid’ah. Maka respons Muhammadiyah terhadap bencana berupa
pendirian Muhammadiyah Disaster Management Center (MDMC) mencerminkan etos
organisasi yang memprioritaskan ilmu pengetahuan dan sistem manajemen modern.
Pendekatan ini sejalan dengan teori sekularisasi dalam aksi sosial religius Casanova
(1994), yang menyatakan bahwa agama dapat mengadopsi strategi duniawi tanpa
kehilangan makna transendennya. Pendekatan Muhammadiyah memperlihatkan
integrasi antara kapasitas teknis dan nilai keagamaan, mencerminkan pandangan
Casanova tentang agama yang tetap relevan dalam ruang publik modern (Nurdin,
2018).

PERSIS, yang didirikan pada 1923, memiliki sejarah sebagai gerakan
pemurnian akidah dan penolakan terhadap praktik tradisional yang dianggap
menyimpang. Namun, dalam merespons bencana, PERSIS menunjukkan evolusi
pemikiran ke arah praksis sosial. Pendekatan mereka melalui LAZ PERSIS dan
distribusi zakat untuk penyintas pandemi mencerminkan transformasi ideologi dari
purifikasi menuju filantropi. Hal ini dapat dipahami melalui teori social movement
adaptation, di mana organisasi keagamaan harus beradaptasi dengan kebutuhan sosial
demi mempertahankan relevansinya.

Ketiga organisasi menunjukkan bagaimana pendekatan terhadap bencana bisa
bersifat spiritual (NU), profesional-teknokratik (Muhammadiyah), atau ekonomi-
keadilan sosial (PERSIS). Ketegangan ini sejalan dengan dikotomi klasik antara
Gemeinschaft dan Gesellschaft dari Ferdinand To6nnies, di mana NU mewakili
komunitas tradisional yang berorientasi pada kebersamaan spiritual, sedangkan
Muhammadiyah mewakili masyarakat rasional-birokratis. PERSIS berada di titik
tengah, mengintegrasikan nilai teologis dengan ekonomi mikro yang terstruktur.

Penggunaan do’a bersama dalam agenda pemerintah oleh NU bisa dilihat
sebagai bentuk 7itual instrumentalization atau politisasi simbol keagamaan untuk
membangun legitimasi (Grimes, 2014). Praktik ini dipertanyakan efektivitasnya dalam
konteks pluralisme keagamaan Indonesia karena mengesankan hegemoni satu
kelompok keagamaan. Teori hegemoni budaya dari Gramsci menunjukkan bahwa
dominasi ritual NU bisa mengikis ekspresi religius alternatif yang tidak sesuai dengan
tradisi mayoritas.

Berbagai penelitian sebelumnya membuktikan bahwa MDMC adalah salah satu
entitas relawan paling responsif dan terorganisasi dalam bencana besar seperti tsunami
Palu (Pranata & Asyhari, 2021). Hal ini memperkuat gagasan Weberian bahwa struktur
organisasi rasional-legal cenderung lebih efektif dalam krisis. Namun, pendekatan
teknokratis ini juga mendapat kritik karena dianggap terlalu birokratis dan kurang
menghadirkan ruang empati atau spiritualitas yang dibutuhkan oleh korban bencana.

Meskipun program LLAZ PERSIS memiliki dampak signifikan secara lokal,
keterbatasan jaringan dan sumber daya membuat cakupannya tidak sebesar NU atau
Muhammadiyah. Ini menunjukkan realitas bahwa kekuatan organisasi sosial-

197
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



keagamaan tidak hanya bergantung pada ideologi, tetapi juga pada infrastruktur dan
kapasitas manajemen. Pendekatan PERSIS yang berbasis maqasid syari‘ah
menunjukkan upaya kontekstualisasi ajaran klasik dalam kebutuhan kontemporer,
sesuai dengan gagasan figh contextualization (Kamali, 2011).

Faktor eksternal seperti peran negara dan media mempengaruhi bagaimana
organisasi keagamaan merespons bencana. Pemerintah cenderung memberi ruang
besar kepada NU karena kedekatan historis-politik, sehingga respons NU sering
mendapat eksposur lebih luas. Sementara Muhammadiyah dengan pendekatan
profesionalnya lebih dihargai dalam kerangka kerja sama teknis. Ini membuktikan
pernyataan Berger (1999) bahwa agama tidak bekerja dalam ruang hampa, tetapi
berinteraksi dengan struktur sosial lainnya, termasuk politik dan media.

Ketiga organisasi menyumbangkan pilar penting: NU dengan spiritualitas
kolektif, Muhammadiyah dengan teknokrasi kebencanaan, dan PERSIS dengan
filantropi zakat. Pendekatan ini dapat dibaca sebagai bentuk aktualisasi prinsip Islam
sebagai rahmatan lil alamin yang bersifat holistik. Teori integratif dari Amartya Sen
tentang capability approach sangat relevan di sini bahwa tanggung jawab sosial-agama
bukan sekadar memberi bantuan, tapi memberdayakan agar masyarakat memiliki
kapabilitas untuk bertahan dan pulih dari bencana.

Analisis ini menunjukkan pentingnya pendekatan inter-organisasi dalam
kebencanaan. Kolaborasi lintas pendekatan antara spiritualitas, rasionalitas, dan
ekonomi perlu dijembatani oleh nilai-nilai bersama seperti keadilan, kasih sayang, dan
profesionalisme. Pengalaman ketiga organisasi menunjukkan bahwa keberhasilan
respons keagamaan tidak bergantung pada satu pendekatan saja, melainkan pada
integrasi nilai dan adaptasi terhadap kondisi sosial-politik.

Analisis terhadap ketiga organisasi tersebut menunjukkan adanya diferensiasi
tetapi juga potensi sinergi. NU berorientasi pada spiritualitas dan solidaritas sosial;
Muhammadiyah menonjol dalam profesionalisme teknokratik; sedangkan PERSIS
berperan dalam pemberdayaan ekonomi berbasis filantropi. Perbedaan ini
menunjukkan bahwa orientasi ideologis dan praksis sosial tidak menciptakan
kontradiksi, melainkan keragaman fungsional yang dapat membentuk model respons
kebencanaan Islam yang holistik.

Dari perspektif teologi sosial, respons NU didorong oleh nilai barakah dan
ukhuwah diniyyah, yang menempatkan doa dan ritual sebagai bentuk collective piety.
Sementara itu, Muhammadiyah merepresentasikan rasionalisasi agama, di mana iman
diartikulasikan melalui kerja sistematis dan efisien. PERSIS menempati posisi unik
sebagai gerakan purifikasi yang berevolusi menuju faith-based social movement,
menggabungkan puritan ethics dengan kesadaran sosial modern (Latief, 2017).

Dari sisi sosiologis, NU dapat dipahami sebagai komunitas Gemeinschaft dalam
konsep Ferdinand Toénnies (1957) yakni sebuah jaringan sosial yang berbasis nilai
kebersamaan dan afeksi, di mana spiritualitas berfungsi sebagai perekat solidaritas
sosial (Fealy & White, 2023). Sebaliknya, Muhammadiyah menggambarkan Gesellschaft,
masyarakat modern yang berorientasi pada rasionalitas dan tujuan fungsional. PERSIS
berada di titik hibrid antara keduanya, organisasi dengan nilai ideologis yang kuat tetapi
menggunakan pendekatan profesional dan berbasis sistem dalam pelaksanaan program
filantropinya (Hikam, 2024). Ketiganya bersama-sama merepresentasikan lanskap

198
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



keislaman Indonesia yang kompleks dan adaptif terhadap modernitas serta krisis
kemanusiaan. Ketiga pendekatan tersebut sejatinya membentuk continuum respons
Islam terhadap bencana. Bila dipadukan, ketiganya menciptakan tiga pilar utama dalam
Islamic Disaster Response Model:
1. Pilar Spiritualitas (NU): membangun kekuatan moral, makna teologis, dan
solidaritas sosial.
2. Pilar Rasionalitas (Muhammadiyah): mengorganisir penanganan bencana
dengan efisiensi, mitigasi, dan tata kelola modern.
3. Pilar Keadilan Sosial (PERSIS): menyalurkan sumber daya ekonomi untuk
pemulihan dan pemberdayaan masyarakat terdampak.

Integrasi ketiganya menunjukkan bahwa respons Islam terhadap bencana
bukan hanya bentuk amal kemanusiaan, tetapi juga praksis magasid al-syari‘ah dengan
melindungi jiwa, harta, dan agama (Kamali, 2011). Kontribusi organisasi keagamaan
tersebut memperluas kemampuan masyarakat untuk bertahan dan beradaptasi, bukan
sekadar menerima bantuan pasif.

Meski memiliki potensi sinergi, hubungan antarorganisasi keagamaan di
Indonesia masih bersifat sporadis dan belum terlembaga secara sistemik. Kolaborasi
dalam penanggulangan bencana biasanya hanya muncul pada level operasional,
misalnya koordinasi antar lembaga amil zakat atau relawan bencana, tetapi belum dalam
bentuk framework cooperation yang terstruktur. Penelitian menunjukkan bahwa
perbedaan orientasi ideologis sering kali menjadi penghalang kerja sama jangka panjang
antarormas Islam (Nurdin, 2018).

Namun, peluang sinergi sangat terbuka melalui kerangka znter-organizational
network governance (Bryson et al., 2006) di mana lembaga keagamaan dapat berbagi
sumber daya dan keahlian. NU dapat memperkuat kesadaran spiritual masyarakat,
Muhammadiyah menyediakan infrastruktur dan kapasitas teknis, sedangkan PERSIS
berkontribusi dalam pemulihan ekonomi berbasis zakat. Kolaborasi lintas pendekatan
ini sejalan dengan gagasan faith-based disaster resilience (Paton & Johnston, 2006) yang
menckankan pentingnya dimensi nilai dalam mitigasi dan rekonstruksi pascabencana.

Tantangan lain adalah zustrumentalization of religion yakni kecenderungan
penggunaan simbol keagamaan dalam ruang politik. Untuk itu, sinergi ormas Islam
petlu diarahkan bukan pada kompetisi simbolik, tetapi pada kolaborasi substantif
berbasis nilai kemanusiaan universal Islam (rahmatan lil ‘alamin). Dari hasil sintesis,
penelitian ini mengusulkan model Inter-Organizational Religions Disaster Response (IRDR)
sebagal paradigma baru penanganan bencana berbasis nilai Islam di Indonesia. Model
ini berasumsi bahwa ketahanan sosial (soczal resilience) dapat dibangun melalui sinergi
antara spiritualitas, rasionalitas, dan keadilan sosial. IRDR memiliki tiga komponen
utama:

1. Koordinasi Nilai (I"a/ue Coordination): sinkronisasi tujuan moral dan keagamaan
antarormas dalam menghadapi bencana.

2. Kolaborasi Kapasitas (Capacity Collaboration): integrasi sumber daya manusia,
logistik, dan keilmuan antar lembaga.

3. Konvergensi Dampak (Impact Convergence): penyatuan arah kebijakan untuk
mencapal kesejahteraan dan keberlanjutan sosial pascabencana.

199
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



Dalam implementasinya, IRDR dapat diinstitusionalisasi melalui forum lintas
ormas seperti Majelis Lintas Kebencanaan Islam Indonesia (MLKII) yang berfungsi
sebagai wadah koordinasi, edukasi publik, dan advokasi kebijakan kebencanaan
berbasis nilai Islam. Dengan demikian, model ini menegaskan bahwa kekuatan Islam
Indonesia tidak terletak pada homogenitas mazhab, tetapi pada kemampuannya untuk
membangun jaringan sosial yang inklusif dan transformatif.

KESIMPULAN DAN REKOMENDASI

Penelitian ini menunjukkan bahwa respons tiga organisasi Islam besar di
Indonesia Nahdlatul Ulama (NU), Muhammadiyah, dan Persatuan Islam (PERSIS)
terhadap bencana mencerminkan tiga orientasi keislaman yang berbeda namun saling
melengkapi. NU menonjol dengan spiritualitas kolektif dan ritual keagamaan sebagai
sarana membangun solidaritas sosial dan kekuatan moral masyarakat. Muhammadiyah
tampil dengan pendekatan rasional-teknokratik melalui Muhammadiyah Disaster
Management Center (MDMC) yang mengedepankan profesionalisme dan mitigasi
berbasis ilmu pengetahuan. Sementara itu, PERSIS berkontribusi melalui pendekatan
filantropis dan ekonomi keadilan sosial lewat pengelolaan zakat serta program
pemberdayaan masyarakat.

Ketiganya memperlihatkan bahwa Islam Indonesia bukanlah monolit,
melainkan ekosistem religius yang dinamis, di mana dimensi iman (NU), ilmu
(Muhammadiyah), dan amal (PERSIS) terintegrasi dalam praksis sosial kebencanaan.
Meskipun berbeda dalam corak ideologi dan strategi, ketiga organisasi ini secara
kolektif mewujudkan prinsip rahmatan lil ‘alamin dalam konteks kemanusiaan modern.
Perbedaan tersebut justru membentuk potensi sinergi dalam model Inzer-Organizational
Religious Disaster Response (IRDR), yang menekankan koordinasi nilai, kolaborasi
kapasitas, dan konvergensi dampak antara dimensi spiritual, rasional, dan sosial-
ekonomi.

Secara teoretis, penelitian ini memperkaya literatur tentang Islamic disaster
response dengan menghubungkan teoti Gemeinschaft—Gesellschaft (Tonnies), rationalization
of faith (Weber), dan capability approach (Sen) dalam satu kerangka analisis yang
komprehensif. Secara praktis, hasil penelitian ini merekomendasikan pembentukan
forum lintas ormas Islam yang berfokus pada koordinasi penanganan bencana, edukasi
masyarakat, dan advokasi kebijakan publik berbasis nilai-nilai Islam.

Dengan demikian, keberhasilan respons kebencanaan di Indonesia tidak hanya

ditentukan oleh kapasitas teknis, tetapi juga oleh kemampuan organisasi keagamaan
untuk mengintegrasikan spiritualitas, rasionalitas, dan keadilan sosial dalam satu visi
kemanusiaan. Penelitian ini menegaskan bahwa masa depan ketangguhan sosial
Indonesia terletak pada kolaborasi lintas ormas Islam yang berbasis nilai, berorientasi

kemaslahatan, dan berkomitmen terhadap transformasi sosial yang berkeadilan.

REFERENSI

(BNPB), B. N. P. B. (2024). Data Informasi Bencana Indonesia (DIBI) 2024. BNPB.
https://bnpb.go.id/

Abubakar, 1. (2019). Islamic Philanthropy and Social Justice in Indonesia. Journal of
Islamic Philanthropy and Society, 3(2), 115-134.

200
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



Bryson, J. M., Crosby, B. C., & Stone, M. M. (2006). The Design and Implementation
of Cross-Sector Collaborations: Propositions from the Literature. Public
Administration Review, 66(s1), 44-55.

Fealy, G., & White, S. (2023). Negotiating Tradition and Modernity: Nahdlatul Ulama’s
Role in Indonesian Civic Life. Asian Journal of Social Science, 51(2), 187-210.
https://doi.org/10.1163/15685314-bja10075

Grimes, R. L. (2014). The Craft of Ritual Studies. Oxtord University Press.

Hikam, M. A. S. (2024). Puritanism, Philanthropy, and the Making of Islamic Social
Institutions in Post-Pandemic Indonesia. Studia Islamika, 31(1), 1-29.

Hurun’in, S. Z. (2024). Social Justice Philanthropy Based on Zakat at the Persatuan
Islam Amil Zakat Institution and its Contribution to Covid-19 Pandemic
Mitigation in West Java. Social Impact Journal, 27—45.

Kamali, M. H. (2011). Shari'ah Law: An Introduction. Oneworld Publications.

Latief, H. (2017). Isiamic Charities and Social Activism: Welfare, Dakwah and Politics in
Indonesia. Cornell University Press.

Millie, J., & Syarif, D. (2022). The Public Politics of Supplication in a Time of Disaster.
Indonesia, 2022(113), 111-124. https://doi.org/10.1353/ind.2022.0006

Nurdin, M. R. (2018). Religion and Social Capital: Civil Society Organisations in Disaster
Recovery  in Indonesia  [University =~ of  New  South  Wales].
https:/ /unsworks.unsw.edu.au/bitstreams/1056331a-f935-4700-af2e-
99edcb2165ad/download

Paton, D., & Johnston, D. (2006). Disaster Resilience: An Integrated Approach. Charles C.
Thomas Publisher.

Perry, C. (2022). Literature Review as Academic Inguiry. Academic Press.

Pranata, H., & Asyhari, M. (2021). Respon Muhammadiyah Disaster Management
Center dalam Bencana Gempa Palu. Jurnal Manajemen Bencana.

Syaie, A. N. K. (2022). Dynamics of Islamism in Post-Soeharto Era Madura (Indonesia)
[Western Sydney University].
https://researchers.westernsydney.edu.au/ files /94921118 /uws_75014.pdf

201
Qtinarah, Volume 7 gNomor 2, Quli- Desember 2025



