IMPLIKASI PENUNJUKKAN LAFAZ MUTHLAQ DAN MUQAYYAD DALAM
EPISTIMOLOGI PENETAPAN HUKUM ULAMA MAZHAB

Wardatun Nabilah

Universitas Islam Negeri Mahmud Yunus Batusangkar, Indonesia
e-mail: wardatunnabilah@uinmybatusangkar.ac.id

Abstract: This study wants to examine how the implications of the appointment of lafaz muthlag and lafaz
muqayyad in the determination of law by madhab scholars. This is because the nash of the Quran and
hadith were revealed in Arabic, it is necessary to study lafaz to find Allah's message in the
establishment of the law. With a qualitative approach in literature research, this study found that
there are four implications of using lafaz mutlag and muqayyad depending on the law and canse of the
nash. First, If the object spoken of by the two nashes is the same, and the laws and canses of the nash
are the same, then the mutlaq nash is brought to the muqayyad nash. Secondly, if there is a different
law and cause, then the mutlaq nash cannot be brought to the muqayyad. Third, if the laws are
different but the reasons are the same, then the mutlag nash cannot be brought to the muqayyad and
still practice their respective positions. Fourth, If the laws are the same and the canses are different,
then the majority of Hanafiah and Maliki scholars are of the opinion that, nash mutlaq cannot be
brought to the mugayyad; while Shafiyya and Hanablah argued that the mutlag conld be bronght to
the muqayyad.

Keywords: Muthlag; Mugayyad; Ushul Lughawiy; Epistinology

PENDAHULUAN

Nash al-quran dan sunnah diturunkan dengan berbahasa arab. Oleh karena itu

pemahaman hukum yang benar dari nash tersebut dapat dilakukan dengan kembali
kepada kehendak susunan lafaz tersebut dan penunjukkan dalilnya serta kembali kepada
makna lafaz baik secara ungkapan lafaz perkata atau ungkapan dalam susunan kalimat. Ayat-
ayat alquran dalam menunjukkan pengertiannya menggunakan berbagai cara, ada yang tegas
dan ada pula yang tidak tegas, ada yang melalui arti bahasa dan ada pula yang melalui maksud
hukumnya (Hafid, 2016). Di samping itu, di satu kali terdapat perbenturan antara satu dalil
dengan yang lain yang memerlukan penyelesaian. Melalui pendekatan ushul fiqih, maka digali
berbagai aspek untuk menimba pesan-pesan yang terkandung dalam al-Quran dan Sunnah
Rasulullah (Pulungan, 2019)

Secara garis besar, metode istinbath dapat dibagi kepada tiga bagian, yaitu segi
kebahasaan, tujuan (maqasid) dan penyelesaian beberapa dalil yang bertentangan. Objek utama
yang akan dibahas dalam Ushul Figh adalah al-quran dan sunnah Rasulullah. Untuk
memahami teks-teks dua sumber yang berbahasa arab tersebut, para ulama telah menyusun
semacam “semantik” yang akan digunakan dalam praktik penalaran fikih (Ridha & Alfian,
2021). Bahasa Arab menyampaikan suatu pesan dengan berbagai cara dan dalam berbagai
tingkat kejelasannya. Untuk itu, para ahlinya telah membuat beberapa kategori lafal atau
redaksi. Selain untuk memahami teks, hal tersebut dilakukan untuk memahami hukum yang
terdapat di dalamnya dengan pemahaman yang benar, serta menjelaskan hal-hal yang masih
tersembunyi dalam nash dan menghilangkan pertentangan yang terjadi antara beberapa nash.

Kajian ini penting untuk dilakukan karena kaidah bahasa yang ditetapkan oleh ulama
bahasa arab ini, ditetapkan dari mendalami susunan bahasa arab sendiri, bukan dari ketetapan



274 || Jurnal Integrasi llmu Syariah, Volume 4, Nomor 2, Mei-Aqustus 2083

agama. Kaidah bahasa ini dibuat untuk memahami ungkapan bahasa dengan baik. Oleh karena
nash yang mengandung hukum ini berbahasa arab, maka memahami makna dan hukum yang
terkandung pun wajib dengan menelusuri bahasa tersebut dari segi ungkapan, makna kata dan
susunan kalimat dalam nash tersebut. Di antara kaidah yang sangat penting dan akan
dikemukakan di sini adalah masalah amar, nahi dan takhyir, pembahasan lafal dari segi umum
dan khusus, pembahasan lafal dari segi mutlaq dan muqayyad, pemahasan lafal dari segi
mantuq dan mafthum, dari segi jelas dan tidak jelasnya, dan dari segi hakikat dan majaznya
(Qosyim, 2015).

METODE PENELITIAN

Jenis penelitian ini adalah penelitian kepustakaan (library research) dengan
pendekatan kualitatif. Teknik pengumpulan data yang penulis gunakan adalah mencari
dan mencatat bahan kepustakaan untuk menghimpun informasi yang relevan terkait
dengan masalah yang diteliti. Pengolahan data dilakukan dengan menyusun dan
mengklafisikasi bahan dan menarasikan sesuai kebutuhan dalam pembahasan.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pengertian Mutlaq dan Muqayyad
Setelah ditelusuri, lafaz mutlag dan muqgayyad masih berhubungan dengan lafaz khas.
Sebenarnya setiap lafaz yang tidak terdapat padanya tanda-tanda yang menunjukkan lafaz
‘aamm, maka dia dapat disebut lafaz khash. Namun di antara ahli ushul figh ada yang secara
khusus menguraikan sighat lafaz khash, di antaranya :
a. Lafaz mutlaq (tidak diiringi sifat yang membatasi (contoh : orang Indonesia) (Munawaroh,
2021)
Lafaz muqgayyad (diiringi sifat yang membatasi, contoh : orang Indonesia Muslim)
Isim nakirah (tak tertentu, contoh : rumah) (Al-gifari, 2022)
. Isim mufrad (seorang tertentu, contoh : seorang laki-laki)
Isim tastniyah (dua orang tertentu, contoh : dua orang laki-laki)
Isim jamak (bilangan banyak, contoh : kaum) (Agus et al., 2021)
Isim musytarak (bermakna ganda, contoh : kuda-kuda) (Ruslan, 2022).
Apabila dilihat dari segi sifat yang melekat padanya, lafaz khas dibagi menjadi dua, yaitu
lafaz khas mutlaq dan lafaz khas muqayyad (Wahid, 2015).
Secara bahasa kata mutlaq (3a)) berarti umum, tidak berkait , dan kata muqgayyad
(3&4)) berarti yang diikat, yang dibelenggu, yang didaftarkan, yang dikaitkan . Kata mutlaq
menurut istilah seperti dikemukakan Abd al-Wahhab Khallaf, ahli Ushul Figh berkebangsaan
Mesir, dalam bukunya ‘llmu Ushul al-Figh (Khallaf, 2002), adalah : )
38 (sl Wil i 2 238 e Do a
Lafal yang menunjukkan suatu satuan tanpa dibatasi secara harfiah dengan suatu ketentuan.
Seperti mistiy (<< , seorang mesir) dan rajulun (J>_, seorang laki-laki). Dan sebaliknya
lafal muqayyad adalah:

©re a0 o

28 coly el x50 e

Lafal yang menunjukkan suatu satuan yang secara lafziyah dibatasi dengan suatu ketentuan.



Implikasi Penunjukkan Lafaz Muthlaq dan Muqagyad dalam Epistimologi Penetapan Hukum Ulama Mazhah ” 275

Misalnya, mishriyun muslimun (pas s =, seorang berkebangsaan Mesir yang beragama
Islam), dan rajulun rasyidun (2%, J>, seorang laki-laki yang cerdas).

Ayat-ayat hukum di dalam al-quran ada yang bersifat mutlaq dan ada pula yang bersifat
mugqayyad. Kaidah ushul figih yang berlaku di sini adalah bahwa ayat yang bersifat mutlaq
harus dipahami secara mutlaq selama tidak ada dalil yang membatasinya, sebaliknya ayat yang
bersifat mugayyad harus dilakukan sesuai dengan batasan (kait)nya. Misalnya lafal mutlaq
yang terdapat pada ayat 234 Surat al- Baqarah

T el B Cuesdly (a5 W30 355 i 3858 (T

Artinya : Omng orang yang meninggal dunia di antaramu dengan meninggalkan isteri-isteri
(hendaklah Para isteri itu) menangguhkan dirinya (ber'iddah) empat bulan sepuluh hari...

Ayat tersebut menjelaskan bahwa azwajan (istri-istri) yang ditinggal mati suami, masa
tunggu mereka (iddah) selama empat bulan sepuluh hari. Kata azwajan (istri-istri) tersebut
adalah lafal mutlaq karena tidak membedakan apakah wanita itu sudah pernah digauli oleh
suaminya itu atau belum. Dari ayat tersebut dapat disimpulkan bahwa masa iddah wanita
yang ditinggal mati suami baik yang telah pernah disetubuhi oleh suaminya itu atau belum
adalah empat bulan sepuluh hari.

Sedangkan contoh lafal muqayyad di antaranya terdapat pada ayat 3 dan 4 Surat al-
Mu]adﬂah

‘J 4 uﬁﬁy egﬂ NW O JB 5 185 5358 108 W () 5d g & Al (e u;)e-lm Gl
&u@gwumu\dﬁwu@w Mewmgwﬁu/’“m
?‘M RS u.usSﬂ) \A)_\;JL) “al gy y AL \)mjﬂdh\_u&m

Artinya : orang-orang yang menzhihar isteri mereka, kemudian mereka hendak menarik kembali
apa yang mereka ucapkan, Maka (wajib atasnya) memerdekakan seorang budak sebelum kedua suami
isteri itu bercampur. Demikianlah yang diajarkan kepada kamu, dan Allah Maha mengetahui apa yang
kamu kerjakan. Barangsiapa yang tidak mendapatkan (budak), Maka (wajib atasnya) berpuasa dua bulan
berturut-turut sebelum keduanya bercampur. Maka siapa yang tidak Kuasa (wajiblah atasnya) memberi
Makan enam puluh orang miskin. Demikianlah supaya kamu beriman kepada Allah dan Rasul-Nya. dan
Itulah hukum-hukum Allah, dan bagi orang kafir ada siksaan yang sangat pedih.

Ayat tersebut menjelaskan bahwa yang menjadi kifarat zihar (menyerupakan punggung
istrinya dengan punggung ibunya) adalah memerdekakan seorang hamba sahaya, jika tidak
mampu, wajib berpuasa selama syahrain mutatabi’ain (dua bulan berturut-turut), dan jika tidak
mampu juga berpuasa, maka memberi makan 60 orang miskin. Kata syahrain (dua bulan)
dalam ayat tersebut adalah lafal muqayyad (dibatasi) dengan mutatabi’ain (berturut-turut).
Dengan demikian, puasa dua bulan yang menjadi kifarat zihar itu wajib dengan berturut-turut
tanpa terputus-putus.

Hukum Penujukkan Mutlaq dan Muqayyad

Lafal mutlaq pada dasarnya harus diamalkan sesuai dengan kemutlagannya, selama
tidak ada dalil yang membatasinya. Demikian juga dengan lafal muqayyad, harus diamalkan
sesuai dengan kemuqgayyadannya (Rajiah, 2013). Ini adalah kesepakatan ulama. Yang menjadi
perbedaan adalah mereka adalah jika di satu tempat khitab disebutkan secara mutlag,
sedangkan pada tempat lain secara muqayyad.

Contoh dalam firman Allah QS al-Maidah : 89 tentang kafarat sumpah berikut :

Ay AT 3.



276 || Jurnal Integrasi llmu Syariah, Volume 4, Nomor 2, Mei-Aqustus 2083

Artinya : “... atau memerdekakan seorang budak ...”

Dalam ayat ini tidak ada penjelasan, sehingga lafaz budak di sini seolah-olah boleh budak
mukmin atau kafir.

Atau dalam QS an-Nisa : 24 tentang jumlah mahar, berlkut

um‘)x:uweﬁyh\juuu\eﬁd;bjueﬂd;\j

Artinya : “ ... dan Dihalalkan bagi kamu selain yang demikian (yaitu) mencari isteri-isteri dengan
hartamu untuk dikawini bukan untuk berzina ...”

Dalam ayat ini pun menunjukkan boleh menikah dengan mahar dengan harta yang
sedikit atau banyak, karena tidak ada ketentuan padanya.

Adapun apabila dalam nash mutlaq terdapat pengaitnya, maka diamalkan sesuai dengan
yang sudah ada muqayyadnya. Seperti dalam QS an-Nisa : 12 tentang wasiat, berikut :

uﬂj‘te—'wmymsmw

Artinya: “ ... sesudah dipenuhi wasiat yang dibuat olehnya atau sesudah dibayar hutangnya ...

Dalam ayat, belum dijelaskan tentang berapa jumlah wasiat. Namun dalam hadis
Rasulullah SAW mengatakan bahwa tidak boleh wasiat itu lebih dari sepertiga harta warisan.
Maka yang diamalkan adalah hadis yang sudah di-muqayyad (Az-Zuhaili, 1999).

Apabila dalam suatu nash diperoleh ia dalam keadaan mutlaq, namun pada nash lain
tentang hal serupa ditemui nash yang muqayyad, maka dalam hal ini ada empat kemungkinan:
1. Apabila objek yang dibicarakan dua nash tersebut adalah sama, dan hukum serta sebab dari

nash itu sama, maka nash yang mutlaq dibawa kepada nash yang muqayyad, sehingga yang
diamalkan adalah yang muqayyad.

Contoh hal ini adalah seperti firman Allah QS al-Maidah : 3 : ayat tentang darah

)}g\eg)esuc\m Lle cua

Artinya : “diharamkan bagimu (memakan) bangkai, damh daging babi...

Pada ayat ini, darah masih bersifat muthlaq, maka yang muthlaq ini dibawa kepada yang
mugayyad, seperti pada firman Allah QS al-an’am : 145
}P#}\‘A&M“J}\&Au‘j&u\y‘jmectjaécu)mé\@)\ugsﬁh\YJS

4_14.\3\ )ﬂdﬁ\m)\ UAJ’Q\:\A

Artinya : “Katakanlah: "Tiadalah aku peroleh dalam wahyu yang diwahyukan kepadaKu, sesuatu
yang diharamkan bagi orang yang hendak memakannya, kecuali kalau makanan itu bangkai, atau darah
yang mengalir atau daging babi - karena Sesungquhnya semua itu kotor - atau binatang yang
disembelih atas nama selain Allah....”

Maka pada ayat ini, dirinci lagi dari ayat sebelumnya bahwa yang haram disini adalah
darah yang mengalir (Abu Zahrah, 1958). Pada al-Maidah ayat 3, hanya menyatakan bahwa
darah adalah haram, sementara belum ada pengait darah yang bagaimana yang diharamkan.
Kemudian pada al-An’am ayat 145 dijelaskan kembali bahwa darah yang diharamkan adalah
darah yang mengalir. Sebab keharaman kedua ayat tersebut adalah sama, yakni bahwa darah
tersebut berbahaya dan hukumnya pun adalah sama yakni haram mengkonsumsi darah
(Anshori, 2020). Namun darah yang diharamkan adalah darah yang tercurah bukan darah
yang mengalir dalam urat dan daging serta yang beku dalam hati dan limpa.

2. Apabila berbeda hukum dan sebab, maka nash yang mutlaq tidak dapat dibawa kepada
muqayyad menurut kesepakatan ulama sekalipun objeknya sama. Maka yang mutlaq
diamalkan dengan cara mutlaq pad objeknya sendiri, begitu pula dengan yang muqayyad.

Contoh hal ini terdapat pada QS al-Maidah : 38 tentang hukuman bagi pencuri, berikut :



Implikasi Penunjukkan Lafaz Muthlaq dan Muqagyad dalam Epistimologi Penetapan Hukum Ulama Mazhah ” 277

... Lagaadl 1536 48 )05 (5 )T

Artinya : “laki-laki yang mencuri dan perempuan yang mencuri, potonglah tangan keduanya ...”

Dan pada QS al-Maidah : 6 tentang wudhu, berikut : . ) )

e B YO =S AP NFAE

Artinya : “ ... Maka basuhlah mukamu dan tanganmu sampai dengan siku ... ”

Lafaz Wd (ayat pertama) adalah mutlaq dan lafaz 4 (ayat kedua) adalah muqayyad.
Sebab pada kedua ayat pun berbeda, yang pertama disebabkan pencurian dan yang kedua
disebabkan hendak melakukan shalat. Hukum pada dua ayat pun berbeda, yang pertama
hukum tentang potong tangan bagi pencuri dan yang kedua hukum tentang membasuh
tangan. Maka nash yang muthlaq tentang pencurian tidak dapat dibawa kepada nash yang
muqayyad tentang wudhu' tersebut. Akan tetapi terdapat sunnah yang membatasi posisi
tangan yang dipotong bagi pencuri tersebut adalah dari pergelangan tangan (Arif et al., 2022).

3. Apabila hukum berbeda namun sebabnya sama. Maka nash yang mutlaq tidak dapat
dibawa kepada yang muqayyad dan tetap mengamalkan posisi masing-masing. Kecuali ada
dalil yang membawa mutlaq pada muqgayyad, karena tidak ada larangan untuk
mengumpulkannya.

Contoh hal ini adalah seperti QS al-Maidah : 6 tentang wudhu’ berikut : )

e SR ) Ay 2Sa a5 slels

Artinya : “... Maka basuhlah mukamu dan tanganmu sampai dengan siku ... “

Dan contoh yang masih pada QS al-Maidah : 6 tentang taygmmum, ber}kut D )

o Ain Sl g 2N o 5y T AL

Artinya : “... sapulah mukamu dan tanganmu ... ”

Sebab pada dua ayat tersebut adalah sama, yakni hendak melaksanakan shalat dan masih
berhadas. Hukum dari dua ayat adalah berbeda, yang pertama hukum tentang membasuh
tangan dalam wudhu’ dan yang kedua hukum tentang tayammum. Maka dalam hal ini,
ukuran membasuh tangan sampai siku, tidak dapat dibawa kepada tayammum, dengan arti
bahwa tayammum pada tangan tidak dapat dilakukan sampai ke siku pula. Apabila salah satu
dari mutlag atau mugayyad tidak membawa kepada yang lainnya, maka selanjutnya
berlindung kepada sunnah (untuk mengetahui penjelasan). Hal ini yang dilakukan oleh
Hanafiyah dan Syafi'iyah bahwa wajib menyapu tangan dalam bertayammum hingga siku,
sesuai dengan hadis marfu’ dari Ibnu Umar : tayammum itu dua kali pukulan. Pukulan pertama
untuk wajah dan yang kedua untuk kedua tangan hingga dua siku. Sementara Malikiyah dan
Hanabilah berpendapat bahwa yang wajib disapu adalah dua telapak tangan saja, karena
berdasarkan pada hadis Nabi SAW yang memerintahkan ‘Amar bin Yasir untuk
bertayammum pada wajah dan dua telapak tangan (Az-Zuhaili, 1999).

4. Apabila hukum sama dan namun sebab berbeda.

Contoh pada QS al-Mujadalah : 3 tentang memerdekakan budak karena kafarat zihar,

berikut : . ) ) )
Gl ol B e 48 AR

Artinya : “ ... Maka (wajib atasnya) memerdekakan seorang budak sebelum kedua suami isteri
itu bercampur. ... ”

Pada QS an-Nisa : 92 tentang memerdekakan budak juga, namun disebabkan kafarat
pembunuhan tersalah (tidak sengaja) berikut :



278 || Jurnal Integrasi llmu Syariah, Volume 4, Nomor 2, Mei-Aqustus 2083

. Adaga A8 5 A8 Ul Leia (B8 025 ...

Artinya : “ ... dan Barangsiapa membunuh seorang mukmin karena tersalah (hendaklah) ia
memerdekakan seorang hamba sahaya yang beriman ... “

Lafaz memerdekakan budak yang pertama adalah mutlaq, sedangkan yang kedua adalah
mugayyad dengan adanya sifat beriman bagi budak. Hukum pada keduanya adalah sama-
sama tentang memerdekakan busak, namun sebabnya berbeda. Yang pertama adalah
disebabkan zihar dan ingin kembali beristimta’ dengan istrinya dan yang kedua adalah
dikarenakan pembunuhan. Maka dalam hal ini, terdapat beberapa pendapat ulama.

a. Mayoritas ulama Hanafiah dan Malikiah berpendapat bahwa, nash mutlaq tidak dapat
dibawa pada mugayyad, sehingga yang mutlaq beramal pada tempatnya dan yang
mugqayyad beramal pada tempatnya pula. Maka wajib karena pembunuhan tersalah tadi,
untuk memerdekakan budak yang mukmin dan karena zihar wajib untuk memerdekakan
budak mana saja, baik mukmin atau kafir. Karena pada keduanya tidak terdapat
pertentangan karena sebab yang berbeda. Adanya kaitan untuk memerdekakan mudak
yang mukmin bagi pembunuh adalah sebagai pemberat hukuman baginya sementara tidak
adanya ketentuan budak bagi zihar adalah sebagai keringanan serta untuk menjaga
keutuhan perkawinan.

b. Syafiiyah dan Hanabilah berpendapat bahwa yang mutlaq dapat dibawa pada muqayyad
dalam bentuk ini. Maka wajib memerdekakan budak mukmin baik pada kifarat
pembunuhan dan juga pada zihar, karena hukum yang sama antara dua nash (sama-sama
hukum tentang memerdekakan budak) menghendaki mutlaq dibawa pada mugayyad.
Sehingga tidak terdapat perbedaan antara nash-nash yang membahas hal yang sama, karena
al-quran adalah kalam yang satu yang saling membangun antara satu dengan lainnya (Az-
Zuhaili, 1999).

KESIMPULAN

Penelitian ini menemukan bahwa apabila dalam suatu nash diperoleh ia dalam keadaan
mutlag, namun pada nash lain tentang hal serupa ditemui nash yang muqayyad, maka dalam
hal ini ada empat kemungkinan : 1) Apabila objek yang dibicarakan dua nash tersebut adalah
sama, dan hukum serta sebab dari nash itu sama, maka nash yang mutlaq dibawa kepada nash
yang muqgayyad, sehingga yang diamalkan adalah yang muqayyad. 2) Apabila berbeda hukum
dan sebab, maka nash yang mutlaq tidak dapat dibawa kepada mugayyad menurut
kesepakatan ulama sekalipun objeknya sama. Maka yang mutlaq diamalkan dengan cara
mutlaq pad objeknya sendiri, begitu pula dengan yang muqayyad. 3) Apabila hukum berbeda
namun sebabnya sama, maka nash yang mutlaq tidak dapat dibawa kepada yang muqayyad
dan tetap mengamalkan posisi masing-masing. Kecuali ada dalil yang membawa mutlaq pada
mugqayyad, karena tidak ada larangan untuk mengumpulkannya. 4) Apabila hukum sama dan
namun sebab berbeda, maka : Mayoritas ulama Hanafiah dan Malikiah berpendapat bahwa,
nash mutlaq tidak dapat dibawa pada muqayyad, sehingga yang mutlaq beramal pada
tempatnya dan yang muqayyad beramal pada tempatnya pula. Sedangkan Syafiiyah dan
Hanabilah berpendapat bahwa yang mutlaq dapat dibawa pada muqayyad dalam bentuk ini.



Implikasi Penunjukkan Lafaz Muthlaq dan Muqagyad dalam Epistimologi Penetapan Hukum Ulama Mazhah ” 279

DAFTAR PUSTAKA

Abu Zahrah, M. (1958). Ushul al-Figh. Darul Fikri Al-Araby.

Agus, M., Dosen, Y., Ar, S, & Bogor, R. (2021). KAIDAH YANG DIPERLUKAN
MUFASSIR. TAFAKKUR : Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir.

Al-gifari, A. D. (2022). Nakirah dan Ma‘Rifah Fii Al-Qur’an. Jurnal Shaut Al-Arabiyah.

Anshori, M. (2020). MAKANAN HARAM DAN PENGARUHNYA DALAM
KEHIDUPAN (Kajian Tafsir Ahkam Surat Al-Maidah Ayat 3-5). Islamitsch Familierecht
Journal.

Arif, M., Bahagia, R., Asmuni, A., & Anggraini, T. (2022). Kaidah-Kaidah Kebahasaan (Al-
Qawaid Al-Lughawiyyah). Jurnal SALMAN (Sosial Dan Manajemen), 3(1), 65-73.

Az-Zuhaili, W. (1999). Al-Wajiz fi Ushul Figih. Darul Fikir Muashir.

Hafid, K. (2016). Relevansi Kaidah Bahasa Arab dalam Memahami Isi Al-Qur’an. Tafsere.

Khallaf, A. al-W. K. (2002). Ilmu al-Ushul al-Figih. Maktabah Da’wah Islamiyah.

Munawaroh, H. (2021). Memahami Relasi Mutlaq dan Muqgayyad dalam Tafsir Al Quran.
Al-I'jaz : Jurnal Studi Al-Qur’an, Falsafah Dan Keislaman.
https:/ /doi.org/10.53563 / ai.v3il.47

Pulungan, E. N. (2019). MUTHLAQ DAN MUQAYYAD SEBAGAI METODE ISTINBAT
HUKUM DARI ALQURAN DAN HADIS. Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam, 8(1).

Qosyim, R. A. (2015). Menyelami IImu Figh dalam Perspektif Filsafat Islam. Qolamuna:
Jurnal Studi Islam.

Rajiah. (2013). al-Mutlaq dan al-Muqayyad dalam Hukum Islam. Jurnal PILAR.

Ridha, M., & Alfian, M. (2021). Pendekatan Linguistik dalam Pengkajian Hukum Islam
Klasik. Al-Qisthu: Jurnal Kajian IImu-Ilmu Hukum.
https:/ /doi.org/10.32694/ qst.v18i1.800

Ruslan, R. (2022). Kandungan Hukum Islam Dalam Ayat-Ayat Mutasyabihat. JOURNAL
OF ISLAMIC AND LAW STUDIES. https:/ /doi.org/10.18592 /jils.v6i1.6829

Wahid, A. (2015). Kaidah-Kaidah Pemahaman dan Pengambilan Hukum Al-Qur’an dan
As-Sunnah (Studi Tentang Lafazh ‘Am, Khash, Lafazh Muthlak dan Mugqayyad).
Syaikhuna: Jurnal Pendidikan Dan Pranata Islam, 6(2), 58-79.



