
 

 

IMPLIKASI PENUNJUKKAN LAFAZ MUTHLAQ DAN MUQAYYAD DALAM 

EPISTIMOLOGI PENETAPAN HUKUM ULAMA MAZHAB 

Wardatun Nabilah 

Universitas Islam Negeri Mahmud Yunus Batusangkar, Indonesia 

e-mail: wardatunnabilah@uinmybatusangkar.ac.id 

Abstract: This study wants to examine how the implications of the appointment of lafaz muthlaq and lafaz 
muqayyad in the determination of law by madhab scholars. This is because the nash of the Quran and 
hadith were revealed in Arabic, it is necessary to study lafaz to find Allah's message in the 
establishment of the law. With a qualitative approach in literature research, this study found that 
there are four implications of using lafaz mutlaq and muqayyad depending on the law and cause of the 
nash. First, If the object spoken of by the two nashes is the same, and the laws and causes of the nash 
are the same, then the mutlaq nash is brought to the muqayyad nash. Secondly, if there is a different 
law and cause, then the mutlaq nash cannot be brought to the muqayyad. Third, if the laws are 
different but the reasons are the same, then the mutlaq nash cannot be brought to the muqayyad and 
still practice their respective positions. Fourth, If the laws are the same and the causes are different, 
then the majority of Hanafiah and Maliki scholars are of the opinion that, nash mutlaq cannot be 
brought to the muqayyad; while Shafiyya and Hanablah argued that the mutlaq could be brought to 
the muqayyad. 

Keywords: Muthlaq; Muqayyad; Ushul Lughawiy; Epistimology  

PENDAHULUAN 

Nash al-quran dan sunnah diturunkan dengan berbahasa arab. Oleh karena itu 
pemahaman hukum yang benar dari nash tersebut dapat dilakukan dengan kembali 

kepada kehendak susunan lafaz tersebut dan penunjukkan dalilnya serta kembali kepada 
makna lafaz baik secara ungkapan lafaz  perkata atau ungkapan dalam susunan kalimat. Ayat-
ayat alquran dalam menunjukkan pengertiannya menggunakan berbagai cara, ada yang tegas 
dan ada pula yang tidak tegas, ada yang melalui arti bahasa dan ada pula yang melalui maksud 
hukumnya (Hafid, 2016). Di samping itu, di satu kali terdapat perbenturan antara satu dalil 
dengan yang lain yang memerlukan penyelesaian. Melalui pendekatan ushul fiqih, maka digali 
berbagai aspek untuk menimba pesan-pesan yang terkandung dalam al-Quran dan Sunnah 
Rasulullah (Pulungan, 2019) 

Secara garis besar, metode istinbath dapat dibagi kepada tiga bagian, yaitu segi 
kebahasaan, tujuan (maqasid) dan penyelesaian beberapa dalil yang bertentangan. Objek utama 
yang akan dibahas dalam Ushul Fiqh adalah al-quran dan sunnah Rasulullah. Untuk 
memahami teks-teks dua sumber yang berbahasa arab tersebut, para ulama telah menyusun 
semacam “semantik” yang akan digunakan dalam praktik penalaran fikih (Ridha & Alfian, 
2021). Bahasa Arab menyampaikan suatu pesan dengan berbagai cara dan dalam berbagai 
tingkat kejelasannya. Untuk itu, para ahlinya telah membuat beberapa kategori lafal atau 
redaksi. Selain untuk memahami teks, hal tersebut dilakukan untuk memahami hukum yang 
terdapat di dalamnya dengan pemahaman yang benar, serta menjelaskan hal-hal yang masih 
tersembunyi dalam nash dan menghilangkan pertentangan yang terjadi antara beberapa nash. 

Kajian ini penting untuk dilakukan karena kaidah bahasa yang ditetapkan oleh ulama 
bahasa arab ini, ditetapkan dari mendalami susunan bahasa arab sendiri, bukan dari ketetapan 

N 



 

274 ║ Jurnal Integrasi Ilmu Syariah, Volume 4, Nomor 2, Mei-Agustus 2023
 

agama. Kaidah bahasa ini dibuat untuk memahami ungkapan bahasa dengan baik. Oleh karena 
nash yang mengandung hukum ini berbahasa arab, maka memahami makna dan hukum yang 
terkandung pun wajib dengan menelusuri bahasa tersebut dari segi ungkapan, makna kata dan 
susunan kalimat dalam nash tersebut. Di antara kaidah yang sangat penting dan akan 
dikemukakan di sini adalah masalah amar, nahi dan takhyir, pembahasan lafal dari segi umum 
dan khusus, pembahasan lafal dari segi mutlaq dan muqayyad, pemahasan lafal dari segi 
mantuq dan mafhum, dari segi jelas dan tidak jelasnya, dan dari segi hakikat dan majaznya 
(Qosyim, 2015). 

METODE PENELITIAN 

Jenis penelitian ini adalah penelitian kepustakaan (library research) dengan 
pendekatan kualitatif. Teknik pengumpulan data yang penulis gunakan adalah mencari 
dan mencatat bahan kepustakaan untuk menghimpun informasi yang relevan terkait 
dengan masalah yang diteliti. Pengolahan data dilakukan dengan menyusun dan 
mengklafisikasi bahan dan menarasikan sesuai kebutuhan dalam pembahasan. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pengertian Mutlaq dan Muqayyad 
Setelah ditelusuri, lafaz mutlaq dan muqayyad masih berhubungan dengan lafaz khas. 

Sebenarnya setiap lafaz yang tidak terdapat padanya tanda-tanda yang menunjukkan lafaz 
‘aamm, maka dia dapat disebut lafaz khash. Namun di antara ahli ushul fiqh ada yang secara 
khusus menguraikan sighat lafaz khash, di antaranya : 
a. Lafaz mutlaq (tidak diiringi sifat yang membatasi (contoh : orang Indonesia) (Munawaroh, 

2021) 
b. Lafaz muqayyad (diiringi sifat yang membatasi, contoh : orang Indonesia Muslim) 
c. Isim nakirah (tak tertentu, contoh : rumah) (Al-gifari, 2022) 
d. Isim mufrad (seorang tertentu, contoh : seorang laki-laki) 
e. Isim tastniyah (dua orang tertentu, contoh : dua orang laki-laki) 
f. Isim jamak (bilangan banyak, contoh : kaum) (Agus et al., 2021) 
g. Isim musytarak (bermakna ganda, contoh : kuda-kuda) (Ruslan, 2022).  

Apabila dilihat dari segi sifat yang melekat padanya, lafaz khas dibagi menjadi dua, yaitu 
lafaz khas mutlaq dan lafaz khas muqayyad (Wahid, 2015).  

 Secara bahasa kata mutlaq (المطلق) berarti umum, tidak berkait , dan kata muqayyad 
 berarti yang diikat, yang dibelenggu, yang didaftarkan, yang dikaitkan . Kata mutlaq (المقيد)
menurut istilah seperti dikemukakan Abd al-Wahhab Khallaf, ahli Ushul Fiqh berkebangsaan 
Mesir, dalam bukunya ‘Ilmu Ushul al-Fiqh (Khallaf, 2002), adalah : 

ِ قيَْدٍ   مَا دَلَّ عَلىَ فرَْدٍ غَيْرِ مُقيََّدٍ لفَْظاً بأِيَ 
Lafal yang menunjukkan suatu satuan tanpa dibatasi secara harfiah dengan suatu ketentuan. 
Seperti misriy (مصري  , seorang mesir) dan rajulun (رجل, seorang laki-laki). Dan sebaliknya 

lafal muqayyad adalah: 

ِ قيَْدٍ   مَا دَلَّ عَلىَ فرَْدٍ مُقيََّدٍ لفَْظًا بأِيَ 
 Lafal yang menunjukkan suatu satuan yang secara lafziyah dibatasi dengan suatu ketentuan.  



Implikasi Penunjukkan Lafaz Muthlaq dan Muqayyad dalam Epistimologi Penetapan Hukum Ulama Mazhab ║275

 
Misalnya, mishriyun muslimun (مصري مسلم, seorang berkebangsaan Mesir yang beragama 

Islam), dan rajulun rasyidun ( رجل رشيد, seorang laki-laki yang cerdas).   
Ayat-ayat hukum di dalam al-quran ada yang bersifat mutlaq dan ada pula yang bersifat 

muqayyad. Kaidah ushul fiqih yang berlaku di sini adalah bahwa ayat yang bersifat mutlaq 
harus dipahami secara mutlaq selama tidak ada dalil yang membatasinya, sebaliknya ayat yang 
bersifat muqayyad harus dilakukan sesuai dengan batasan (kait)nya. Misalnya lafal mutlaq 
yang terdapat pada ayat 234 Surat al-Baqarah : 

جأ َوَٱلَّذِينَ يتُوََفَّوۡنَ مِنكمُۡ وَيذَرَُونَ   ...اۖ روَعَشۡ  أشَۡهُر رۡبعَةََ أَ  هِنَّ بأِنَفسُِ  يتَرََبَّصۡنَ  ازۡو َٰ
Artinya : Orang-orang yang meninggal dunia di antaramu dengan meninggalkan isteri-isteri 

(hendaklah Para isteri itu) menangguhkan dirinya (ber'iddah) empat bulan sepuluh hari...   
Ayat tersebut menjelaskan bahwa azwajan (istri-istri) yang ditinggal mati suami, masa 

tunggu mereka (iddah) selama empat bulan sepuluh hari. Kata azwajan (istri-istri) tersebut 
adalah lafal mutlaq karena tidak membedakan apakah wanita itu sudah pernah digauli oleh 
suaminya itu atau belum. Dari ayat tersebut dapat disimpulkan bahwa masa iddah wanita 
yang ditinggal mati suami baik yang telah pernah disetubuhi oleh suaminya itu atau belum 
adalah empat bulan sepuluh hari.  

Sedangkan contoh lafal muqayyad di antaranya terdapat pada ayat 3 dan 4 Surat al-
Mujadilah :  

هِرُونَ مِن ن سَِائٓهِِمۡ ثمَُّ يعَوُدوُنَ لِمَا قاَلوُاْ فتََ 
نبةَ يرُ رَقَ حۡرِ وَٱلَّذِينَ يظََُٰ لِكمُۡ  يتَمََاسَّٓا   أنَ قبَۡلِ  م ِ  ۦ  ظوُنَ توُعَ  ذََٰ ُ  بهِِ  وَٱللَّّ

يۡنَ  فصَِياَمُ  يجَِدۡ  لَّمۡ  فمََن خَبيِر تعَۡمَلوُنَ  بمَِا ت يِنَ لَّمۡ يسَۡتطَِعۡ فإَطِۡعاَمُ سِ  اۖ فمََنتمََاسَّٓ يَ  أنَ لِ قبَۡ  مِن نَ مُت ت اب ع يََۡش هۡر 
لِكَ  ا  مِسۡكِين ِ  لِتؤُۡمِنوُاْ  ذََٰ ِه  حُدُودُ  وَتلِۡكَ  وَرَسوُلِهِۦ  بٱِللَّّ    يم  ألَِ  عَذاَب   فِرِينَ وَلِلۡكََٰ  ٱللَّّ

Artinya : orang-orang yang menzhihar isteri mereka, kemudian mereka hendak menarik kembali 
apa yang mereka ucapkan, Maka (wajib atasnya) memerdekakan seorang budak sebelum kedua suami 
isteri itu bercampur. Demikianlah yang diajarkan kepada kamu, dan Allah Maha mengetahui apa yang 
kamu kerjakan. Barangsiapa yang tidak mendapatkan (budak), Maka (wajib atasnya) berpuasa dua bulan 
berturut-turut sebelum keduanya bercampur. Maka siapa yang tidak Kuasa (wajiblah atasnya) memberi 
Makan enam puluh orang miskin. Demikianlah supaya kamu beriman kepada Allah dan Rasul-Nya. dan 
Itulah hukum-hukum Allah, dan bagi orang kafir ada siksaan yang sangat pedih.  

Ayat tersebut menjelaskan bahwa yang menjadi kifarat zihar (menyerupakan punggung 
istrinya dengan punggung ibunya) adalah memerdekakan seorang hamba sahaya, jika tidak 
mampu, wajib berpuasa selama syahrain mutatabi’ain (dua bulan berturut-turut), dan jika tidak 
mampu juga berpuasa, maka memberi makan 60 orang miskin. Kata syahrain (dua bulan) 
dalam ayat tersebut adalah lafal muqayyad (dibatasi) dengan mutatabi’ain (berturut-turut). 
Dengan demikian, puasa dua bulan yang menjadi kifarat zihar itu wajib dengan berturut-turut 
tanpa terputus-putus. 
 
Hukum Penujukkan Mutlaq dan Muqayyad 

Lafal mutlaq pada dasarnya harus diamalkan sesuai dengan kemutlaqannya, selama 
tidak ada dalil yang membatasinya. Demikian juga dengan lafal muqayyad, harus diamalkan 
sesuai dengan kemuqayyadannya (Rajiah, 2013). Ini adalah kesepakatan ulama. Yang menjadi 
perbedaan adalah mereka adalah jika di satu tempat khitab disebutkan secara mutlaq, 
sedangkan pada tempat lain secara muqayyad.  

Contoh dalam firman Allah QS al-Maidah : 89 tentang kafarat sumpah, berikut : 

ق ب ةأوَۡ تحَۡرِيرُ  ...     ... ر 



 

276 ║ Jurnal Integrasi Ilmu Syariah, Volume 4, Nomor 2, Mei-Agustus 2023
 

Artinya : “... atau memerdekakan seorang budak ...”  
Dalam ayat ini tidak ada penjelasan, sehingga lafaz budak di sini seolah-olah boleh budak 

mukmin atau kafir. 
Atau dalam QS an-Nisa : 24 tentang jumlah mahar, berikut : 

لِكُمۡ أنَ تبَۡتغَوُاْ  ... ا وَرَاءَٓ ذََٰ ل كمُوَأحُِلَّ لكَمُ مَّ فِحِينَ  نَ غَيۡرَ حۡصِنيِم   ب أ مۡو َٰ     ...  مُسََٰ
Artinya : “ ... dan Dihalalkan bagi kamu selain yang demikian (yaitu) mencari isteri-isteri dengan 

hartamu untuk dikawini bukan untuk berzina ... “  
Dalam ayat ini pun menunjukkan boleh menikah dengan mahar dengan harta yang 

sedikit atau banyak, karena tidak ada ketentuan padanya. 
Adapun apabila dalam nash mutlaq terdapat pengaitnya, maka diamalkan sesuai dengan 

yang sudah ada muqayyadnya. Seperti dalam QS an-Nisa : 12 tentang wasiat, berikut : 

نۢ بعَۡدِ ... يَّةم ِ ص   ... دَيۡن أوَۡ  بهَِآ  توُصُونَ  و 
Artinya:  “ ... sesudah dipenuhi wasiat yang dibuat olehnya atau sesudah dibayar hutangnya ... “  
Dalam ayat, belum dijelaskan tentang berapa jumlah wasiat. Namun dalam hadis 

Rasulullah SAW mengatakan bahwa tidak boleh wasiat itu lebih dari sepertiga harta warisan. 
Maka yang diamalkan adalah hadis yang sudah di-muqayyad (Az-Zuhaili, 1999).  

 Apabila dalam suatu nash diperoleh ia dalam keadaan mutlaq, namun pada nash lain 
tentang hal serupa ditemui nash yang muqayyad, maka dalam hal ini ada empat kemungkinan: 
1. Apabila objek yang dibicarakan dua nash tersebut adalah sama, dan hukum serta sebab dari 

nash itu sama, maka nash yang mutlaq dibawa kepada nash yang muqayyad, sehingga yang 
diamalkan adalah yang muqayyad.  

Contoh hal ini adalah seperti firman Allah QS al-Maidah : 3 : ayat tentang darah. 

مَتۡ عَليَۡكمُُ ٱلۡمَيۡتةَُ  ٱلدَّمَُحُر ِ    ... وَلحَۡمُ ٱلۡخِنزِيرِ و 

 Artinya : “diharamkan bagimu (memakan) bangkai, darah, daging babi... “  
Pada ayat ini, darah masih bersifat muthlaq, maka yang muthlaq ini dibawa kepada yang 

muqayyad, seperti pada firman Allah QS al-an’am : 145 

مًا عَلىََٰ طَاعِم  ٓ أجَِدُ فيِ مَآ أوُحِيَ إلِيََّ مُحَرَّ سۡفوُحًاَد ما وۡ أَ  مَيۡتةًَ  كوُنَ يَ  أنَ إلََِّّٓ  يطَۡعمَُهۥُٓقلُ لََّّ  خِنزِير لحَۡمَ  أوَۡ  مَّ

 ۦ  ٱللَِّّ  لِغيَۡرِ  أهُِلَّ  فسِۡقاً أوَۡ  رِجۡس   فإَنَِّهۥُ     ... بهِِ
Artinya : “Katakanlah: "Tiadalah aku peroleh dalam wahyu yang diwahyukan kepadaKu, sesuatu 

yang diharamkan bagi orang yang hendak memakannya, kecuali kalau makanan itu bangkai, atau darah 
yang mengalir atau daging babi - karena Sesungguhnya semua itu kotor - atau binatang yang 
disembelih atas nama selain Allah....”  

Maka pada ayat ini, dirinci lagi dari ayat sebelumnya bahwa yang haram disini adalah 
darah yang mengalir (Abu Zahrah, 1958). Pada al-Maidah ayat 3, hanya menyatakan bahwa 
darah adalah haram, sementara belum ada pengait darah yang bagaimana yang diharamkan. 
Kemudian pada al-An’am ayat 145 dijelaskan kembali bahwa darah yang diharamkan adalah 
darah yang mengalir. Sebab keharaman kedua ayat tersebut adalah sama, yakni bahwa darah 
tersebut berbahaya dan hukumnya pun adalah sama yakni haram mengkonsumsi darah 
(Anshori, 2020). Namun darah yang diharamkan adalah darah yang tercurah bukan darah 
yang mengalir dalam urat dan daging serta yang beku dalam hati dan limpa.   
2. Apabila berbeda hukum dan sebab, maka nash yang mutlaq tidak dapat dibawa kepada 

muqayyad menurut kesepakatan ulama sekalipun objeknya sama. Maka yang mutlaq 
diamalkan dengan cara mutlaq pad objeknya sendiri, begitu pula dengan yang muqayyad.  

Contoh hal ini terdapat pada QS al-Maidah : 38 tentang hukuman bagi pencuri, berikut : 



Implikasi Penunjukkan Lafaz Muthlaq dan Muqayyad dalam Epistimologi Penetapan Hukum Ulama Mazhab ║277

 

اوَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقةَُ فٱَقۡطَعوُٓاْ  ي هُم     ... أ يۡد 
Artinya : “laki-laki yang mencuri dan perempuan yang mencuri, potonglah tangan keduanya ...“  
Dan pada QS al-Maidah : 6 tentang wudhu, berikut : 

اف قَ فٱَغۡسِلوُاْ وُجُوهَكمُۡ  ... ر  ي كمَُۡإ ل ىَٱلۡم  أ يۡد   ... و 
Artinya : “ ... Maka basuhlah mukamu dan tanganmu sampai dengan siku ... “   
Lafaz َُي ه اأ يۡد  م   (ayat pertama) adalah mutlaq dan lafaz  َۡي كُم  .adalah muqayyad (ayat kedua) أ يۡد 

Sebab pada kedua ayat pun berbeda, yang pertama disebabkan pencurian dan yang kedua 
disebabkan hendak melakukan shalat. Hukum pada dua ayat pun berbeda, yang pertama 
hukum tentang potong tangan bagi pencuri dan yang kedua hukum tentang membasuh 
tangan. Maka nash yang muthlaq tentang pencurian tidak dapat dibawa kepada nash yang 
muqayyad tentang wudhu’ tersebut. Akan tetapi terdapat sunnah yang membatasi posisi 
tangan yang dipotong bagi pencuri tersebut adalah dari pergelangan tangan (Arif et al., 2022).  
3. Apabila hukum berbeda namun sebabnya sama. Maka nash yang mutlaq tidak dapat 

dibawa kepada yang muqayyad dan tetap mengamalkan posisi masing-masing. Kecuali ada 
dalil yang membawa mutlaq pada muqayyad, karena tidak ada larangan untuk 
mengumpulkannya.  

Contoh hal ini adalah seperti QS al-Maidah : 6 tentang wudhu’ berikut : 

ي كمَُۡفٱَغۡسِلوُاْ وُجُوهَكمُۡ  ... أ يۡد    ... إلِىَ ٱلۡمَرَافقِِ و 
Artinya :  “ ... Maka basuhlah mukamu dan tanganmu sampai dengan siku ... “   
Dan contoh yang masih pada QS al-Maidah : 6 tentang tayammum, berikut : 

يكَُفٱَمۡسَحُواْ بوُِجُوهِكمُۡ  ... أ يۡد  نۡهُ   مو   ...م ِ
Artinya : “... sapulah mukamu dan tanganmu ... “  
Sebab pada dua ayat tersebut adalah sama, yakni hendak melaksanakan shalat dan masih 

berhadas. Hukum dari dua ayat adalah berbeda, yang pertama hukum tentang membasuh 
tangan dalam wudhu’ dan yang kedua hukum tentang tayammum. Maka dalam hal ini, 
ukuran membasuh tangan sampai siku, tidak dapat dibawa kepada tayammum, dengan arti 
bahwa tayammum pada tangan tidak dapat dilakukan sampai ke siku pula. Apabila salah satu 
dari mutlaq atau muqayyad tidak membawa kepada yang lainnya, maka selanjutnya 
berlindung kepada sunnah (untuk mengetahui penjelasan). Hal ini yang dilakukan oleh 
Hanafiyah dan Syafi’iyah bahwa wajib menyapu tangan dalam bertayammum hingga siku, 
sesuai dengan hadis marfu’ dari Ibnu Umar : tayammum itu dua kali pukulan. Pukulan pertama 
untuk wajah dan yang kedua untuk kedua tangan hingga dua siku. Sementara Malikiyah dan 
Hanabilah berpendapat bahwa yang wajib disapu adalah dua telapak tangan saja, karena 
berdasarkan pada hadis Nabi SAW yang memerintahkan ‘Amar bin Yasir untuk 
bertayammum pada wajah dan dua telapak tangan (Az-Zuhaili, 1999).  

4. Apabila hukum sama dan namun sebab berbeda.  
Contoh pada QS al-Mujadalah : 3 tentang memerdekakan budak karena kafarat zihar, 

berikut : 

ق ب ة ... يرَُر  ن ف ت حۡر   ... يتَمََاسَّٓا   أنَ قبَۡلِ  م ِ

Artinya : “ ... Maka (wajib atasnya) memerdekakan seorang budak sebelum kedua suami isteri 
itu bercampur. ... “  

Pada QS an-Nisa : 92 tentang memerdekakan budak juga, namun disebabkan kafarat 
pembunuhan tersalah (tidak sengaja) berikut : 



 

278 ║ Jurnal Integrasi Ilmu Syariah, Volume 4, Nomor 2, Mei-Agustus 2023
 

يرَُ ا مُؤۡمِناً خَطَ وَمَن قتَلََ  ... ق ب ةَف ت حۡر  ن ةَر  ؤۡم     ... مُّ

Artinya : “ ... dan Barangsiapa membunuh seorang mukmin karena tersalah (hendaklah) ia 
memerdekakan seorang hamba sahaya yang beriman ... “  

Lafaz memerdekakan budak yang pertama adalah mutlaq, sedangkan yang kedua adalah 
muqayyad dengan adanya sifat beriman bagi budak. Hukum pada keduanya adalah sama-
sama tentang memerdekakan busak, namun sebabnya berbeda. Yang pertama adalah 
disebabkan zihar dan ingin kembali beristimta’ dengan istrinya dan yang kedua adalah 
dikarenakan pembunuhan. Maka dalam hal ini, terdapat beberapa pendapat ulama. 
a. Mayoritas ulama Hanafiah dan Malikiah berpendapat bahwa, nash mutlaq tidak dapat 

dibawa pada muqayyad, sehingga yang mutlaq beramal pada tempatnya dan yang 
muqayyad beramal pada tempatnya pula. Maka wajib karena pembunuhan tersalah tadi, 
untuk memerdekakan budak yang mukmin dan karena zihar wajib untuk memerdekakan 
budak mana saja, baik mukmin atau kafir. Karena pada keduanya tidak terdapat 
pertentangan karena sebab yang berbeda. Adanya kaitan untuk memerdekakan mudak 
yang mukmin bagi pembunuh adalah sebagai pemberat hukuman baginya sementara tidak 
adanya ketentuan budak bagi zihar adalah sebagai keringanan serta untuk menjaga 
keutuhan perkawinan. 

b. Syafiiyah dan Hanabilah berpendapat bahwa yang mutlaq dapat dibawa pada muqayyad 
dalam bentuk ini. Maka wajib memerdekakan budak mukmin baik pada kifarat 
pembunuhan dan juga pada zihar, karena hukum yang sama antara dua nash (sama-sama 
hukum tentang memerdekakan budak) menghendaki mutlaq dibawa pada muqayyad. 
Sehingga tidak terdapat perbedaan antara nash-nash yang membahas hal yang sama, karena 
al-quran adalah kalam yang satu yang saling membangun antara satu dengan lainnya (Az-
Zuhaili, 1999). 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menemukan bahwa apabila dalam suatu nash diperoleh ia dalam keadaan 
mutlaq, namun pada nash lain tentang hal serupa ditemui nash yang muqayyad, maka dalam 
hal ini ada empat kemungkinan : 1) Apabila objek yang dibicarakan dua nash tersebut adalah 
sama, dan hukum serta sebab dari nash itu sama, maka nash yang mutlaq dibawa kepada nash 
yang muqayyad, sehingga yang diamalkan adalah yang muqayyad. 2) Apabila berbeda hukum 
dan sebab, maka nash yang mutlaq tidak dapat dibawa kepada muqayyad menurut 
kesepakatan ulama sekalipun objeknya sama. Maka yang mutlaq diamalkan dengan cara 
mutlaq pad objeknya sendiri, begitu pula dengan yang muqayyad. 3) Apabila hukum berbeda 
namun sebabnya sama, maka nash yang mutlaq tidak dapat dibawa kepada yang muqayyad 
dan tetap mengamalkan posisi masing-masing. Kecuali ada dalil yang membawa mutlaq pada 
muqayyad, karena tidak ada larangan untuk mengumpulkannya. 4) Apabila hukum sama dan 
namun sebab berbeda, maka : Mayoritas ulama Hanafiah dan Malikiah berpendapat bahwa, 
nash mutlaq tidak dapat dibawa pada muqayyad, sehingga yang mutlaq beramal pada 
tempatnya dan yang muqayyad beramal pada tempatnya pula. Sedangkan Syafiiyah dan 
Hanabilah berpendapat bahwa yang mutlaq dapat dibawa pada muqayyad dalam bentuk ini. 

 
 



Implikasi Penunjukkan Lafaz Muthlaq dan Muqayyad dalam Epistimologi Penetapan Hukum Ulama Mazhab ║279

 
DAFTAR PUSTAKA 

Abu Zahrah, M. (1958). Ushul al-Fiqh. Darul Fikri Al-Araby. 
Agus, M., Dosen, Y., Ar, S., & Bogor, R. (2021). KAIDAH YANG DIPERLUKAN 

MUFASSIR. TAFAKKUR : Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir. 
Al-gifari, A. D. (2022). Nakirah dan Ma‘Rifah Fii Al-Qur’an. Jurnal Shaut Al-Arabiyah. 
Anshori, M. (2020). MAKANAN HARAM DAN PENGARUHNYA DALAM 

KEHIDUPAN (Kajian Tafsir Ahkam Surat Al-Māidah Ayat 3-5). Islamitsch Familierecht 
Journal. 

Arif, M., Bahagia, R., Asmuni, A., & Anggraini, T. (2022). Kaidah-Kaidah Kebahasaan (Al-
Qawaid Al-Lughawiyyah). Jurnal SALMAN (Sosial Dan Manajemen), 3(1), 65–73. 

Az-Zuhaili, W. (1999). Al-Wajiz fi Ushul Fiqih. Darul Fikir Muashir. 
Hafid, K. (2016). Relevansi Kaidah Bahasa Arab dalam Memahami Isi Al-Qur’an. Tafsere. 
Khallaf, A. al-W. K. (2002). Ilmu al-Ushul al-Fiqih. Maktabah Da’wah Islamiyah. 
Munawaroh, H. (2021). Memahami Relasi Mutlaq dan Muqayyad dalam Tafsir Al Quran. 

Al-I’jaz : Jurnal Studi Al-Qur’an, Falsafah Dan Keislaman. 
https://doi.org/10.53563/ai.v3i1.47 

Pulungan, E. N. (2019). MUTHLAQ DAN MUQAYYAD SEBAGAI METODE ISTINBAT 
HUKUM DARI ALQURAN DAN HADIS. Tazkiya: Jurnal Pendidikan Islam, 8(1). 

Qosyim, R. A. (2015). Menyelami Ilmu Fiqh dalam Perspektif Filsafat Islam. Qolamuna: 
Jurnal Studi Islam. 

Rajiah. (2013). al-Mutlaq dan al-Muqayyad dalam Hukum Islam. Jurnal PILAR. 
Ridha, M., & Alfian, M. (2021). Pendekatan Linguistik dalam Pengkajian Hukum Islam 

Klasik. Al-Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum. 
https://doi.org/10.32694/qst.v18i1.800 

Ruslan, R. (2022). Kandungan Hukum Islam Dalam Ayat-Ayat Mutasyabihat. JOURNAL 
OF ISLAMIC AND LAW STUDIES. https://doi.org/10.18592/jils.v6i1.6829 

Wahid, A. (2015). Kaidah-Kaidah Pemahaman dan Pengambilan Hukum Al-Qur’an dan 
As-Sunnah (Studi Tentang Lafazh ‘Am, Khash, Lafazh Muthlak dan Muqayyad). 
Syaikhuna: Jurnal Pendidikan Dan Pranata Islam, 6(2), 58–79. 


