
 

Jurnal Integrasi Ilmu Syariah (Jisrah) 
Vol. 5 No. 1, 2024, p. 63-73 
ISSN: 1412-6109; E-ISSN: 2580-2763  
DOI: 10.31958/jisrah.v5i1.12127 

 

THE AMBIGUITY OF TABARRU' AND TIJARI CONTRACTS 

ON PAGANG GADAI IN MINANGKABAU 
(STUDY IN NAGARI PADANG TALOK, AGAM DISTRICT) 

 
AMBIGUITAS AKAD TABARRU’ DAN TIJARI 

PADA PRAKTIK PAGANG GADAI DI MINANGKABAU 
(STUDI DI NAGARI PADANG TAROK KAB. AGAM) 

Ahmad Omar Fayyadh1*, Roni Efendi1 

1Universitas Islam Negeri Mahmud Yunus Batusangkar 

 
 

 
Correspondence:  
ahmadomarfagyadh@gmail.com  
 
 
 
 
Recieved: 16-02-2024 
Revised: 20-03-2024 
Accepted: 29-04-2024 
 

 

Abstract: The results of this research found several things: First, the 
form of the contract in the Pagang pawn transaction in Nagari Padang 
Tarok is in the form of a tijari contract because in this contract a profit 
or profit is also expected. However, the initial motive for this contract 
to occur was a form of mutual help, because this contract was initiated 
by a request from the pawnbroker so that the apprentice would be 
willing to accept the pawning of his rice field, while on the part of the 
apprentice there was also a feeling of wanting to spare other people when 
he was pawning the rice field and after the transaction. which is carried 
out in the form of additions (deepening) to the loan value from Pagang 
gadai. Second, the factors causing the occurrence of pawnshops in 
Nagari Padang Tarok are in order to meet the various economic needs 
of pawnshops such as children's school fees, household needs and house 
construction. These things apply to pagang assets in the form of low-
level pusako assets or joint ownership assets. Meanwhile, if the pawn 
object is in the form of high pusako property, then there are only 4 
(four) reasons that allow the land to be pawned, namely the gadang 
katirisan house, the gadih gadang alun balaki, the mayik tabujua in 
the middle of the house, and the mambangkik Batang tarandam. 
Third, taking advantage of the practice of Pagang gadai in 
Minangkabau is permitted according to the opinion which states that 
the pagang pawn contract is essentially the same as the bay' al-wafa' 
contract (purchase sale and purchase) even though it has different 
names in various regions. 
Keywords: Ambiguity; Akad Tabarru'; Akad Tijari 

Introduction 

agang gadai dalam adat Minangkabau adalah kebiasaan setempat di mana seseorang menyerahkan 
sebidang tanah kepada seorang lain dengan imbalan menerima sejumlah uang tertentu dengan 

syarat bahwa tanah tersebut akan dikembalikan kepada pihak pemilik tanah, dengan mengembalikan 
sejumlah uang yang diterima pemilik tanah dari pihak kedua. Oleh karena itu, ada dua pihak dalam 
pagang gadai yaitu pihak yang menyerahkan tanah, atau juga dikenal sebagai penggadai dan pihak yang 
menerima dan memanfaatkan tanah atau juga dikenal sebagai pemagang (penerima gadai). Pihak 
penerima gadai harus menyerahkan sejumlah uang tunai atau pembayaran tertentu pada penggadai 
(Hasneni, 2015, hlm. 70). Jika dikaitkan dengan aturan hutang piutang yang di atur di dalam fikih atau 

P 

https://dx.doi.org/10.31958/jisrah.v5i1.12127
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 ║ Jurnal Integrasi Ilmu Syariah, 5, (1), 2024, p. 63-73

 
hukum Islam, cenderung terlihat bahwa hal yang dilakukan oleh masyarakat Minangkabau ini tidak 
sesuai dengan aturan syara’ terlepas dari kenyataan bahwa notabene masyarakatnya yang beragama 
Islam memiliki cara berfikir “Adat basandi syara’, syara’ basandi kitabullah, syara’ mangato, adat 
mamakai”. Persoalan muncul karena perbedaan konsep tentang kedudukan barang jaminan tersebut 
sebagai jaminan hutang sejauh ini. Sesuai aturan hukum fiqh, jaminan digunakan sebagai kepercayaan 
bagi pihak yang berpiutang dan barang jaminan itu dapat dijual untuk penggantian sebagian kecil atau 
seluruh hutang, jika yang berhutang tidak dapat melunasi kewajibannya pada waktu yang telah 
ditentukan(Hasneni, 2015, hlm. 70). Berdasarkan penjelasan teori dan hukum mengenai pagang gadai di 
atas, maka bisa dipahami adanya ambiguitas dalam akad pagang gadai ini. Di satu sisi, ia mengandung 
aspek tabarru’ atau tolong menolong dimana ia meringankan beban pihak peminjam atau penggadai. 
Sementara di sisi lain, akad ini juga bersifat tijari atau untuk tujuan bisnis. Adanya laba atau keuntungan 
yang diperoleh pemagang gadai dalam pagang gadai menunjukkan bahwa akad ini juga memiliki aspek 
bisnis di dalamnya. 

Berdasarkan  sekitar 18 (delapan belas) studi literatur yang peneliti temukan terkait praktik pagang 
gadai di Minangkabau, ada beberapa aspek kecenderungan yang dibahas dalam beberapa literatur 
tersebut. Dari aspek pengintegrasian transaksi ini  ke dalam inklusi keuangan syari’ah terdapat dua studi 
literatur yang telah membahasnya (Sofyan dkk., 2021, hlm. 158; Sudiarti dkk., 2023, hlm. 160), dari aspek 
motif sosial terdapat 3 studi literatur yang telas mengkajinya(Al Ikhlas dkk., 2021, hlm. 200; Iska, David, 
dkk., 2022, hlm. 27; Iska, Jubba, dkk., 2022, hlm. 9), dari aspek keabsahan akad terdapat sebelas  studi 
literatur yang telah membahasnya (Al Ikhlas dkk., 2021, hlm. 200; Al-Imanni, 2021, hlm. 60; Hasneni, 2015, 
hlm. 81; Illahi dkk., 2023, hlm. 191; Rahayu & Iska, 2022, hlm. 117; Resi, 2022, hlm. 81; Samudra, 2023, 2023, 
hlm. 84–85; Siska, 2023, hlm. 74; Sudiarti, 2016, hlm. 170; Suhardi, 2016, 2016, hlm. 178), dari aspek historis, 
terdapat satu studi literatur yang telah mengkajinya (Iskandar & Adiarrahman, 2017, hlm. 163), dari aspek 
dampak ekonomi ada empat studi literatur yang telah membahasnya (Arianti & Hasan, 2022, hlm. 335; 
Ismawati, 2021, hlm. 59; Nidewi, 2022, hlm. 94; Sudiarti, 2016, hlm. 169–170; Yeni, 2021, hlm. 50), dari aspek 
paradigma adat terdapat tiga literatur yang membahasnya (Hasneni, 2015, hlm. 80; Iska, David, dkk., 2022, 
hlm. 1; Iska, Jubba, dkk., 2022, hlm. 9; Resi, 2022, hlm. 81), dari aspek pemenuhan kebutuhan terdapat dua 
literatur yang telah membahasnya (Illahi dkk., 2023, hlm. 191; Resi, 2022, hlm. 81; Sudiarti, 2016, hlm. 169–
170), dan dari aspek pilihan ekonomi terdapat dua literatur yang membahasnya (Sudiarti, 2016, hlm. 186–
187; Yeni, 2021, hlm. 50). Berdasarkan beberapa studi yang penulistemukan terkait pembahasan pagang 
gadai, sejauh ini belum ada studi yang mengkaji serta membahas ambiguitas akad tabarru’ dan tijari dalam 
pagang gadai di Minangkabau. Oleh karenanya, penelitian ini bertujuan untuk melengkapi kekurangan 
dalam  beberapa studi pagang gadai yang ada. Untuk itu, penelitian ini bermaksud untuk memetakan  
persoalan tentang ambiguitas akad tabarru’ dan tijari dalam pagang gadai di Minangkabau. Untuk 
mengkaji terkait ambiguitas akad tabarru’ dan tijari ini, ada tiga fokus kajian yang dibahas yaitu bentuk-
bentuk akad pagang gadai, faktor-faktor terjadinya pagang gadai, dan pengambilan manfaat pada pagang 
gadai. 

Studi ini hendak menjawab ambiguitas akad tabarru’ dan akad tijari yang terkandung dalam 
transaksi pagang gadai. Ambiguitas yang dimaksudkan dalam penelitian ini yaitu ambiguitas akad yang 
terjadi dalam pagang gadai dimana ia bisa dikategorikan ke dalam akad tabarru’ dan juga bisa 
dikategorikan ke dalam akad tijari. Di satu sisi, pagang gadai dapat dikategorikan ke dalam akad tabarru’ 
karena ia dilakukan dalam rangka tolong menolong pihak yang membutuhkan sehingga ia dibangun atas 
dasar akad hutang atau pinjam meminjam (qardh) (Iska, Jubba, dkk., 2022, hlm. 5). Oleh karena itu,  
tentunya perolehan keuntungan atas aset yang dijadikan sebagai jaminan dalam transaksi ini tidaklah 
dibolehkan karena bertentangan dengan kaidah fiqh mua’malah terkait hutang piutang berikut, “setiap 
pinjaman yang menarik manfaat di dalamnya, maka hal itu termasuk ke dalam praktik riba”. Di lain sisi, 
transaksi pagang gadai juga dikategorikan ke dalam bentuk akad tijari karena adanya perolehan 
keuntungan (pertambahan nilai) atas sejumlah uang  yang ia serahkan kepada penggadai melalui aset 
yang ditahan dan dimanfaatkan oleh pemagang, seakan-akan pemagang berinvestasi dengan sejumlah 
uang yang ia berikan tersebut. Hal inilah yang menjadi pangkal masalah dalam pagang gadai yaitu apakah 



The Ambiguity of Tabarru' and Tijari Contracts on Pagang Gadai in Minangkabau (Study in Nagari Padang Talok, Agam District) ║65 

transaksi pagang gadai ini dapat dikategorikan sebagai praktik pinjam meminjam pada umumnya 
sehingga kaidah fiqh mu’amalah terkait utang piutang di atas dapat diterapkan di dalamnya ataukah ia 
dikategorikan dalam bentuk akad lainnya (Junaidi, 2020). 

Penelitian tentang ambiguitas akad tabarru’ dan tijari pada praktik pagang gadai di Minangkabau 
perlu untuk dilakukan karena motif atau maksud seseorang dalam melakukan suatu transaksi 
mempunyai pengaruh dalam bidang penetapan hukum Islam. Di samping itu, pagang gadai dijadikan 
sebagai suatu kepercayaan di antara pihak-pihak yang terlibat di dalamnya. Dalam  tradisi yang ada di 
Minangkabau, beberapa pihak mengatakan bahwa pagang gadai tujuan utamanya adalah untuk tolong 
menolong dan melapangkan seseorang yang berada dalam kesempitan. Akan tetapi di lain pihak dilihat 
dari akibat hukumnya, ternyata akad ini mempunyai akibat ekonomi yang kadangkala cenderung 
mengakibatkan eksploitasi atau memanfaatkan kelemahan orang lain. Oleh karena itu, hal ini tentunya 
membutuhkan suatu kajian yang mendalam ke lapangan untuk membuktikan secara nyata apakah benar 
ambiguitas motif dan akibat dari transaksi pagang gadai ini adalah akad tabarru’  atau akad tijari yang 
mana tentunya akan berimplikasi kepada penetapan hukum Islam dalam transaksi pagang gadai di 
Minangkabau. 
 

Literature Review 

1. Ambiguitas 
Ambiguitas merupakan bentuk nomina atau kata benda dari kata ambigu yang merupakan adjektif 

atau kata sifat. Dalam kamus Besar Bahasa Indonesia, ambiguitas dapat dipahami dengan empat makna 
(Kamus Besar Bahasa Indonesia, 1990, hlm. 27): 
a. Suatu sifat atau hal yang berarti dua atau kemungkinan yang mempunyai dua pengertian (taksa). 
b. Ketidaktentuan atau ketidakjelasan.  
c. Kemungkinan adanya makna yang lebih dari satu atas suatu karya sastra.  
d. Kemungkinan adanya makna lebih dari satu di sebuah kata, gabungan kata, atau kalimat.  

Ambiguitas berasal dari bahasa Inggris yaitu ambiguity yang berarti suatu konstruksi yang dapat 
ditafsirkan lebih dari satu arti. Ambiguitas sering juga disebut ketaksaan. Ketaksaan dapat diartikan atau 
ditafsirkan memiliki lebih dari satu makna akan sebuah konstruksi sintaksis. Keambiguan (ketaksaan) 
adalah kegandaan arti kalimat yang diucapkan si pembicara sehingga meragukan atau sama sekali tidak 
dipahami si pendengar. Ambiguitas muncul bila kita sebagai pendengar atau pembaca sulit menangkap 
penertian yang kita baca atau yang kita dengar (Trismanto, 2018, hlm. 43). 

2. Pagang Gadai 
 Pagang gadai menurut tradisi lokal di Minangkabau merupakan sebuah transaksi di mana satu pihak 
menyerahkan sebidang tanah miliknya kepada pihak lain dengan ketentuan ia berhak memeperoleh 
sejumlah pembayaran atau uang tertentu dan disertai ketentuan bahwa sang pemilik tanah akan 
memperoleh tanahnya  kembali ketika ia telah mengembalikan sejumlah pembayaran atau uang yang 
diterimanya dari pihak kedua. Jadi terdapat dua pihak dalam transaksi pagang gadai yaitu pihak yang 
menyerahkan tanah atau disebut dalam adat Minagkabau dengan penggadai dan pihak kedua adalah 
pihak menerima tanah atau disebut dengan pemagang gadai (penerima gadai) (Hasneni, 2015, hlm. 74). 
Pihak penerima gadai inilah yang nantinya mesti menyerahkan sejumlah pembayaran tertentu pada pihak 
penggadai. 

3. Akad Tabarru’ 
Akad tabarru’ merupakan akad yang dilakukan dalam rangka menolong pihak lain dan 

semata-mata bertujuan hanya mengharapkan ridho dan pahala dari Allah SWT dan tidak ada 
maksud mencari return (keuntungan) ataupun suatu motif bisnis sama sekali. Beberapa macam akad 
yang tergolong dalam kategori ini seperti rahn, qhardh, wakalah, hibah, kafalah, dan hawalah. Menurut 
penyusun Eksiklopedi Islam, terdapat juga akad lainnya yang juga termasuk pada kategori akad 
tabarru’ seperti wadi’ah dan hadiah. Alasannya yaitu karena kedua akad tersebut merupakan bentuk 
perbuatan baik yang memiliki tujuan membantu sesama. Oleh sebab itu, akad tabarru’ dapat 



66 ║ Jurnal Integrasi Ilmu Syariah, 5, (1), 2024, p. 63-73

 
dipahami sebagai suatu jenis akad yang tidak memiliki tujuan komersial atau disebut dengan istilah 
non profit oriented. Akad tabarru’ (gratuitous contract) merupakan berbagai bentuk perjanjian yang 
berkaitan dengan not for profit transaction (transaksi nirlaba). Transaksi ini menurut substansinya 
bukanlah transaksi bisnis yang bertujuan mencari keuntungan usaha. Tujuan akad tabarru’ 
dilakukan adalah menolong pihak lain dalam rangka berbuat kebaikan (Ichsan, 2016, hlm. 404). 

4. Akad Tijari 
Akad tijari merupakan segala bentuk perjanjian yang berbentuk for profit transaction (tujuan 

mencari untung). Akad dalam transaksi tijari dibagi menjadi dua yaitu Natural Certainty Contract (NCC) 
dan Natural Uncertainty Contract (NUC). Natural Certainty Contract (NCC) merupakan setiap kontrak 
yang dilakukan dengan menentukan nilai nominal dari keuntungan yang bersifat pasti dalam 
kesepakatan awal perjanjian. Natural Uncertainty Contracts (NUC) merupakan perjanjian yang disepakati 
kedua belah pihak dimana mereka tidak membuat kesepakatan atas nominal keuntungan yang akan 
diperoleh tetapi hanya menyepakati nisbah atau persentase bagi hasil yang akan diperoleh sehingga tidak 
terdapat kepastian dan kejelasan jumlah nominal keuntungan yang akan diterima karena bergantung 
pada perolehan keuntungan kegiatan usaha. Ketidakpastian keuntungan tersebut terjadi dalam empat hal, 
yaitu dalam hasil permainan, dalam pertukaran, dalam bisnis atau investasi, dan juga dalam kegiatan 
risiko murni (Ichsan, 2016, hlm. 417). 

Method 

Jenis penelitian yang peneliti gunakan dalam tulisan ini merupakan jenis penelitian yuridis 
empiris karena peneliti melakukan penelitian secara langsung ke Nagari Padang Tarok, Kabupaten Agam, 
Sumatera Barat dalam menggali dan menemukan secara langsung data-data dan temuan lapangan yang 
berkaitan dengan ambiguitas akad tabarru’ dan tijari pada praktik Pagang gadai di Minangkabau. 
Adapun tipologi penelitian yang peneliti lakukan merupakan jenis tipologi penelitian kualitatif. 
Alasannya yaitu karena data-data dan temuan yang peneliti peroleh di lapangan dinarasikan secara 
deskriptif dan bukan dengan pendekatan angka. 

Results and Discussion 

A. Bentuk-Bentuk Akad pada Praktik Pagang Gadai 

Berdasarkan hasil penelitian, dapat dilihat bahwa para pihak penggadai merupakan pihak yang 
ingin memperoleh dana dalam rangka memenuhi kebutuhan hidupnya. Maknanya, pihak 
penggadai adalah pihak yang ingin agar dirinya ditolong dalam rangka memenuhi berbagai 
kebutuhannya dengan cara menggadaikan sawahnya kepada pemagang dalam rangka 
mendapatkan dana. Hal ini dapat dibuktikan dari setiap hasil wawancara kepada pemagang yang 
seluruhnya mengatakan bahwa memang penggadailah yang memohon kepada pemagang agar ia 
mau memagang sawahnya melalui akad pagang gadai. Barulah kemudian pemagang menyerahkan 
sejumlah emas kepada penggadai dalam rangka memenuhi kebutuhan hidupnya. Dan sawah itu 
nanti akan ditebus penggadai kembali di waktu yang akan datang sesuai perjanjian kedua belah 
pihak. 

Sementara itu, pihak pemagang merupakan pihak yang menyerahkan sejumlah uangnya 
(emas) dalam rangka memenuhi berbagai kebutuhan hidup  penggadai. Pemagang dalam akad 
pagang gadai sebagaimana kebiasaan yang berlaku juga berhak untuk menguasai sawah penggadai 
dalam jangka waktu yang tidak ditentukan atau hingga penggadai mampu untuk menebus kembali 
sawah miliknya. Pemagang juga berhak mengambil dan memperoleh manfaat dari lahan sawah 
milik penggadai dengan cara menanam sesuatu di atasnya dan biasanya berbentuk tanaman padi. 

Berdasarkan beberapa dokumen surat pagang gadai yang peneliti peroleh dari lapangan, 
peneliti melihat bahwa meskipun kata pemanfaatan atas objek pagang gadai tidak disebutkan 
dalam surat perjanjiannya, namun hal itu tetap berlaku sesuai dengan kebiasaan masyarakat yang 
berlaku di Nagari Padang Tarok. Para responden selaku pemagang memang memanfaatkan sawah 



The Ambiguity of Tabarru' and Tijari Contracts on Pagang Gadai in Minangkabau (Study in Nagari Padang Talok, Agam District) ║67 

pengggadai dalam rangka mengambil hasilnya. Dalam konsep akad tabarru’, seseorang sama sekali 
tidak dibolehkan memperoleh keuntungan atau laba dari kegiatan yang dilakukannya. Sementara 
itu, pihak pemagang dalam pagang gadai memperoleh untung atau laba dari transaksi yang 
dilakukannya bersama penggadai. Di lain sisi, pihak pemagang mengakui bahwa ia hanya 
bermaksud menolong pihak penggadai dalam memenuhi kebutuhan hidupnya. Namun 
kenyataannya, motif tolong menolong yang dilakukan pihak pemagang tidak dapat menyebabkan 
pagang gadainya dianggap sebagai akad tabarru’. Oleh karena itu, telah terjadi ambiguitas akad 
pada praktik pagang gadai yang ada di Minangkabau yaitu antara akad tabarru’ dan akad tijari.        

Berdasarkan pembahasan fiqh mu’amalah terkait akad tabarru’ dan tijari yang ada pada 
landasan teori, penulis berpendapat bahwa adanya hasil ataupun keuntungan yang diperoleh 
pemagang dalam investasi pagang gadai ini menunjukkan bahwa akad pagang gadai ini mengarah 
kepada akad tijari karena seluruh pemagang kenyataannya pernah memperoleh untung (laba) dari 
sawah pagang gadai yang mereka kelola meskipun hasilnya tergantung dan berbeda-beda setiap 
waktu.  Hal ini sesuai dengan konsep fiqh mu’amalah sebelumnya yang menyatakan bahwa akad 
tijari merupakan akad yang berorientasi mencari keuntungan (profit oriented) berapapun nilainya. 
Namun, perlu diketahui bahwa tujuan awal pemagang melakukan pagang gadai adalah untuk 
menolong pihak penggadai dalam memenuhi kebutuhan hidupnya. Hal ini ditunjukkan oleh 
penggadai yang mendatangi dan meminta tolong kepada pemagang agar ia mau memagang sawah 
milik penggadai. Kemudian adanya penambahan jumlah nilai pinjaman yang diberikan oleh 
pemagang kepada penggadai setelah terjadi akad pagang gadai dalam rangka memenuhi 
kebutuhan hidupnya menunjukkan adanya rasa tolong menolong yang tinggi dari pihak pemagang. 

B. Faktor-Faktor Penyebab Terjadinya Pagang Gadai 

Faktor-faktor yang melandasi terjadinya pagang gadai berdasarkan temuan penelitian yaitu  
karena adanya keinginan tolong menolong di antara kedua belah pihak. Berdasarkan fakta 
lapangan yang penulis peroleh, motif tolong menolong dalam pagang gadai  juga didukung oleh 
laba yang begitu rendah diperoleh pemagang dibandingkan dengan investasi lainnya yang lebih 
aman seperti lembaga perbankan. Adapun bentuk-bentuk kebutuhan ekonomi yang mendorong 
masyarakat melakukan pagang gadai di Nagari Padang Tarok yaitu:  

1. Kebutuhan Rumah Tangga 

Kebutuhan rumah tangga yang dimaksud di sini yaitu belanja kebutuhan rumah sehari-hari. 
Pihak penggadai berinisiatif menggadai sawahnya dalam rangka memenuhi kebutuhan pangan 
pokoknya dikarenakan sedang kesulitan ekonomi. Hal ini sebagaimana penuturan dari seorang 
pemagang gadai berinisial Mmn, : 

“Pitih tu dak sekaligus pulo dimintaknyo do, dimintaknyo dulu agak ciek rupiah, diangsua angsua 
nyo pulo untuk balanjo anaknyo jo sagalonyo mode balanjonyo untuak bali barehnyo, untuak itu inyo” 
(Wawancara dengan Informan I, 2024) 

2. Kebutuhan Pendidikan 

Berdasarkan wawancara dengan para pemagang, mereka megatakan bahwa pihak 
penggadai memohon agar mereka mau memagang sawah milik penggadai dikarenakan 
anaknya sedang butuh biaya untuk pembayaran uang semester dan juga berbagai biaya 
kebutuhan pendidikan lainnya. Hal ini sebagaimana wawancara yang peneliti lakukan dengan 
seorang responden berinisial It berikut:  

“Jadi katiko tu nyo manggadaian untuk anaknyo sakolah dan pitih tu dipakai untuk anaknyo 
sampai tamat sakolah” (Wawancara dengan Informan II, 2024). 

 

3. Pembangunan dan Perbaikan Rumah 



68 ║ Jurnal Integrasi Ilmu Syariah, 5, (1), 2024, p. 63-73

 
Berdasarkan wawancara dengan beberapa responden selaku pemagang, penggadai 

memohon agar pemagang bersedia memagang sawah milik penggadai dikarenakan kebutuhan 
pembangunan dan perbaikan rumah milik mereka. Hal ini sebagaimana penuturan dari 
seorang responden berinisial Nh berikut: 

“Kalau dek Mak  dulu banyak macam-macam kebutuhannyo, ado untuk sakolah, ado yang untuak 
minantu, ado yang untuak mambuek rumah, kadang-kadang pulo untuak mamelokkan rumah yang 
runtuah” (Wawancara dengan Informan III, 2024). 
Berdasarkan wawancara yang penulis lakukan dengan narasumber, seluruh sawah pagang 
gadai yang dimiliki penggadai merupakan harta milik pribadi ataupun kepemilikan bersama, 
sehingga mereka dapat menggadaikan tanahnya dengan alasan apapun atau dengan banyak 
faktor. Sementara itu apabila harta itu berbentuk harta pusako tinggi, hukum adat menyatakan 
bahwa harta tersebut hanya boleh digadaikan disebabkan oleh empat faktor yaitu (Putra, 2022, 
hlm. 4) : 
a. Rumah gadang katirisan, maksudnya adalah rumah adat yang telah rusak, perlu disisip atau 

diperbaiki, sementara uang simpanan suku tidak ada lagi pada waktu itu.  
b. Gadih gadang atau jando alun balaki, yaitu seorang gadis atau janda yang telah patut 

dinikahkan, namun tidak memiliki biaya untuk menggelar upacara adat dan juga perhelatan 
perkawinannya.  

c. Mayik tabujua ditangah rumah, yaitu tanah pusako tinggi diperkenankan untuk digadaikan 
dalam rangka menutupi biaya penguburan, kematian, kenduri, dan biaya lainnya.  

d. Managakkan batang yang tarandam, yaitu adat yang tidak lagi berdiri pada kaum atau perlu 
diadakan upacara pengangkatan penghulu atau pusaka penghulu telah lama terbenam, 
sebab biaya untuk mengadakan upacara adat pada nagari tidaklah cukup. 
Berdasarkan hasil wawancara dengan para responden, mereka menyebutkan bahwa pihak 

penggadai terpaksa melakukan akad pagang gadai dikarenakan berbagai desakan kebutuhan 
ekonomi. Kebutuhan penggadai dalam wawancara yang telah peneliti lakukan keseluruhannya 
merupakan kebutuhan konsumtif. Kebutuhan konsumtif merupakan kebutuhan yang sifatnya 
untuk dihabiskan pada saat ia dibutuhkan sehingga merupakan kebutuhan yang bersifat jangka 
pendek dan sama sekali tidak menghasilkan perputaran uang atau keuntungan (Zaman, 2017). 
Maka pada umumnya, kebutuhan yang menyebabkan penggadai menggadaikan sawah 
miliknya merupakan kebutuhan konsumtif (Hasneni, 2015, hlm. 77). 

 

C. Pandangan Fiqh Ekonomi Terhadap Pengambilan Manfaat dalam Akad Pagang 

Gadai 

Transaksi Pagang gadai  jika diklasifikasikan kepada jenis akad musammah atau ghair 
musammah, maka ia tergolong kepada akad ghair musammah karena penamaan dan bentuknya 
tidak ditetapkan oleh Syari’ namun bersumber dari tradisi manusia. Peneliti berpendapat bahwa 
akad pagang gadai tidak dapat dikategorikan sebagai akad gadai yang ada dalam berbagai 
literatur fiqh, meskipun akadnya menggunakan kata gadai. Hal ini karena, penulis menemukan 
beberapa literatur yang berpandangan bahwa  pagang gadai itu sama dengan akad gadai yang 
bermotif tolong menolong sehingga haram atau tidak boleh mengambil keuntungan atau 
manfaat atas transaksi tersebut (Al Ikhlas dkk., 2021; Iska, Jubba, dkk., 2022; Samudra, 2023). 
Namun menurut peneliti, pagang gadai termasuk dalam bentuk akad bay’ al-wafa’ dengan 
beberapa perbedaan tipis. Dalam aturan Hukum Ekonomi Syari’ah yang ada Indonesia, bay’ al-
wafa’ itu sendiri juga diakui pelaksanaannya dalam Kompilasi Hukum Ekonomi Syari’ah pasal 
112-115 tentang bay’ al-wafa’. Hal ini tentunya akan berdampak pada hukum dari pemanfaatan 
objek jaminan yang dilakukan oleh pihak pemagang dalam pagang gadai. 

Dalam rangka menghindari terjadinya riba dari pinjaman, praktek bay’ al-wafa’ muncul 
pertama kali di daerah Bukhara dan Balkh pada sekitar abad ke-5 Hijriyah. Tanpa adanya 



The Ambiguity of Tabarru' and Tijari Contracts on Pagang Gadai in Minangkabau (Study in Nagari Padang Talok, Agam District) ║69 

imbalan yang mereka terima, banyak di antara orang kaya ketika itu tidak berkenan 
meminjamkan uangnya. Sementara itu, banyak pula para peminjam tidak mampu melunasi 
hutangnya akibat imbalan yang harus mereka bayar bersamaan dengan sejumlah uang yang 
mereka pinjam (Elimartati, 2012, hlm. 332). Dalam sudut pandang lain, imbalan yang diberikan 
atas akad pinjam meminjam uang menurut kajian fiqh termasuk ke dalam perbuatan riba. Maka 
masyarakat Bukhara dan Balkh ketika itu demi menghindari diri dari riba, merekayasa sebuah 
jual beli yang dikenal kemudian hari dengan nama bay’ al-wafa’(Faradillah, 2022, hlm. 52). 

Dalam hal ini perlu ditegaskan, bahwa transaksi pagang gadai yang berkembang dan 
dipraktekkan oleh masyarakat Minangkabau tidaklah sama konsepnya dengan akad gadai 
(rahn) yang dipahami dalam ilmu fiqh. Menurut penjelasan Ulama Syafi’iyyah dan Hanabilah, 
apabila penggadai (orang yang berhutang) tidak mampu membayar atau melunasi hutangnya 
dalam akad gadai, maka objek gadai atau jaminan dapat digunakan untuk melunasi hutang, 
sehingga kepemilikan atas barang gadai itu jatuh kepada penerima gadai (Hasneni, 2015, hlm. 
72). Namun di dalam pagang gadai,  barang (tanah) jaminan tidak dapat jatuh kepemilikannya 
kepada penerima gadai dan penggadai juga tidak hilang kepemilikan atas tanah gadainya sama 
sekali. Hal ini karena sistem kepemilikan komunal dianut oleh masyarakat Minangkabau. 
Sehingga pada dasarnya mereka tidak mengenal kepemilikan individual. Terutama dalam harta 
bersama, jika harta itu tidak dapat diperjualbelikan karena tertahan, hal ini dapat menghindari 
anak dan cucunya terancam menjadi orang miskin karena mereka berharap tanah mereka itu 
masih dapat ditebus dikemudian hari  dan kehormatan mereka sebagai masyarakat suku di 
daerah itu masih tetap diakui keberadaannya, sebab mereka masih memiliki tanah secara formal 
(Hasneni, 2015, hlm. 76). 

Lebih jauh lagi, Ulama Hanafiyah juga berpendapat bahwa gadai tidak boleh disangkutkan 
dengan suatu syarat tertentu dan juga dikaitkan dengan waktu yang akan datang. Namun jika 
dilihat, pagang gadai tentunya disangkutkan dengan syarat tertentu, yaitu objek pagang gadai 
atau tanah tidak dapat jatuh kepemilikannya untuk selamanya  kepada penerima gadai ataupun 
dijadikan sebagai pembayaran hutang hingga penggadai melunasi hutangnya. Kemudian 
Ulama Malikiyah, Syafi’iyyah, dan Hanabilah juga menyebutkan bahwa apabila terdapat syarat 
yang mendukung kelancaran akad rahn di dalam sighat akadnya, maka hal itu dibolehkan. 
Namun, apabila terdapat syarat yang bertentangan dengan  watak atau karakteristik gadai 
(rahn), maka akadnya batal (Arianti, 2014, hlm. 40). Dalam hal ini, syarat yang menyatakan 
bahwa objek pagang gadai (tanah) tidak dapat digunakan sebagai pelunasan hutang, hal ini 
tentu saja bertentangan dengan tabiat dasar dari rahn yang menyatakan bahwa objek gadai 
dapat dijadikan sebagai pembayaran hutang apabila penggadai tidak mampu melunasi 
hutangnya.  

Adapun berkenaan dengan tidak adanya batasan waktu penebusan tanah kembali yang 
disepakati di dalam pagang gadai, hal ini berkaitan dengan kekhawatiran penggadai apabila 
sekiranya ia tidak mampu melunasi penebusan tanahnya pada waktu tertentu. Sehingga dengan 
tidak adanya pembatasan waktu penebusan dapat memberikan harapan bagi penggadai untuk 
menebus tanah atau sawah pagang gadainya kapanpun. Hal ini juga disebabkan karena 
menurut adat Minangkabau terutama di masa lampau, tanah merupakan lambang keaslian  
suku di suatu nagari. Menurut budaya adat mereka, di antara sesuatu yang dapat menetukan 
asli atau tidaknya suatu suku di suatu nagari adalah melalui kepemilikan tanah. Maka menurut 
adat yang berlaku, tanah tidak dapat dipindahtangankan atau diperjualbelikan begitu saja 
dikarenakan begitu tingginya nilai tanah terhadap keberadaan dan kedudukan suatu suku 
dalam masyarakat adat  Minangkabau. Hal ini berimplikasi terhadap orang Minangkabau yang 
tidak ada yang mau secara serta merta menjual tanahnya berupa sawah dan ladang. Pameo adat 
mengatakan bahwa: “di jua tak dimakan bali, digadai tak dimakan sando” (dijual tak dimakan 
beli dan digadai tak dimakan sandera)(Hasneni, 2015, hlm. 70). Hal ini merupakan sebuah 



70 ║ Jurnal Integrasi Ilmu Syariah, 5, (1), 2024, p. 63-73

 
kearifan lokal masyarakat Minangkabau yang tentunya juga perlu dipahami dalam rangka 
menetapkan status hukum pagang gadai yang biasa dilakukan masyarakat Minangkabau. 

Selain itu, perlu diketahui juga bahwasannya di dalam konsep bay’ al-wafa’ juga ada 
pendapat yang menyatakan bahwa pembelian (penebusan) barang kembali oleh penjual tidak 
mengharuskan adanya batasan waktu, namun barang itu dapat dibeli kembali oleh penjual 
kapanpun ia bisa dan sanggup untuk menebus pembayaran atau harga barangnya. Salah satu 
pendapat ini dapat kita temukan dalam kitab al-Fiqh al-Islami jilid empat halaman 243 karya  
Wahbah Az-Zuhaili yang menyatakan: 

 بيع الوفاء هو أن يبيع المحتاج إلى النقود عقاراعلى أنه متى وفى ثمنه إسترد العقار
Artinya: “Bay’ al-wafa’ merupakan jual beli dimana seseorang yang butuh dana menjual benda tidak 

bergerak miliknya dengan syarat bahwa kapanpun ia bisa melunasi harganya, maka ia boleh meminta 
harta itu kembali padanya.”  

Dari pemaparan di atas, maka penulis berpendapat bahwa penyebutan kata “gadai” dalam 
istilah pagang gadai di Minangkabau sebagai bentuk transaksi bay’ al-wafa’ adalah istilah yang 
tidak tepat walaupun sudah menjadi kebiasaan masyarakat Minangkabau, karena hal ini tentu 
berarti menyamakan transaksi ini dengan utang piutang yang menarik manfaat di dalamnya 
sehingga sama saja  ia mengandung riba jika begitu penamaannya. Padahal  sebenarnya praktek 
pagang gadai itu sendiri sebenarnya sama dan semakna dengan substansi pelaksanaan bay’ al-
wafa’ (Faradillah, 2022, hlm. 63), hanya saja penamaannya yang tidak tepat. 

Terlepas dari penamaan pagang gadai oleh tradisi dan kebiasaan di tanah Minangkabau, jika 
kita teliti lebih jauh kembali, maka perlu kita pertanyakan juga apakah dalam konsep fiqh 
mu’amalah, yang menjadi patokan sahnya suatu akad dilihat dari segi penamaannya ataukah 
isinya. Oleh karena itu, dalam menjawab hal ini kita perlu megetahui bahwa ada satu kaidah 
fiqh yang menyebutkan: 

 العبرة فى العقود للمقاصد و المعاني لا للألفاظ و المباني
Artinya: “Yang menjadi standar dalam akad itu adalah maksud dan makna yang terkandung di 

dalamnya, bukan dari segi lafaz dan bentuk akadnya (Rohim, 2019, hlm. 55) 
Salah satu pendapat tokoh ulama ranah Minangkabau sekarang yang mengategorikan 

pelaksanaan pagang gadai di masyarakat adat Minangkabau sebagai akad bay’al-wafa’ 
disampaikan oleh Ketua Majelis Ulama Indonesia Kabupaten Tanah Datar Periode 2023 yaitu 
Yendri Junaidi (Junaidi, 2020). Beliau mengatakan bahwa ia membolehkan transaksi pagang 
gadai karena melihat pada kebutuhan masyarakat terhadap transaksi ini dan juga maslahat yang 
terkandung padanya. Hal ini juga sama dengan alasan Ulama Hanafiyah membolehkan 
pelaksanaan bay al-wafa’. Beliau menganggap praktik pagang gadai sebagai sesuatu yang halal 
dan sah selama memenuhi ketentuan berikut: 

1. Akad yang digunakan adalah akad bay’ al-wafa’. Maksudnya, orang yang membutuhkan 
dana (pihak pertama) ‘menjual’ sawah miliknya kepada pemilik dana (pihak kedua) 
dengan syarat ketika pihak pertama telah mampu mengembalikan sejumlah dana tersebut, 
maka pihak kedua mesti mengembalikan sawha itu kepada pihak pertama. 

2. Adanya kejelasan tempo waktu yang disepakati oleh kedua belah pihak. 
3. Sawah atau objek yang dijual (dipagang gadaikan) adalah milik pribadi dan sah pihak 

pertama. Oleh karenanya, harta itu tidak boleh berbentuk harta pusaka tinggi. 
4. Kesepakatan kedua belah pihak mesti tertulis dan disaksikan minimal oleh dua orang saksi  

untuk menghindari kemungkinan sengketa di kemudian hari. 
5. Ada kesepakatan yang jelas dan terang tentang apa yang mesti ditempuh seandainya pihak 

pertama belum bisa mengembalikan dana tersebut dalam waktu yang disepakati, 
sedangkan ia membutuhkan sawah tersebut untuk mememnuhi kebutuhan hidupnya. 
Pihak kedua yang telah mendapatkan hasil atau keuntungan atas pagang gadai yang 



The Ambiguity of Tabarru' and Tijari Contracts on Pagang Gadai in Minangkabau (Study in Nagari Padang Talok, Agam District) ║71 

dilakukannya baik sudah berpuluh-puluh tahun ataupun baru, insya Allah tetap sah dan 
tidak termasuk kategori riba sebagaimana dijelaskan dalam konsep akad bay’ al-wafa’. 

Berdasarkan alasan-alasan yang disebutkan di atas, maka penulis berpendapat bahwa 
pagang gadai di Minangkabau itu dari segi maksud dan maknanya adalah sama dengan akad 
bay’ al-wafa’ (Faradillah, 2022: 63) sehingga pengambilan manfaat pada akad ini dibolehkan 
secara syara’. Bay’  al-wafa’ dibolehkan karena harga yang berlaku dalam bay’ al-wafa’ 
merupakan tsaman al-bay’ atau harga yang tercipta karena jual beli sehingga bay’ al-wafa’ ini 
tetap diperbolehkan oleh Ulama Hanafiyah. Dalam penelitian yang dilakukan oleh Sudiarti 
(2016) dan Faradillah (2022), dikatakan juga bahwa akad pagang gadai pada hakikatnya 
merupakan akad bay’ al-wafa’ juga sehingga diperbolehkan secara syara’(Faradillah, 2022; 
Sudiarti, 2016).  

Alasan utama peneliti menyamakan akad bay’ al-wafa’ dengan akad pagang gadai yaitu 
barang yang berada di tangan si pembeli atau penerima gadai tidak dapat jatuh kepemilikannya 
kepada mereka karena mereka pada hakikatnya hanya punya hak menahan dan memanfaatkan 
objek akadnya dan barang tersebut harus dikembalikan kepada penggadai atau penjual di lain 
waktu. Oleh karenanya, penulis berpendapat jika bay’ al-wafa’ itu sama secara substantif 
dengan pelaksanaan pagang gadai, sehingga harga atas objek yang dipagang gadaikan tersebut 
juga merupakan harga jual beli (tsaman al-bay’) dan bukan merupakan pinjaman atau hutang. 
Adapun penamaan pagang gadai itu sendiri, penulis berpendapat bahwa hal itu merupakan 
sebutan yang tidak tepat untuk model transaksi ini. Namun kembali lagi kepada konsep kaidah 
fiqhnya, akad itu dilihat dari maksud dan makna yang terkandung dalam substansi akadnya, 
bukan karena penamaan atau penyebutannya semata. 

Conclusion  

Berdasarkan penelitian yang dilakukan terkait deskripsi kualitatif ciri akad tabarru' atau akad tijari 
dalam akad pagang gadai yang terjadi di Nagari Padang Tarok, Kecamatan Baso, Kabupaten Agam, maka 
dapat disimpulkan bahwa bentuk akad dalam transaksi Pagang gadai di Nagari Padang Tarok adalah 
berbentuk akad tijari karena dalam akad ini diharapkan suatu laba atau keuntungan. Namun demikian, 
motif awal terjadinya akad ini adalah suatu bentuk  tolong-menolong, karena akad ini diawali oleh 
permohonan dari penggadai agar pemagang bersedia menerima pagang gadai sawahnya, sedangkan dari 
pihak  pemagang juga terdapat rasa ingin melapangkan orang lain pada saat memagang sawah tersebut 
maupun setelah transaksi yang dilakukan dalam bentuk penambahan-penambahan (pendalaman) 
terhadap nilai pinjaman dari pagang gadai. Fenomena pendalaman ini menunjukkan suatu rasa sosial 
yang tinggi dari pihak pemagang. Selanjutnya faktor-faktor penyebab terjadinya Pagang gadai yang ada 
di Nagari Padang Tarok adalah karena adanya keinginan tolong menolong di antara kedua belah pihak. 
Di satu sisi, pihak penggadai sebagai pihak pertama membutuhkan sejumlah uang dalam rangka 
memenuhi berbagai kebutuhan hidupnya. Sementara itu, pihak pemagang juga ingin memperoleh 
untung dari sejumlah uang yang ia serahkan kepada pihak penggadai. Berdasarkan temuan lapangan 
yang penulis peroleh, motif tolong menolong dalam pagang gadai  juga didukung oleh laba yang begitu 
rendah diperoleh pemagang dibandingkan dengan investasi lainnya yang lebih aman seperti lembaga 
perbankan. Tolong menolong dalam akad pagang gadai pada penelitian ini dilakukan dalam rangka 
memenuhi berbagai kebutuhan ekonomi penggadai. Namun pada umumnya, kebutuhan yang 
mendorong penggadai menggadaikan sawahnya adalah kebutuhan konsumtif. Kebutuhan konsumtif ini 
merupakan kebutuhan yang tidak menghasilkan perputaran uang. Dalam hukum adat Minangkabau, 
suatu harta dapat digadaikan jika ada  kebutuhan tersebut namun dengan syarat ia merupakan harta 
pusaka rendah atau kepemilikan bersama. Sementara untuk harta pusaka tinggi, ia hanya dapat 
digadaikan apabila ditemukan 4 (empat) sebab yaitu gadih gadang indak balaki, rumah gadang katirisan, mayik 
tabujua di tangah rumah, dan mambangkik batang tarandam. Terakhir, pandangan fiqh ekonomi terhadap 
pengambilan manfaat dalam akad pagang gadai di Minangkabau yaitu diperbolehkan menurut pendapat 



72 ║ Jurnal Integrasi Ilmu Syariah, 5, (1), 2024, p. 63-73

 
yang menyatakan bahwa akad pagang gadai ini pada hakikatnya sama dengan akad bay’ al-wafa’ (jual 
beli tebus) meskipun memiliki penamaan yang berbeda beda di berbagai daerah. Namun, penamaan 
pagang gadai itu sendiri menimbulkan kesan bahwasannya pagang gadai itu juga mengandung hukum 
gadai di dalamnya, sehingga penamaan pagang gadai tersebut sebagai akad tabarru’ atau tolong 
menolong kuranglah tepat karena menimbulkan ambiguitas akadnya. 

References 

Al Ikhlas, Murniyetti, & Engkizar. (2021). The Practice of Pagang Gadai of High Heritage Assets in 

Kanagarian Ganggo Mudiak in The Perspective of Islamic Law. Ijtimaiyya: Jurnal 

Pengembangan Masyarakat Islam, 14(2), 187–204. 

Al-Imanni, S. H. (2021). Praktek Pagang Gadai Sawah di Nagari Sungai Tunu Kecamatan Ranah Pesisir 

Sumatera Barat Menurut Pandangan Fiqih Muamalah [Bachelor Thesis]. UIN Sultan Syarif Kasim 

Riau. 

Arianti, F. (2014). Fiqh Muamalah II. STAIN Batusangkar Press. 

Arianti, F., & Hasan, A. (2022). Study of Old Plant Analysis on the Completion of ‘Pagang Gadai’ 

(Pawn) Agreement in Minangkabau Society. Khazanah Sosial, 4(2), 327–338. 

https://doi.org/10.15575/ks.v4i2.17216 

Elimartati. (2012). Perbedaan ar-Rahn dan Bay’ al-Wafa’. Innovatio, 11(2). 

Faradillah, A. (2022). Pemikiran Mazhab Hanafi tentang kedudukan Bay  Al-Wafa’ [Bachelor Thesis]. 

IAIN Parepare. 

Hasneni. (2015). Tradisi Lokal Pagang Gadai Masyarakat Minangkabau dalam Perspektif Hukum 

Islam. ISLAM REALITAS: Journal of Islamic & Social Studies, 1(1), 69–81. 

Ichsan, N. (2016). Akad Bank Syari’ah. Asy-Syir’ah: Jurnal Ilmu Syari’ah dan Hukum, 50(2), 399–423. 

Illahi, R., Gani, E., & Kamirruddin. (2023). Analisis Praktek Pagang Gadai di Kecamatan Sungai 

Tarab Kabupaten Tanah Datar Perspektif Fikih Muamalah. Journal of Sharia and Law, 2(1), 191–

201. 

Iska, S., David, Renie, E., & Nengsih, I. (2022). Implications of the Pagang Gadai Contract on 

Disharmony Social Actors in Minangkabau Community. Jurnal Imiah Syari’ah, 21(1), 27–37. 

Iska, S., Jubba, H., Epicandra, E., & Yusuf, M. (2022). The construction of an Islamic capitalism 

through Pagang Gadai amongst the Minangkabau people. Cogent Social Sciences, 9(1), 2154547. 

https://doi.org/10.1080/23311886.2022.2154547 

Iskandar & Adiarrahman. (2017). Sejarah Sosial Perkembangan Hukum Gadai dan Rahn (Gadai 

Syari’ah) di Indonesia. Al-Risalah: Forum Kajian Hukum dan Sosial Kemasyarakatan, 17(2), 163–

182. 

Ismawati, E. (2021). - [Bachelor Thesis]. IAIN Batusangkar. 

Junaidi, Y. (2020, Juni 25). Masalah “Pagang Gadai”: Perspektif Lain dan Solusi. bakaba.co. 

https://bakaba.co/masalah-pagang-gadai-perspektif-lain-dan-solusi/ 

Kamus Besar Bahasa Indonesia. (1990). 

Nidewi, O. (2022). Gadai Sawah Dalam Perspektif Ekonomi Islam Studi Kasus Jorong Cendrawasih Nagari 

Tigo Jangko Kecamatan Lintau [Bachelor Thesis, UIN Mahmud Yunus Batusangkar]. 

https://repo.uinmybatusangkar.ac.id/xmlui/handle/123456789/26712 

Putra, N. A. (2022). Penyelesaian Sengketa Gadai Menurut Hukum Islam di Nagari Simpuruik Kecamatan 

Sungai Tarab Kabupaten Tanah Datar [Bachelor Thesis]. UIN Mahmud Yunus Batusangkar. 



The Ambiguity of Tabarru' and Tijari Contracts on Pagang Gadai in Minangkabau (Study in Nagari Padang Talok, Agam District) ║73 

Rahayu, I. T., & Iska, S. (2022). Pelaksanaan Pagang Gadai Bumnag Cubadak Sakato Menurut 

Hukum Ekonomi Syariah. JISRAH: Jurnal Integrasi Ilmu Syariah, 3(1), 118–125. 

https://doi.org/10.31958/jisrah.v3i1.5775 

Resi, W. (2022). Tinjauan Fikih Muamalah Terhadap Pelaksanan Pagang Gadai Sawah di Nagari Gantuang 

Ciri Kecamatan Kubung Kabupaten Solok Sumatera Barat [Bachelor Thesis]. UIN Sultan Syarif 

Kasim Riau. 

Rohim, M. (2019). Buku Ajar Qawa’id Fiqhiyyah (Inspirasi Dan Dasar Penetapan Hukum). LPPM 

UNHASY Tebuireng Jombang. 

Samudra, H. (2023). Praktik Pagang Gadai dalam Tinjauan Maqashid Syari’ah (Studi Gadai Sawah di Desa 

Karang Endah Kecamatan Kepahiang Kabupaten Kepahiang) [Bachelor Thesis]. UIN Fatmawati 

Sukarno. 

Siska, N. (2023). Analisis Perjanjian Pagang Gadai Tanah yang Berjangka Waktu menurut Hukum Islam 

dan Hukum Adat [Bachelor Thesis]. UIN Mahmud Yunus Batusangkar. 

Sofyan, A. S., Yunus, A. R., Muslihati, M., Anwar, N., & Saidy, E. N. (2021). Local Economic Practices 

in Developing Islamic Financial Products in Indonesia. Al-Tijary, 6(2), 141–163. 

https://doi.org/10.21093/at.v6i2.2946 

Sudiarti, S. (2016). Bay’ Al-Wafa’: Permasalahan dan Solusi dalam Implementasinya. Analytica 

Islamica, 5(1), 169–201. http://dx.doi.org/10.30829/jai.v5i1.485 

Sudiarti, S., Syarvina, W., & Tambunan, K. (2023). Akad bay wafa as a land pawn practice in islamic 

economy: The Practice of lawn pawn in bay wafa contract. Journal of Namibian Studies, 33, 148–

161. https://doi.org/10.59670/jns.v33i.500 

Suhardi. (2016). Pelunasan Barang Gadai di Kampung Padang Cupak Ditinjau dari Hukum Islam. 

Menara Ilmu, 10(1), 178–186. 

Syafyeni, A. (2015). Pelaksanaan Gadai Sawah di Kenagarian Rambatan Ditinjau dari Perma No. 2 Tahun 

2008 Tentang Hukum Ekonomi Syari’ah [Bachelor Thesis]. Andalas. 

Trismanto. (2018). Ambiguitas dalam Bahasa Indonesia. Bangun Rekaprima, 4(1), 42. 

https://doi.org/10.32497/bangunrekaprima.v4i1.1118 

Wawancara dengan Informan I. (2024, Januari 11). 

Wawancara dengan Informan II. (2024, Januari 13). 

Wawancara dengan Informan III. (2024, Januari 13). 

Yeni, M. (2021). Pelaksanaan Pagang Gadai Sebagai Pilihan Ekonomi dalam Perspektif Islam [Bachelor 

Thesis]. UIN Mahmud Yunus Batusangkar. 

Zaman, S. (2017). Pola  Konsumtif Masyarakat Urban dalam Perspektif Semiotik dan Budaya. 

Paradigma, Jurnal Kajian Budaya, 7(1), 40. https://doi.org/10.17510/paradigma.v7i1.138 

 
 

 


