
 

 

REAKTUALISASI PEMAHAMAN HAKIKAT DAN TUJUAN PERKAWINAN  

MENUJU KELUARGA SAKINAH   

Lisnawati 

Institut Agama Islam Negeri Palangka Raya, Indonesia  
e-mail: lisnawati@iain-palangkaraya.ac.id  

 

Abstract: This type of research is normative legal research using an Islamic law approach. The results of this 
study indicate that the reactualization of understanding the truth and purpose of marriage is one of the 
efforts that can be done to prevent the occurrence of various household problems, especially divorce, 
namely by understanding the great values and realizing that marriage does not only have horizontal 
dimensions but also vertical dimensions as worship to Allah swt. The sakinah family has a condition 

that is decorated with mawaddah and raḥmah. The indicator of a sakinah family is the functioning of 
the family. commitment is needed to keep the family function running well, which in the end will create 
a sakinah family. 

Keywords: The Truth of Marriage; The Purpose of Marriage; Sakina Family.  

PENDAHULUAN 

stilah perkawinan bukan merupakan hal yang asing diperbincangkan di kalangan 
masyarakat awam maupun akademisi dan praktisi hukum Islam. Sebab, selain sebagai 

salah satu fase kehidupan, perkawinan merupakan sunnah Rasulullah saw., sebagaimana 
sabda beliau, “Wahai sekalian pemuda, barangsiapa di antara kamu yang mampu al-bā’ah, 
hendaklah dia menikah...” (Baqi, 2010: 389). Perkawinan disebut Alquran sebagai miṡāqan 
galīẓan, yang artinya perkawinan merupakan sesuatu yang sakral dan tidak boleh 
dipermainkan. 

Kehidupan rumah tangga tidak lepas dari berbagai problematikanya. Seiring dengan 
modernisasi di berbagai bidang, kesakralan akan hakikat perkawinan dan tujuan perkawinan 
seakan menjadi semakin memudar, keluhuran mewujudkan keluarga sakinah pun seakan 
terlupakan. Problematika rumah tangga yang tidak dapat diselesaikan dengan baik dapat 
merusak kehidupan rumah tangga bahkan dapat berujung pada perceraian. Secara tidak 
langsung hal ini disebabkan oleh meredupnya cita mewujudkan keluarga sakinah dan 
melemahnya pemahaman masyarakat tentang hakikat dan tujuan perkawinan yang begitu 
mulia. Oleh sebab itu,  penulis tertarik untuk membahas lebih dalam tentang pemahaman 
hakikat dan tujuan perkawinan dalam ajaran Islam sebagaimana yang tercantum dalam 
Alquran, khususnya pada QS. An-Nisā [4]: 21, QS. An-Nisā [4]: 24 dan QS. Ar-Rūm [30]: 21 dan 
mewujudkan keluarga sakinah serta mereaktualisasi pemahaman hakikat dan tujuan 
perkawinan tersebut. 

METODE PENELITIAN 

Jenis penelitian ini merupakan penelitian hukum normatif dengan menggunakan 
pendekatan hukum Islam. Sumber data penelitian berupa bahan hukum primer, bahan 
hukum sekunder, dan bahan hukum tersier. Bahan hukum primer yaitu Alquran, hadis, 
peraturan perundang-undangan. Bahan hukum sekunder yaitu buku-buku dan artikel 

I 



 

278 ║ Jurnal Integrasi Ilmu Syari‘ah, Volume 3, Nomor 2, Mei-Agustus 2022
 

terkait topik hakikat dan tujuan perkawinan. Bahan hukum tersier yaitu ensiklopedia 
hukum, kamus bahasa Indonesia dan kamus hukum. Data-data yang diperoleh akan 
dianalisis menggunakan metode content analysis. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hakikat Perkawinan  
Secara bahasa menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia, kata hakikat berarti intisari atau 

dasar, kenyataan yang sebenarnya (sesungguhnya) (Kemendikbud, 2017). Jadi, yang dimaksud 
hakikat perkawinan adalah intisari yang sesungguhnya dari sebuah perkawinan. Allah swt. 
berfirman dalam surah An-Nisā [4]: 21, yang artinya: “Dan bagaimana kamu akan mengambilnya 
kembali, padahal kamu telah bergaul satu sama lain (sebagai suami istri). Dan mereka (istri-istrimu) telah 
mengambil perjanjian yang kuat (ikatan pernikahan) dari kamu (Kementerian Agama RI, 2013: 81)”. 

Surah An-Nisā’ merupakan surah Madaniyah, berdasarkan salah satu cirinya yakni 
berisikan masalah-masalah muʻāmalah dalam konteks yang sangat luas, seperti hukum 
keluarga, hukum perdata, hukum pidana, dan lain-lain (Amin Suma, 2013: 283). Mengenai 
sebab turunnya ayat di atas, sebagaimana diriwayatkan oleh Ahmad dari Isma’il dari Salamah 
bin Alqamah dari Muhammad bin Sirin dari Abi Ajfa’ As-Salimi, orang-orang Jahiliah apabila 
bercerai dengan istrinya biasa mengambil kembali harta-harta yang telah diberikannya sebagai 
mahar. Setelah Islam hadir ke tengah-tengah mereka, cara ini masih sering terjadi di kalangan 
kaum muslimin. Oleh sebab itu pada suatu ketika Umar bin Khathab berkata: “Ingatlah, jangan 
sekali-kali kamu mengambil kembali harta yang telah kamu berikan kepada istrimu. Sebab 
yang demikian itu perbuatan yang mulia di dunia dan termasuk takwa kepada Allah.” 
Sehubungan dengan perkataan Umar bin Khathab ini Allah swt. menurunkan ayat ke-20 dan 
21 sebagai ketegasan tentang larangan mengambil kembali harta yang telah diberikan kepada 
istri sebagai mahar apabila seorang bermaksud menceraikannya (Mahali, 1989: 230). 

Pada firman Allah “Padahal sebagian kamu telah bergaul luas dengan sebagian yang 
lain” merupakan  salah satu sebab mengapa maskawin yang telah dijanjikan atau diberikan 
tidak boleh diambil kembali. Ini karena suami istri telah bergaul luas satu sama lain. Pergaulan 
luas itu digambarkan oleh ayat di atas dengan kata afḍā yang berarti luas (Shihab, 386). Sayyid 
Qutub menulis bahwa lafaz tersebut tidak disertai objeknya agar seluruh makna yang dapat 
terlintas dalam benak dapat ditampungnya. Tidak hanya terbatas pada hubungan jasad, tetapi 
mencakup aneka  emosi dan perasaan, rahasia dan keresahan serta sambutan timbal balik yang 
beraneka ragam. Demikian kata itu mencakup puluhan gambaran kehidupan bersama suami 
istri sepanjang hari dari malam, puluhan kenangan yang dirangkum oleh hari-hari pernikahan, 
sehingga setiap denyut cinta, senang, dan susah, harapan dan cemas, pikiran masa kini dan 
masa datang, setiap kerinduan mencakup masa lalu, setiap pertemuan dalam merangkul anak, 
semua dicakup oleh kata  afḍā yang berarti luas itu (Quraish Shihab, 386). 

Selanjutnya ayat ini menyatakan : dan mereka telah mengambil dari kamu perjanjian 
yang kuat. Ketika seorang ayah atau wali yang menikahkan anak perempuannya, maka dia 
pada hakikatnya mengambil janji dari calon suami agar dapat hidup rukun dan damai 
bersama. Rasul saw. saja, ketika menikahkan putri beliau Fatimah ra. bersabda kepada calon 
suami anak beliau itu bahwa “Wahai Ali, dia, yakni Fatimah untukmu, dengan harapan 
engkau berbaik-baik menemaninya” (Shihab, 386). Kesediaan seorang wanita untuk hidup 
bersama seorang lelaki meninggalkan orang tua dan keluarga yang membesarkannya dan 
mengganti semua itu dengan penuh kerelaan untuk hidup bersama seorang lelaki yang 



Reaktualisasi Pemahaman Hakikat dan Tujuan Perkawinan Menuju Keluarga Sakinah ║279

 

menjadi suaminya, semua itu mustahil kecuali jika ia merasa yakin bahwa kebahagiaannya 
bersama suami akan lebih besar dibanding dengan kebahagiaannya bersama ibu bapak dan 
keluarganya. Keyakinan bahkan syarat tidak tertulis itulah yang dituangkan seorang istri 
kepada calon suami dan yang tersirat ketika dilakukan ijab dan qabul. Itu pulalah yang 
dilukiskan oleh ayat di atas dengan “mengambil dari kamu perjanjian yang kuat” (Shihab, 386). 

Perjanjian antara suami istri untuk hidup bersama sedemikian kukuh, sehingga bila 
mereka terpisahkan di dunia oleh kematian, maka mereka yang taat melaksanakan pesan-
pesan Ilahi, masih akan digabungkan dan hidup bersama kelak di hari kemudian (Shihab, 386). 
Mereka dan pasangan-pasangan mereka berada dalam tempat yang teduh bersandar di atas 
dipan-dipan(QS. Yāsīn [36]: 56) (Kementerian Agama RI, 444). 

Dari segi tinjauan hukum, larangan mengambil kembali maskawin itu, disebabkan karena 
dengan pernikahan istri, telah bersedia menyerahkan dengan rela rahasianya yang terdalam, 
dengan membolehkan suami untuk melakukan hubungan seks dengannya. Dengan demikian, 
maskawin yang diserahkan bukan menggambarkan harga seorang wanita, atau imbalan 
kebersamaannya dengan suami sepanjang masa (Shihab, 387). 

Para fuqaha dan mazhab empat sepakat bahwa makna nikāh atau zawāj adalah suatu 
akad atau suatu perjanjian yang mengandung arti tentang sahnya hubungan kelamin. 
Perkawinan adalah suatu perjanjian untuk melegalkan hubungan kelamin dan untuk 
melanjutkan keturunan. Kata “nikah” berasal dari bahasa Arab  ٌنكَِاح  yang merupakan maṣdar 
atau asal kata dari kata kerja نكح. Sinonimnya تزوج kemudian diterjemahkan ke dalam bahasa 
Indonesia dengan perkawinan. Kata “nikāh” telah dibakukan menjadi bahasa Indonesia 
(Saebani, 2013: 9-10). 

Ikatan perkawinan yang dilakukan dengan jalan akad nikah seperti yang telah diatur 
dalam Islam adalah suatu ikatan atau suatu janji yang kuat, seperti yang disebut Alquran 
sebagai miṡāqan galīẓan sebagaimana terdapat pada QS. An-Nisā’ [4]: 21 di atas. Substansi yang 
terkandung dalam perkawinan itu sendiri adalah menaati perintah Allah serta sunnah Rasul-
Nya, yaitu menciptakan kehidupan rumah tangga yang mendatangkan kemaslahatan, baik 
bagi pelaku perkawinan itu sendiri, anak turunan, kerabat maupun masyarakat. (Saebani, 2013: 
9-10). Sebagai suatu perikatan yang kokoh (miṡāqan galīẓan), perkawinan dituntut untuk 
menghasilkan suatu kemaslahatan yang kompleks, bukan sekadar penyaluran kebutuhan 
biologis semata. Hal ini selaras dengan yang tercantum pada Undang-Undang Nomor 1 Tahun 
1974 tentang Perkawinan yang termuat pada Pasal 1, “Perkawinan adalah ikatan lahir batin 
antara seorang pria dengan wanita sebagai suami istri dengan tujuan membentuk keluarga 
yang bahagia dan kekal berdasarkan Ketuhanan Yang Maha Esa.” Pengertian tersebut lebih 
dipertegas oleh Kompilasi Hukum Islam (KHI) Pasal 2 bahwa “Perkawinan menurut hukum 
Islam adalah pernikahan, yaitu akad yang sangat kuat atau miṡāqan galīẓan, untuk menaati 
perintah Allah dan melaksanakannya merupakan ibadah” (Instruksi Presiden, 2004: 234). 

Penulis berpendapat bahwa hakikat perkawinan yang merupakan pertalian yang kuat 
dalam kehidupan, memiliki makna pertalian yang lebih luas dibanding hanya antara suami 
istri dan keturunannya, melainkan juga mencakup antara dua keluarga. Baik menurut Islam, 
seperti yang tercantum dalam QS. An-Nisā’ [4]: 21 di atas bahwa perkawinan disebut sebagai 
miṡāqan galīẓan, maupun yang disebut Undang-Undang Perkawinan bahwa perkawinan 
adalah berdasarkan Ketuhanan Yang Maha Esa, kemudian menurut KHI yang juga secara jelas 
menggunakan istilah miṡāqan galīẓan. Hal ini menunjukkan bahwa perkawinan memiliki 
hakikat yang suci dan tidak bisa dipermainkan sedikit pun. 



 

280 ║ Jurnal Integrasi Ilmu Syari‘ah, Volume 3, Nomor 2, Mei-Agustus 2022
 

Tujuan Perkawinan 
Kata tujuan, secara bahasa menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia berarti arah, haluan 

(jurusan), yang dituju, maksud, tuntutan (yang dituntut) (Kemendikbud, 2017). Maksud 
dari bahasan ini adalah sesuatu yang dituju dari melaksanakan sebuah perkawinan. 
Dalam Alquran setidaknya terdapat dua ayat yang menjelaskan tentang tujuan dari 
perkawinan yaitu surah An-Nisā [4]: 24 dan Ar-Rūm [30]: 21. 

                                           

                                      

                           

“Dan (diharamkan juga kamu menikahi) perempuan yang bersuami, kecuali hamba sahaya 
perempuan (tawanan perang) yang kamu miliki sebagai ketetapan Allah  atas kamu. Dan 
dihalalkan bagimu selain (perempuan-perempuan) yang demikian itu jika kamu berusaha dengan 
hartamu untuk menikahinya bukan untuk berzina. Maka karena kenikmatan yang  telah kamu 
dapatkan dari mereka, berikanlah maskawinnya kepada mereka sebagai suatu kewajiban. Tetapi 
tidak mengapa jika ternyata di antara kamu telah saling merelakannya, setelah ditetapkan. 
Sungguh Allah Maha mengetahui, Maha Bijaksana.” (Kementerian Agama RI, 82) 

Muslim, Abu Dawud, At-Tirmidzi, dan An-Nasa’i meriwayatkan bahwa Abu Sa’id 
Al-Khudri berkata, “Kami mendapatkan para tawanan wanita dari Authas yang 
mempunyai suami. Dan kami merasa tidak enak untuk menggauli mereka karena status 
mereka tersebut. Kami pun bertanya kepada Rasulullah saw. tentang hal itu. Lalu 
turunlah firman Allah, “Dan (diharamkan juga kamu menikahi) perempuan yang 
bersuami, kecuali hamba sahaya perempuan (tawanan perang) yang kamu miliki....” 
Maksudnya, ‘Kecuali para wanita yang kalian peroleh dari berperang.’ Dengan itu mereka 
pun menjadi halal untuk kami gauli” (As-Suyuthi, 2008: 185). 

Ath-Thabrani meriwayatkan bahwa Ibnu Abbas berkata, “Ayat ini turun ketika 
Allah menaklukkan Khaibar untuk orang-orang muslim. Ketika para wanita tersebut akan 
digauli, mereka berkata, “’Saya masih bersuami.’ Rasulullah saw. pun ditanya tentang hal 
itu. Lalu Allah menurunkan firman-Nya, ‘Dan (diharamkan juga kamu menikahi) 
perempuan yang bersuami, kecuali hamba sahaya perempuan (tawanan perang) yang 
kamu miliki...’” (As-Suyuthi, 2008: 185). 

Ayat ini masih merupakan lanjutan ayat sebelumnya, yang berbicara tentang siapa 
saja yang haram dinikahi (Kementerian Agama RI, 81). Jika pada ayat yang sebelumnya 
yang dilarang adalah menghimpun dua saudara dalam satu masa, maka pada ayat ini 
yang dilarang adalah yang menikahi, dalam arti jangan ada dua suami yang menikah 
dengan seorang perempuan. Itulah yang dicakup oleh firman-Nya: dan diharamkan juga 
kamu menikahi wanita-wanita yang sedang bersuami, kecuali hamba sahaya–hamba sahaya 
yang walau ia memiliki suami di negeri yang terlibat perang dengan kamu dan budak-
budak  itu kamu miliki akibat perang mempertahankan agama yang merupakan perlakuan 
yang sama oleh musuh-musuh kamu. Ini karena penawanan kamu terhadap mereka telah 
menggugurkan hubungan pernikahannya dengan suaminya yang kafir dan memerangi 
kamu itu. Allah telah menetapkan hukum itu sebagai ketetapan-Nya atas kamu, karena itu 
terlaksanakan perintah Allah dan jauhilah larangan-larangan-Nya (Quraish Shihab, 397). 



Reaktualisasi Pemahaman Hakikat dan Tujuan Perkawinan Menuju Keluarga Sakinah ║281

 

Firman Allah “Dan dihalalkan bagimu selain (perempuan-perempuan) yang 
demikian itu jika kamu berusaha dengan hartamu untuk menikahinya bukan untuk 
berzina”. Wanita-wanita yang tidak disebutkan dalam ayat sebelumnya adalah halal 
kecuali ada keterangan dari Rasulullah saw. Akan tetapi, Alquran mengingatkan agar 
dalam memenuhi tuntutan biologis seksualnya, seseorang harus dengan jalan yang suci, 
bukan dengan memanfaatkan para pelacur (M. Yusuf, 219). 

   ٌ   ٌ       

“Maka karena kenikmatan yang  telah kamu dapatkan dari mereka, berikanlah maskawinnya kepada 
mereka sebagai suatu kewajiban.” Ayat ini menggambarkan kewajiban laki-laki memberikan 
maskawin kepada istrinya yang telah ia pergauli. Artinya, apabila seorang suami telah 
mempergauli istrinya maka ia wajib membayar maskawin kepada istrinya itu. (Yusuf, 
219). 

Akan tetapi menurut jumhur ulama, ayat ini berbicara tentang nikah mut’ah yang 
diperbolehkan pada permulaan Islam. Kemudian kebolehan nikah mut’ah itu dibatalkan 
karena Rasulullah melarangnya (Baqi, 2010: 712-713). Menurut Said Al-Musayyab, ayat 
yang membolehkan nikah mut’ah ini di-mansūkh oleh ayat mengenai waris, sebab pada 
sistem nikah mut’ah tidak ada warisan. Dan menurut Ibnu Mas’ud, nikah mut’ah itu telah 
di-nasakh oleh ayat mengenai talak, iddah, dan waris (Yusuf, 219-220). 

Adapun menurut Syaikh Ali Hasbullah, maksud QS. An-Nisā [4]: 24 adalah 
penegasan bahwa dihalalkan bagi seseorang menikahi perempuan selain perempuan-
perempuan yang diharamkan yang disebut pada ayat 23 dan 24 dengan nikah yang 
dikenal dalam Islam. Kemudian perintah nikah yang dikehendaki Allah itu bertujuan 
untuk menjaga diri dari zina dan untuk mendapatkan keturunan, bukan untuk 
menjadikan perempuan itu sebagai piaraan. Kemudian dihubungkan dengan kata 
sambung fa (maka) dalam ayat, yang memiliki maksud agar menikahi mereka dengan 
mahar dengan tujuan melaksanakan apa yang disyariatkan Allah dalam nikah, yaitu 
menjaga kesucian dan mendapatkan keturunan, dan bukan sekadar melampiaskan nafsu 
sebagaimana yang dilakukan para pezina (Lajnah, 2012: 134-135). 

Selanjutnya Ibnu Jarir meriwayatkan dari Ma’mar bin Sulaiman bahwa ayahnya 
berkata, “Seorang Hadhrami mengatakan bahwa para lelaki dulu menetapkan atas dirinya 
untuk membayar mahar dalam jumlah tertentu. Kemudian terkadang dia kesulitan untuk 
membayarnya. Maka turunlah firman Allah, “Tetapi tidak mengapa jika ternyata di antara 
kamu telah saling merelakannya, setelah ditetapkan” (As-Suyuthi, 159). 

Pada QS. An-Nisā [4]: 23 dan 24, Allah menjelaskan perempuan-perempuan yang 
haram dinikahi. Kemudian pada ayat 24 Allah menjelaskan perempuan yang halal 
dinikahi selain yang diharamkan tersebut dengan jalan nikah yang permanen yang 
dikenal dalam Islam, bukan nikah temporer atau nikah mut’ah (Lajnah, 134). 

Menurut hemat penulis, konsep perkawinan yang permanen sebagaimana yang 
disyariatkan dalam Islam jika dikaitkan dengan peraturan perundang-undangan yang 
mengatur tentang perkawinan yang berlaku di Indonesia, maka akan diketahui bahwa 
konsep perkawinan yang ada dalam Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang 
Perkawinan yang termuat pada Pasal 1 adalah sejalan dengan tuntunan Islam. (Saebani, 
2013: 307)  



 

282 ║ Jurnal Integrasi Ilmu Syari‘ah, Volume 3, Nomor 2, Mei-Agustus 2022
 

Ayat “..               ...”   dan kalimat 

“...dengan tujuan membentuk keluarga yang bahagia dan kekal berdasarkan Ketuhanan Yang 
Maha Esa.” sudah cukup menjadi gambaran titik temu tujuan perkawinan yang 
disyariatkan Islam pada QS. An-Nisā [4]: 24 dan yang dicita-citakan oleh Undang-Undang 
Perkawinan, yakni perkawinan yang bersifat permanen atau kekal. 

Selain yang telah dipaparkan di atas, QS. An-Nisā [4]: 24 juga mengandung tujuan 
perkawinan untuk menjaga kehormatan, kehormatan yang dimaksud adalah kehormatan 
diri sendiri, anak, dan keluarga. Tujuan ini juga tersirat dalam ayat-ayat yang 
mengutarakan tujuan pemenuhan kebutuhan biologis, salah satunya seperti QS. An-Nisā 
[4]: 24. Dengan demikian, menjaga kehormatan harus menjadi satu kesatuan dengan 
tujuan kebutuhan biologis (Khoiruddin Nasution, 2004: 46). Sehingga tujuan perkawinan 
yang juga dimaksudkan oleh ayat ini adalah di samping untuk memenuhi kebutuhan 
biologis secara terhormat juga untuk menjaga kehormatan sesuai dengan yang 
disyariatkan Islam. 

                                          

          

“Dan di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah Dia menciptakan pasangan-pasangan untukmu 
dari jenismu sendiri, agar kamu cenderung dan merasa tenteram kepadanya, dan Dia menjadikan 
di antaramu rasa kasih dan sayang. Sungguh, pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda-
tanda (kebesaran Allah) bagi kaum yang berpikir”. (Kementerian Agama RI, 406). 

            : Kata āyāt adalah jamak dari āyah. Secara harfiah, kata itu berarti tanda. 

Dalam ayat ini, ia bermakna tanda-tanda kebesaran Allah yang terdapat pada fenomena 
alam, dalam hal ini terlihat pada pergaulan antara suami dan istri. 

   ٌٌٌٌٌٌ: Kata ini berasal dari sakana, yang secara harfiah berarti diam atau tidak 

bereaksi. Dari kata ini terbentuk pula kata sakīnah, yang berarti tenang atau tenteram. Kata 

   dalam ayat ini diartikan kepada makna memberi kedamaian dan ketenteraman. 

ٌ   ٌ ة ٌ: Dalam pemakaian sehari-hari, kedua kata ini sering diartikan kepada 

kasih atau sayang. Akan tetapi, secara istilah kedua kata tersebut mempunyai makna yang 
berbeda; mawaddah berasal dari kata wadda yang berarti al-ḥubb (menyukai atau 
menyayangi). Sedangkan ar-raḥmah berarti ar-riqqah wa at-taʻāṭuf (simpati dan merasa iba 
atau kasihan) (Yusuf, 237-238). 

Surah Ar-Rūm merupakan surah Makkiyah, sebab surah yang di dalamnya 
ditemukan huruf-huruf Hijaiyyah/fawaṭiḥ as-suwar/al-aḥruf al-muqaṭṭaʻah selain surah Al-
Baqarah dan surah Ali ʻImrān, digolongkan ke dalam surah Makkiyah (Amin Suma, 280). 
Dalam pembicaraan tentang alam manusia, ayat-ayat yang berkategori Makkiyah dapat 
dibagi pada dua periode penurunan. Periode pertama, yakni lebih fokus pada penjelasan 
tentang asal penciptaan manusia, proses pembentukan kejadiannya serta tahapan 
pertumbuhannya. Periode kedua, lebih menekankan uraian tentang manusia sebagai sosok 



Reaktualisasi Pemahaman Hakikat dan Tujuan Perkawinan Menuju Keluarga Sakinah ║283

 

makhluk hidup setelah melalui tahapan-tahapan yang diuraikan dari ayat-ayat periode 
pertama. Dengan kedua model paparan ini Alquran menjelaskan tentang berbagai bentuk 
kekuasaan dan keagungan Allah SWT, keuniversalan ilmu-Nya, serta kesempurnaan 
kebijaksanaan-Nya. Adapun tujuan utama yang ingin dicapai pada ayat-ayat Makkiyah 
adalah seruan kepada pengesaan Allah, pembuktian kebenaran nubuwah dan risalah 
kenabian serta pembuktian kebenaran akan datangnya hari berbangkit (Hijazi, 2010: 157-
158). 

QS. Ar-Rūm [30]: 21 menjelaskan bahwa di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya dan 
bukti-bukti kebesaran-Nya yaitu, Dia menciptakan pasangan untuk bapak kamu (Adam) 
dari dirinya, agar Adam merasa tenteram kepadanya, yaitu dengan menciptakan Hawa 
dari salah satu tulang rusuk Adam. Demikian menurut riwayat berikut ini: 

Bisyr menceritakan kepada kami, ia berkata: Yazid menceritakan kepada kami, ia 

berkata: Sa’id menceritakan kepada kami dari Qatadah, tentang ayat,ٌ     ٌٌ ٌٌ

 ٌ  ٌ      “Dan di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah Dia menciptakan 

pasangan-pasangan untukmu dari jenismu sendiri”, ia berkata “Allah menciptakan 
pasanganmu dari salah satu tulang rusukmu” (Ath-Thabari, 2009: 625-626). 

Secara zahirnya ayat ini menjelaskan tanda-tanda kebesaran dan kekuasaan Allah 
kepada manusia. Realitas yang ada pada manusia, dalam hal ini tatanan hidup berumah 
tangga, dijadikan Alquran sebagai media dalam menjelaskan hal tersebut. Artinya, 
fenomena yang terjadi dan dirasakan oleh seorang suami terhadap istri dan istri terhadap 
suami, yang masing-masing mendapat ketenangan dari yang lain adalah sebagian dari 
tanda kekuasaan dan kebesaran Tuhan (M. Yusuf, 238). 

Ayat ini juga mengandung ajaran bahwa penciptaan manusia berpasang-pasangan,  
kemudian terbentuknya suatu keluarga merupakan pemberian ketenangan oleh yang 
yang satu terhadap yang lain. Suami mendapat ketenangan dari istri dan istri juga 
mendapatkan ketenteraman dari suami. Maka untuk mewujudkan ketenteraman bagi 
semua pihak, baik suami maupun istri, Alquran mengajarkan agar kedua-duanya saling 
bergaul dengan baik sebagaimana dalam QS. An-Nisā [4]: 19.  

      ... 

“...Dan bergaullah dengan mereka menurut cara yang patut....” (Kementerian Agama RI, 80) 
Alquran juga menggambarkan bahwa keterkaitan suami dengan istri bagaikan 

keterkaitan antara manusia dengan pakaian sebagaimana yang dalam QS. Al-Baqarah [2]: 
187, (Yusuf, 238-239). 

...ٌٌ ٌ  ٌٌٌ....ٌٌ

“...Mereka adalah pakaian bagimu, dan kamupun adalah pakaian bagi mereka....” 
Untuk mendapatkan ketenangan hidup berkeluarga, masing-masing suami istri 

harus berfungsi sebagai pakaian bagi yang lain. Agar kerukunan, kedamaian serta 
ketenangan dalam hidup berkeluarga tercipta, masing-masing suami dan istri harus 
memberikan perlindungan kepada pasangannya. Demikian pula, masing-masing suami 
dan istri harus memberikan keindahan kepada pasangannya, sehingga masing-masing 
merasa terlindungi dan memperoleh keindahan itu. Maka ketika itu, rumah baginya 



 

284 ║ Jurnal Integrasi Ilmu Syari‘ah, Volume 3, Nomor 2, Mei-Agustus 2022
 

merupakan surga dan tiada tempat yang paling tenang baginya selain dari tinggal di 
rumah sendiri (Yusuf, 239). 

Firman-Nya ٌ    ٌ  ٌ   “Dan Dia menjadikan di antaramu rasa kasih 

dan sayang” maksudnya adalah dengan menjalin hubungan kekeluargaan dengan 
pernikahan di antara kamu, dijadikannya kasih sayang di antara kamu. Dengan itulah 
kamu menjalin hubungan. Dengan itu pula Dia jadikan rahmat di antara kamu, sehingga 
kamu saling menyayangi (Ath-Thabari, 626). 

Selanjutnya firman-Nya ٌ    ٌ  ٌٌٌ    “Sungguh, pada yang demikian 

itu benar-benar terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi kaum yang berpikir” 
maksudnya adalah sesungguhnya dalam tindakan Allah itu terdapat pelajaran dan 
nasihat bagi kaum yang mau memikirkan tanda-tanda kebesaran Allah dan bukti-bukti 
kebenaran-Nya. Dengan itulah mereka mengetahui bahwa Allah pasti melaksanakan 
kehendak-Nya dan tidak ada yang dapat menghalangi kehendak-Nya (Ath-Thabari, 626). 

Allah menganugerahi pasangan suami istri potensi untuk menjalin mawaddah dan 
raḥmah sebagaimana yang tersirat dalam QS. Ar-Rūm [30]: 21. Potensi cinta kasih, 
mawaddah dan raḥmah yang dianugerahkan Allah kepada pasangan suami istri adalah 
untuk satu tugas yang berat tetapi mulia. Agar tugas tersebut dapat dipikul, maka Allah 
menciptakan naluri kecenderungan kepada lawan seks, anak, dan aneka harta benda. 
Naluri kecintaan kepada lawan seks itulah yang menjadikan manusia mampu 
melanjutkan generasi dan membangun dunia ini (Shihab, 2013: 79). 

Kata “sakinah” berarti ketenangan, atau antonim kegoncangan. Manusia menyadari 
bahwa hubungan yang dalam dan dekat dengan pihak lain akan membantunya 
mendapatkan kekuatan dan membuatnya lebih mampu menghadapi tantangan. Karena 
alasan-alasan inilah maka manusia menikah, berkeluarga, bahkan bermasyarakat dan 
berbangsa. Keberpasangan manusia bukan hanya didorong oleh desakan naluri seksual 
tetapi lebih dari itu, yakni dorongan kebutuhan jiwanya untuk meraih ketenangan. 
(Shihab, 2013: 79). 

Adapun kata mawaddah berasal dari wadda-yawaddu yang berarti mencintai sesuatu 
dan berharap untuk bisa terwujud (maḥabbatusy-syai’ watamanni kaunihi). Kata raḥmah yang 
berarti kasih sayang (riqqah) adalah dianugerahkan oleh Allah kepada setiap manusia. 
Artinya dengan rahmat Allah tersebut manusia akan mudah tersentuh hatinya jika 
melihat pihak lain yang lemah atau merasa iba atas penderitaan orang lain (Lajnah, 67-70). 
Dengan adanya raḥmah dalam kehidupan keluarga, masing-masing suami dan istri akan 
sungguh-sungguh, bahkan bersusah payah demi mendatangkan kebaikan bagi 
pasangannya serta menolak segala yang mengganggu dan mengeruhkannya (Shihab, 91). 

Term sakīnah mawaddah wa raḥmah dalam Alquran lebih pada menyangkut pada 
upaya uraian sebuah ungkapan “keluarga ideal”, sebagai bagian terpenting dari potret 
keluarga ideal sekaligus selaras dengan Alquran. Kemudian atas dasar ketiga term 
tersebut pasangan suami istri melahirkan keturunan, membentuk serta membina generasi 
yang salih-salihah (Wasman, 2011, 29-44). 

Ayat di atas mengandung pelajaran penting bahwa manusia adalah makhluk yang 
memiliki kemampuan untuk berketurunan sebagaimana makhluk hidup lainnya. Hanya 
saja, dalam tataran prosesnya manusia berbeda dengan binatang. Ada aturan yang harus 



Reaktualisasi Pemahaman Hakikat dan Tujuan Perkawinan Menuju Keluarga Sakinah ║285

 

dipenuhi sebelumnya, yakni melalui sebuah perkawinan yang sah. Melalui perkawinan 
yang sah itulah manusia akan memperoleh ketenteraman. Dari sinilah kemudian muncul 
rasa saling menyayangi dan mengasihi, sehingga keduanya bisa memiliki keturunan. 

Term yaskunu dalam ayat di atas dirangkai dengan huruf ilā ( َإِل), bukan dirangkai dengan 

ʻinda ( َعِنْد), yang berarti ketenangan itu bersifat batin/rohani, bukan fisik. Di samping itu, 

susunan redaksi tersebut (yaskunu+ilā) juga mengindikasikan hilangnya kegoncangan dan 
gejolak jiwa yang sangat menggelisahkan (Lajnah, 74). 

Sakīnah sebagai tujuan perkawinan tidak diungkapkan dengan kata benda (isim), 
akan tetapi dengan bentuk kata kerja (taskunu/yaskunu), yang menunjukkan arti ḥudūṡ 
(kejadian baru) dan tajaddud (memperbaharui). Artinya, sakinah bukan sesuatu yang 
sudah jadi atau sekali jadi, namun ia harus diupayakan secara sungguh-sungguh 
(mujāhadah) dan terus-menerus diperbaharui (Lajnah, 75). 

Pertemuan dua jenis kelamin yang dijalin melalui perkawinan akan melahirkan 
kedamaian, ketenangan, dan ketenteraman. Kemudian interaksi antara keduanya secara 
aktif inilah yang akan melahirkan rasa cinta (mawaddah). Istilah mawaddah, dalam konteks 
ayat ini, mengacu pada penjelasan sebelumnya, adalah mengandung dua makna sekaligus 
yaitu maḥabbah (cinta) dan tamanni kaunihi (keinginan untuk mewujudkan). Atau dengan 
kata lain, perasaan saling mencintai itulah yang mendorong masing-masing pihak untuk 
saling mendekat. Oleh karena itu mawaddah bukanlah cinta biasa yang terkadang timbul 
tenggelam, bahkan pupus sama sekali. Mawaddah, meminjam istilah M.Quraish Shihab, 
adalah “cinta plus”. Sebab, ketika seseorang yang sudah dipenuhi perasaan mawaddah, 
maka cintanya akan sangat kukuh dan tidak mudah putus, sebab hatinya senantiasa 
lapang dari kehendak buruk (Lajnah, 76). Dari rasa cinta yang mendalam tersebut, 
masing-masing pihak bertekad untuk melakukan yang terbaik dan berkorban untuk 
pasangannya. Di sinilah perkawinan yang bertujuan membentuk keluarga yang sakinah 
akan senantiasa diliputi dengan raḥmah, yaitu kondisi psikologis yang mendorong 
seseorang untuk melakukan yang terbaik kepada pihak lain (Lajnah, 76). 

Berdasarkan hal tersebut, maka telah jelas bahwa hubungan suami dan istri adalah 
hubungan cinta dan kasih sayang, dan bahwa ikatan perkawinan pada dasarnya tidak 
dapat dibatasi hanya dengan pelayanan yang bersifat material dan biologis saja. 
Pemenuhan kebutuhan material, seperti makanan, pakaian, tempat tinggal dan lain-
lainnya, hanya sebagai sarana untuk mencapai kebutuhan yang lebih mulia dan tinggi, 
yakni kebutuhan rohani, cinta, kasih sayang, dan barakah dari Allah (Nasution, 39). 

Untuk mendapatkan ketenteraman bagi suami istri, Allah membekalinya dengan 
suatu perasaan cinta dan kasih sayang di antara mereka berdua (M. Yusuf, 240). Inilah 
yang menurut penulis merupakan tujuan perkawinan dalam QS. Ar-Rūm [30]: 21, 
ketenteraman kehidupan rumah tangga (sakinah) yang berlandaskan cinta dan kasih 
sayang yang dianugerahkan oleh Allah, yakni mawaddah wa raḥmah sebagaimana 
disebutkan ayat Alquran tersebut, perasaan ini harus dihidupkan dalam rumah tangga 
oleh suami terhadap istrinya begitu juga sebaliknya istri terhadap suaminya. 

Reaktualisasi Pemahaman Hakikat dan Tujuan Perkawinan dalam Mewujudkan 
Keluarga Sakinah 

Reaktualisasi berasal dari akar kata aktual, dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia aktual 
berarti betul-betul ada (terjadi), sesungguhnya, sedang menjadi pembicaraan orang 



 

286 ║ Jurnal Integrasi Ilmu Syari‘ah, Volume 3, Nomor 2, Mei-Agustus 2022
 

banyak, baru saja terjadi, atau masih baru (Kemendikbud, 2017). Sedangkan reaktualisasi 
sendiri bermakna proses, perbuatan mengaktualisasikan kembali, penyegaran dan 
penilaian nilai-nilai kehidupan masyarakat (Kemendikbud, 2017). Reaktualisasi dalam 
bahasan ini bermakna mengaktualsisasikan dan menyegarkan kembali pemahaman 
tentang hakikat dan tujuan perkawinan. 

Problematika rumah tangga di Indonesia dewasa ini salah satunya adalah tingginya 
angka perceraian dan cenderung terus meningkat setiap tahunnya. Menurut Badan Pusat 
Statistik angka perceraian di Indonesia tahun 2013 adalah 324.247, pada tahun 2014 
sebanyak 344.237 pasangan yang bercerai dan pada tahun 2015 mengalami peningkatan 
kembali, yakni 347.256. Hal ini patut mendapatkan perhatian dari berbagai pihak untuk 
merespon problem tersebut. Dalam ajaran Islam, sejatinya Allah tidak menyukai 
terjadinya perceraian. Sebagaimana yang diriwayatkan oleh Abu Dawud, Rasulullah saw. 
bersabda:  

 وَأَخْرَجَهح  .طَّلَاقِ ال وَجَلَّ  عَزَّ  اللِ  إِلَ  لَالِ الَْ  أبَْ غَضح  :قاَلَ  وَسَلَّمَ  لَيْهِ عَ  اللح  صَلىَّ  لنَّبِِِ ا عَنِ : عحمَرَ  ابْنِ  عَنِ  دثََِر   بْنِ  مُحَارِبِ  عَنْ 
 .مَاجَةَ  ابْنح 

Dari Muharib bin Ditsar dari Ibnu Umar ra. dari Nabi saw. beliau bersabda: “Perkara 
halal yang paling dibenci oleh Allah adalah talak.”   Hadis ini dikeluarkan oleh Ibnu 
Majah (Abu Dawud, 1992: 87-88). 

Oleh sebab itu, pasangan suami istri harus sebisa mungkin mempertahankan 
keharmonisan rumah tangga demi kelangsungan hidup keluarga (Darwati, 2010: 3). 
Problematika perkawinan di atas secara tidak langsung disebabkan oleh semakin 
memudarnya pemahaman tentang hakikat dan tujuan perkawinan itu sendiri. 

Perkawinan mempunyai tujuan untuk mendapatkan ketenteraman bagi suami istri 

yang berlandaskan cinta dan kasih sayang yang dianugerahkan Allah sebagaimana dalam 

QS. Ar-Rūm [30]: 21 disebutkan ٌ       ٌ   ٌ ٌ   . Dalam sebuah ikatan 

pernikahan dibutuhkan adanya sikap saling sayang menyayangi, saling menghargai dan 
saling menghormati pasangan. Salah satu yang menjadi sumber utama perceraian terjadi 
adalah karena dalam pernikahan sudah tidak ada lagi rasa tersebut (Darwati, 2010: 3). 

Alquran telah menyebut akad nikah sebagai     (QS. An-Nisā [4]: 21). Sehingga 

menjaga ikatan pernikahan merupakan nilai yang agung dalam Islam.  
Ikatan pernikahan memiliki substansi untuk menaati perintah Allah serta sunnah 

Rasul-Nya. Islam menuntun agar perkawinan itu permanen, langgeng dan agar hubungan 
antara suami istri terus  berlangsung Inilah yang digambarkan dalam QS. An-Nisā [4]: 24, 
perempuan yang halal dinikahi selain yang diharamkan tersebut pada ayat ini adalah 
dengan jalan nikah yang permanen yang dikenal dalam Islam, bukan nikah temporer. 

Mengaktualisasikan dan menyegarkan kembali pemahaman masyarakat tentang 
hakikat dan tujuan perkawinan diharapkan dapat mencegah berbagai problematika dalam 
rumah tangga khususnya perceraian. Hal ini dilakukan dengan memahami nilai-nilai 
agung dalam pernikahan dan menyadari bahwa menjalani kehidupan rumah tangga tidak 
hanya berdimensi horizontal tetapi juga berdimensi vertikal yaitu suatu ibadah kepada 
Allah swt. akan membawa pada kehidupan rumah tangga yang bahagia. 



Reaktualisasi Pemahaman Hakikat dan Tujuan Perkawinan Menuju Keluarga Sakinah ║287

 

Keluarga sering disebut sebagai institusi terkecil yang ada dalam masyarakat. Di 
dalamnya dapat ditelusuri banyak hal, mulai dari hubungan antarindividu, hubungan 
otoritas, pola pengasuhan, pembentukan karakter, masuknya nilai-nilai masyarakat, dan 
lain-lain (Karlinawati, 2010: 3). Perkawinan dimaksudkan untuk mencapai keadaan 
keluarga sakinah berdasarkan  QS. Ar-Rūm [30]: 21. Keluarga sakinah tersebut merupakan 
dambaan bagi setiap pasangan suami istri. Definisis keluarga sakinah menurut Pasal 1 
ayat (3) Peraturan Direktur Jenderal Bimbingan Masyarakat Islam No.: Dj.II/542 Tahun 
2013 adalah keluarga yang didasarkan atas perkawinan yang sah, mampu memenuhi 
hajat spiritual dan material secara serasi dan seimbang, diliputi suasana kasih sayang 
antara internal keluarga dan lingkungannya, mampu memahami, mengamalkan, dan 
memperdalam nilai-nilai keimanan, ketakwaan, dan akhlakul karimah (Nasution, 2015: 
182). Keluarga sakinah memiliki syarat yakni berhiaskan mawaddah dan raḥmah. Di 
antara  indikator keluarga sakinah adalah  berjalannya fungsi keluarga.  

Keluarga menjalankan fungsi yang penting bagi keberlangsungan masyarakat dari 
generasi ke generasi (Lestari, 2014: 22). Para ahli merumuskan beberapa fungsi yang harus 
dijalankan seluruh anggota keluarga, khususnya dan diawali oleh orang tua. Secara 
sosiologis ada yang menyebut sepuluh fungsi keluarga, yakni: fungsi biologis, fungsi 
ekonomi, fungsi kasih sayang, fungsi pendidikan, fungsi proteksi atau perlindungan, 
fungsi sosialisasi, fungsi religius, fungsi pendidikan, fungsi rekreasi dan fungsi 
keberagamaan (Lestari, 2014: 22). 

Model keluarga sakinah tidak datang dengan sendirinya. Ia harus dibangun oleh 
kedua partner yang menjadi tepian hidup. Menyala atau tidaknya api cintanya, kuat atau 
lemahnya cinta, tergantung dari niat dan kemauan kedua manusia yang merupakan tiang 
keluarga (Enung Asmaya, 2012). Sehingga menurut penulis diperlukan komitmen untuk 
menjaga agar fungsi keluarga tetap berjalan dengan baik, yang pada akhirnya akan 
mewujudkan keluarga yang sakinah. 

KESIMPULAN 

Hakikat perkawinan menurut QS. An-Nisā [4]: 21 adalah bahwa perkawinan merupakan 
akad yang sangat kuat atau miṡāqan galīẓan,  yang memiliki substansi untuk menaati perintah 
Allah serta sunnah Rasul-Nya, yaitu mewujudkan rumah tangga yang mendatangkan 
kemaslahatan. QS. An-Nisā [4]: 24 menggambarkan pernikahan yang disyariatkan Islam adalah 
bersifat permanen, selain untuk memenuhi kebutuhan biologis secara terhormat, perkawinan 
juga memiliki tujuan untuk menjaga kehormatan sesuai dengan yang disyariatkan Islam. 
Adapun QS. Ar-Rūm [30]: 21 menggambarkan tujuan perkawinan, yakni untuk mendapatkan 
ketenteraman bagi suami istri yang berlandaskan cinta dan kasih sayang yang dianugerahkan 
Allah. Reaktualisasi pemahaman hakikat dan tujuan perkawinan merupakan salah satu upaya 
yang dapat dilakukan untuk mencegah terjadinya berbagai problematika rumah tangga, 
khususnya perceraian, yakni dengan memahami nilai-nilai agung dan menyadari bahwa 
perkawinan tidak hanya berdimensi horizontal tetapi juga berdimensi vertikal sebagai ibadah 
kepada Allah swt. Keluarga sakinah memiliki syarat yakni berhiaskan mawaddah dan raḥmah. 
Indikator keluarga sakinah yakni berjalannya fungsi keluarga. diperlukan komitmen untuk 
menjaga agar fungsi keluarga tetap berjalan dengan baik, yang pada akhirnya akan 
mewujudkan keluarga yang sakinah. 



 

288 ║ Jurnal Integrasi Ilmu Syari‘ah, Volume 3, Nomor 2, Mei-Agustus 2022
 

DAFTAR PUSTAKA 

Abu. D. (1992). Mukhtashar Sunan Abi Dawud:Tarjamah Sunan Abi Dawud Jilid 3, Penerjemah 
Bey Arifin dan A. Syinqithy Djamaluddin, Semarang: CV. Asy-Syifa’. 

Asmaya, E. (2012). Implementasi agama dalam mewujudkan keluarga sakinah. Komunika: 
Jurnal Dakwah dan Komunikasi, 6(1). 

As-Suyuthi, J. (2008). Asbabun Nuzul; Sebab Turunnya Ayat Al-Quran. Gema Insani. 
Ath-Thabari, A. J. (2009). Tafsir Ath-Thabari. Juz XIX & XX, Mesir: Dar al-Qalam, tt. 
Baqi, M. F. A. A., & Fu’ad, M. (2012). Al-Lu’lu wal Marjan Kumpulan Hadist Shahih 

Bukhari Muslim. Solo: Insan Kamil. 
Darwati. (2010). Terapi Pasca Perceraian: Solusi Pra, Proses, Hingga Pasca Perceraian, Jakarta 

Selatan: PT. Java Pustaka Media Utama. 
Djazimah, S., & Hayat, M. J. (2019). Pelaksanaan Kursus Pranikah Di Kota Yogyakarta: 

Urgensitas, Efektivitas Hukum, Dan Tindakan Sosial. Al-Ahwal: Jurnal Hukum 
Keluarga Islam, 11(1), 59-68. 

Indonesia, K. A. R. (2013). Al-Qur’anulkarim Maqdis: Mushaf Al-Qur’an Tajwid dan 
Terjemah. Bandung: Cordoba Internasional-Indonesia. 

Kemendikbud, KBBI Daring, https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/hakikat, diakses pada  
17 November 2017. 

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, Membangun Keluarga Harmonis: Tafsir Al-Qur’an 
Tematik, Jakarta: Penerbit Aku Bisa, 2012. 

Lestari, S. (2016). Psikologi Keluarga: Penanaman Nilai dan Penanaman Konflik dalam Keluarga. 
Prenada Media. 

Mahali, A. M. (1989). Asbabun nuzul: studi pendalaman al-Quran. Rajawali Pers. 
Nasution, K. (2015). Peran Kursus Nikah Membangun Keluarga Sejahtera. AHKAM: Jurnal 

Ilmu Syariah, 15(2). 
Nasution, K., & Suami, I. T. R. (2004). Istri (Hukum Perkawinan I) Dilengkapi Perbandingan 

Undang-undang Negara Muslim. Yogyakarta: Tazzafa Academia. 
Nuroniyah, W., & Salikin, A. D. (2011). Hukum Perkawinan Islam di Indonesia: 

Perbandingan Fiqh Dan Hukum Positif. 
Rahman, Y. Analisis Kisah Nabi Nuh Dalam Al-Qur’an (Pendekatan Narrative Criticism: Ah 

Johns) (Bachelor's thesis). 
Rosyadi, A. R. (2006). Formalisasi Syariat Islam dalam Perspektif Tata Hukum Indonesia. Ghalia 

Indonesia. 
Sa, S., & Afandi, A. A. A. (2017). Pengembalian Mahar Berganda Karena Pembatalan 

Khitbah dalam Pandangan Islam: Analisis terhadap Persepsi dan Praktek 
Masyarakat Kuta Baro Aceh Besar. Samarah: Jurnal Hukum Keluarga dan Hukum 
Islam, 1(1), 129-147. 

Saebani, B. A. (2013). Fiqh Munakahat I cet ke-7. Bandung: Pustaka Setia. 
Shihab. M.Q. (2013). Pengantin Al-Qur’an, Jakarta: Lentera Hati 
Silalahi, K., & Meinarno, E. A. (2010). Keluarga Indonesia Aspek Dinamika Zaman. 
Suma, M. A. (2013). Ulumul Qur’an. Jakarta: Rajawali Pers. 
Yusuf, K. M., Zirzis, A., & Nurlaili, S. F. (2013). Tafsir Ayat Ahkam: Tafsir Tematik Ayat-

Ayat Hukum. 

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/hakikat

