REAKTUALISASI PEMAHAMAN HAKIKAT DAN TUJUAN PERKAWINAN
MENUJU KELUARGA SAKINAH

Lisnawati

Institut Agama Islam Negeri Palangka Raya, Indonesia
e-mail: lisnawati@iain-palangkaraya.ac.id

Abstract: This tpe of research is normative legal research using an Islamic law approach. The results of this
study indicate that the reactualization of understanding the truth and purpose of marriage is one of the
efforts that can be done to prevent the occurrence of various household problems, especially divorce,
namely by understanding the great values and realizing that marriage does not only have horigontal
dimensions but also vertical dimensions as worship to Allah swt. The sakinabh family has a condition
that is decorated with mawaddah and rahmal. The indicator of a sakinah family is the functioning of
the family. commitment is needed to keep the family function running well, which in the end will create
a sakinalh family.

Keywords: The Truth of Marriage; The Purpose of Marriage; Sakina Family.

PENDAHULUAN

stilah perkawinan bukan merupakan hal yang asing diperbincangkan di kalangan

masyarakat awam maupun akademisi dan praktisi hukum Islam. Sebab, selain sebagai
salah satu fase kehidupan, perkawinan merupakan sunnah Rasulullah saw., sebagaimana
sabda beliau, “Wahai sekalian pemuda, barangsiapa di antara kamu yang mampu al-ba’ah,
hendaklah dia menikah...” (Baqi, 2010: 389). Perkawinan disebut Alquran sebagai misagan
galizan, yang artinya perkawinan merupakan sesuatu yang sakral dan tidak boleh
dipermainkan.

Kehidupan rumah tangga tidak lepas dari berbagai problematikanya. Seiring dengan
modernisasi di berbagai bidang, kesakralan akan hakikat perkawinan dan tujuan perkawinan
seakan menjadi semakin memudar, keluhuran mewujudkan keluarga sakinah pun seakan
terlupakan. Problematika rumah tangga yang tidak dapat diselesaikan dengan baik dapat
merusak kehidupan rumah tangga bahkan dapat berujung pada perceraian. Secara tidak
langsung hal ini disebabkan oleh meredupnya cita mewujudkan keluarga sakinah dan
melemahnya pemahaman masyarakat tentang hakikat dan tujuan perkawinan yang begitu
mulia. Oleh sebab itu, penulis tertarik untuk membahas lebih dalam tentang pemahaman
hakikat dan tujuan perkawinan dalam ajaran Islam sebagaimana yang tercantum dalam
Alquran, khususnya pada QS. An-Nisa [4]: 21, QS. An-Nisa [4]: 24 dan QS. Ar-Ram [30]: 21 dan
mewujudkan keluarga sakinah serta mereaktualisasi pemahaman hakikat dan tujuan
perkawinan tersebut.

METODE PENELITIAN

Jenis penelitian ini merupakan penelitian hukum normatif dengan menggunakan
pendekatan hukum Islam. Sumber data penelitian berupa bahan hukum primer, bahan
hukum sekunder, dan bahan hukum tersier. Bahan hukum primer yaitu Alquran, hadis,
peraturan perundang-undangan. Bahan hukum sekunder yaitu buku-buku dan artikel



278 || Jurnal Integrasi mu Syari‘ah, Volume 3, Nomor 2, Mei-Aqustus 2022

terkait topik hakikat dan tujuan perkawinan. Bahan hukum tersier yaitu ensiklopedia
hukum, kamus bahasa Indonesia dan kamus hukum. Data-data yang diperoleh akan
dianalisis menggunakan metode content analysis.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Hakikat Perkawinan

Secara bahasa menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia, kata hakikat berarti intisari atau
dasar, kenyataan yang sebenarnya (sesungguhnya) (Kemendikbud, 2017). Jadi, yang dimaksud
hakikat perkawinan adalah intisari yang sesungguhnya dari sebuah perkawinan. Allah swt.
berfirman dalam surah An-Nisa [4]: 21, yang artinya: “Dan bagaimana kamu akan mengambilnya
kembali, padahal kamu telah bergaul satu sama lain (sebagai suami istri). Dan mereka (istri-istrimu) telah
mengambil perjanjian yang kuat (ikatan pernikahan) dari kamu (Kementerian Agama R1, 2013: 81)".

Surah An-Nisa’ merupakan surah Madaniyah, berdasarkan salah satu cirinya yakni
berisikan masalah-masalah mu‘amalah dalam konteks yang sangat luas, seperti hukum
keluarga, hukum perdata, hukum pidana, dan lain-lain (Amin Suma, 2013: 283). Mengenai
sebab turunnya ayat di atas, sebagaimana diriwayatkan oleh Ahmad dari Isma’il dari Salamah
bin Algamah dari Muhammad bin Sirin dari Abi Ajfa” As-Salimi, orang-orang Jahiliah apabila
bercerai dengan istrinya biasa mengambil kembali harta-harta yang telah diberikannya sebagai
mahar. Setelah Islam hadir ke tengah-tengah mereka, cara ini masih sering terjadi di kalangan
kaum muslimin. Oleh sebab itu pada suatu ketika Umar bin Khathab berkata: “Ingatlah, jangan
sekali-kali kamu mengambil kembali harta yang telah kamu berikan kepada istrimu. Sebab
yang demikian itu perbuatan yang mulia di dunia dan termasuk takwa kepada Allah.”
Sehubungan dengan perkataan Umar bin Khathab ini Allah swt. menurunkan ayat ke-20 dan
21 sebagai ketegasan tentang larangan mengambil kembali harta yang telah diberikan kepada
istri sebagai mahar apabila seorang bermaksud menceraikannya (Mahali, 1989: 230).

Pada firman Allah “Padahal sebagian kamu telah bergaul luas dengan sebagian yang
lain” merupakan salah satu sebab mengapa maskawin yang telah dijanjikan atau diberikan
tidak boleh diambil kembali. Ini karena suami istri telah bergaul luas satu sama lain. Pergaulan
luas itu digambarkan oleh ayat di atas dengan kata afda yang berarti luas (Shihab, 386). Sayyid
Qutub menulis bahwa lafaz tersebut tidak disertai objeknya agar seluruh makna yang dapat
terlintas dalam benak dapat ditampungnya. Tidak hanya terbatas pada hubungan jasad, tetapi
mencakup aneka emosi dan perasaan, rahasia dan keresahan serta sambutan timbal balik yang
beraneka ragam. Demikian kata itu mencakup puluhan gambaran kehidupan bersama suami
istri sepanjang hari dari malam, puluhan kenangan yang dirangkum oleh hari-hari pernikahan,
sehingga setiap denyut cinta, senang, dan susah, harapan dan cemas, pikiran masa kini dan
masa datang, setiap kerinduan mencakup masa lalu, setiap pertemuan dalam merangkul anak,
semua dicakup oleh kata afda yang berarti luas itu (Quraish Shihab, 386).

Selanjutnya ayat ini menyatakan : dan mereka telah mengambil dari kamu perjanjian
yang kuat. Ketika seorang ayah atau wali yang menikahkan anak perempuannya, maka dia
pada hakikatnya mengambil janji dari calon suami agar dapat hidup rukun dan damai
bersama. Rasul saw. saja, ketika menikahkan putri beliau Fatimah ra. bersabda kepada calon
suami anak beliau itu bahwa “Wahai Ali, dia, yakni Fatimah untukmu, dengan harapan
engkau berbaik-baik menemaninya” (Shihab, 386). Kesediaan seorang wanita untuk hidup
bersama seorang lelaki meninggalkan orang tua dan keluarga yang membesarkannya dan
mengganti semua itu dengan penuh kerelaan untuk hidup bersama seorang lelaki yang



Reaktualisasi Pemahaman Hakikat dan Tujuan Perkawinan Menuju Keluarga Sakinah ” 279

menjadi suaminya, semua itu mustahil kecuali jika ia merasa yakin bahwa kebahagiaannya
bersama suami akan lebih besar dibanding dengan kebahagiaannya bersama ibu bapak dan
keluarganya. Keyakinan bahkan syarat tidak tertulis itulah yang dituangkan seorang istri
kepada calon suami dan yang tersirat ketika dilakukan ijab dan gabul. Itu pulalah yang
dilukiskan oleh ayat di atas dengan “mengambil dari kamu perjanjian yang kuat” (Shihab, 386).

Perjanjian antara suami istri untuk hidup bersama sedemikian kukuh, sehingga bila
mereka terpisahkan di dunia oleh kematian, maka mereka yang taat melaksanakan pesan-
pesan Ilahi, masih akan digabungkan dan hidup bersama kelak di hari kemudian (Shihab, 386).
Mereka dan pasangan-pasangan mereka berada dalam tempat yang teduh bersandar di atas
dipan-dipan(QS. Yasin [36]: 56) (Kementerian Agama RI, 444).

Dari segi tinjauan hukum, larangan mengambil kembali maskawin itu, disebabkan karena
dengan pernikahan istri, telah bersedia menyerahkan dengan rela rahasianya yang terdalam,
dengan membolehkan suami untuk melakukan hubungan seks dengannya. Dengan demikian,
maskawin yang diserahkan bukan menggambarkan harga seorang wanita, atau imbalan
kebersamaannya dengan suami sepanjang masa (Shihab, 387).

Para fugaha dan mazhab empat sepakat bahwa makna nikah atau zawaj adalah suatu
akad atau suatu perjanjian yang mengandung arti tentang sahnya hubungan kelamin.
Perkawinan adalah suatu perjanjian untuk melegalkan hubungan kelamin dan untuk
melanjutkan keturunan. Kata “nikah” berasal dari bahasa Arab #& yang merupakan masdar
atau asal kata dari kata kerja . Sinonimnya s kemudian diterjemahkan ke dalam bahasa
Indonesia dengan perkawinan. Kata “nikah” telah dibakukan menjadi bahasa Indonesia
(Saebani, 2013: 9-10).

Ikatan perkawinan yang dilakukan dengan jalan akad nikah seperti yang telah diatur
dalam Islam adalah suatu ikatan atau suatu janji yang kuat, seperti yang disebut Alquran
sebagai misaqan galizan sebagaimana terdapat pada QS. An-Nisa’ [4]: 21 di atas. Substansi yang
terkandung dalam perkawinan itu sendiri adalah menaati perintah Allah serta sunnah Rasul-
Nya, yaitu menciptakan kehidupan rumah tangga yang mendatangkan kemaslahatan, baik
bagi pelaku perkawinan itu sendiri, anak turunan, kerabat maupun masyarakat. (Saebani, 2013:
9-10). Sebagai suatu perikatan yang kokoh (misdqan galizan), perkawinan dituntut untuk
menghasilkan suatu kemaslahatan yang kompleks, bukan sekadar penyaluran kebutuhan
biologis semata. Hal ini selaras dengan yang tercantum pada Undang-Undang Nomor 1 Tahun
1974 tentang Perkawinan yang termuat pada Pasal 1, “Perkawinan adalah ikatan lahir batin
antara seorang pria dengan wanita sebagai suami istri dengan tujuan membentuk keluarga
yang bahagia dan kekal berdasarkan Ketuhanan Yang Maha Esa.” Pengertian tersebut lebih
dipertegas oleh Kompilasi Hukum Islam (KHI) Pasal 2 bahwa “Perkawinan menurut hukum
Islam adalah pernikahan, yaitu akad yang sangat kuat atau misaqan galizan, untuk menaati
perintah Allah dan melaksanakannya merupakan ibadah” (Instruksi Presiden, 2004: 234).

Penulis berpendapat bahwa hakikat perkawinan yang merupakan pertalian yang kuat
dalam kehidupan, memiliki makna pertalian yang lebih luas dibanding hanya antara suami
istri dan keturunannya, melainkan juga mencakup antara dua keluarga. Baik menurut Islam,
seperti yang tercantum dalam QS. An-Nisa" [4]: 21 di atas bahwa perkawinan disebut sebagai
misaqan galizan, maupun yang disebut Undang-Undang Perkawinan bahwa perkawinan
adalah berdasarkan Ketuhanan Yang Maha Esa, kemudian menurut KHI yang juga secara jelas
menggunakan istilah misagan galizan. Hal ini menunjukkan bahwa perkawinan memiliki
hakikat yang suci dan tidak bisa dipermainkan sedikit pun.



280 || Jurnal Integrasi mu Syari‘ah, Volume 3, Nomor 2, Mei-Aqustus 2022

Tujuan Perkawinan

Kata tujuan, secara bahasa menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia berarti arah, haluan
(jurusan), yang dituju, maksud, tuntutan (yang dituntut) (Kemendikbud, 2017). Maksud
dari bahasan ini adalah sesuatu yang dituju dari melaksanakan sebuah perkawinan.
Dalam Alquran setidaknya terdapat dua ayat yang menjelaskan tentang tujuan dari
perkawman yaitu surah An-Nisa [4] 24 dan Ar- Rum [30]: 21.

-

\Mulv!;,.j;;\ bpﬁd«»b {,ﬂcmg,_s V_z,—ﬁ_;:u,ﬂ‘um LT o ciazddl

g4 2 - g A, 5

vg.v\;‘«/cl;;-\b iﬁﬁd})"‘u‘yu '/;mf\x:\.«:..‘.n‘w Wﬁmvﬁyb

A= - -

WWQKM‘Q‘ wjkj‘d;;:;ﬁ;@mjw

U)

“Dan (diharamkan juga kamu menzkuhz) perempuan yang bersuami, kecuali hamba sahaya
perempuan (tawanan perang) yang kamu miliki sebagai ketetapan Allah  atas kamu. Dan
dihalalkan bagimu selain (perempuan-perempuan) yang demikian itu jika kamu berusaha dengan
hartamu untuk menikahinya bukan untuk berzina. Maka karena kenikmatan yang telah kamu
dapatkan dari mereka, berikanlah maskawinnya kepada mereka sebagai suatu kewajiban. Tetapi
tidak mengapa jika ternyata di antara kamu telah saling merelakannya, setelah ditetapkan.
Sungguh Allah Maha mengetahui, Maha Bijaksana.” (Kementerian Agama RI, 82)

Muslim, Abu Dawud, At-Tirmidzi, dan An-Nasa’'i meriwayatkan bahwa Abu Sa’id
Al-Khudri berkata, “Kami mendapatkan para tawanan wanita dari Authas yang
mempunyai suami. Dan kami merasa tidak enak untuk menggauli mereka karena status
mereka tersebut. Kami pun bertanya kepada Rasulullah saw. tentang hal itu. Lalu
turunlah firman Allah, “Dan (diharamkan juga kamu menikahi) perempuan yang
bersuami, kecuali hamba sahaya perempuan (tawanan perang) yang kamu miliki....”
Maksudnya, ‘Kecuali para wanita yang kalian peroleh dari berperang.” Dengan itu mereka
pun menjadi halal untuk kami gauli” (As-Suyuthi, 2008: 185).

Ath-Thabrani meriwayatkan bahwa Ibnu Abbas berkata, “Ayat ini turun ketika
Allah menaklukkan Khaibar untuk orang-orang muslim. Ketika para wanita tersebut akan
digauli, mereka berkata, “’Saya masih bersuami.” Rasulullah saw. pun ditanya tentang hal
itu. Lalu Allah menurunkan firman-Nya, ‘Dan (diharamkan juga kamu menikahi)
perempuan yang bersuami, kecuali hamba sahaya perempuan (tawanan perang) yang
kamu miliki...”” (As-Suyuthi, 2008: 185).

Ayat ini masih merupakan lanjutan ayat sebelumnya, yang berbicara tentang siapa
saja yang haram dinikahi (Kementerian Agama RI, 81). Jika pada ayat yang sebelumnya
yang dilarang adalah menghimpun dua saudara dalam satu masa, maka pada ayat ini
yang dilarang adalah yang menikahi, dalam arti jangan ada dua suami yang menikah
dengan seorang perempuan. Itulah yang dicakup oleh firman-Nya: dan diharamkan juga
kamu menikahi wanita-wanita yang sedang bersuami, kecuali hamba sahaya-hamba sahaya
yang walau ia memiliki suami di negeri yang terlibat perang dengan kamu dan budak-
budak itu kamu miliki akibat perang mempertahankan agama yang merupakan perlakuan
yang sama oleh musuh-musuh kamu. Ini karena penawanan kamu terhadap mereka telah
menggugurkan hubungan pernikahannya dengan suaminya yang kafir dan memerangi
kamu itu. Allah telah menetapkan hukum itu sebagai ketetapan-Nya atas kamu, karena itu
terlaksanakan perintah Allah dan jauhilah larangan-larangan-Nya (Quraish Shihab, 397).



Reaktualisasi Pemahaman Hakikat dan Tujuan Perkawinan Menuju Keluarga Sakinah ” 281

Firman Allah “Dan dihalalkan bagimu selain (perempuan-perempuan) yang
demikian itu jika kamu berusaha dengan hartamu untuk menikahinya bukan untuk
berzina”. Wanita-wanita yang tidak disebutkan dalam ayat sebelumnya adalah halal
kecuali ada keterangan dari Rasulullah saw. Akan tetapi, Alquran mengingatkan agar
dalam memenuhi tuntutan biologis seksualnya, seseorang harus dengan jalan yang suci,
bukan dengan memanfaatkan para pelacur (M. Yusuf, 219).

2

N ST RS E R b
“Maka karena kenikmatan yang telah kamu dapatkan dari mereka, berikanlah maskawinnya kepada
mereka sebagai suatu kewajiban.” Ayat ini menggambarkan kewajiban laki-laki memberikan
maskawin kepada istrinya yang telah ia pergauli. Artinya, apabila seorang suami telah
mempergauli istrinya maka ia wajib membayar maskawin kepada istrinya itu. (Yusuf,
219).

Akan tetapi menurut jumhur ulama, ayat ini berbicara tentang nikah mut’ah yang
diperbolehkan pada permulaan Islam. Kemudian kebolehan nikah mut’ah itu dibatalkan
karena Rasulullah melarangnya (Baqi, 2010: 712-713). Menurut Said Al-Musayyab, ayat
yang membolehkan nikah mut’ah ini di-mansukh oleh ayat mengenai waris, sebab pada
sistem nikah mut’ah tidak ada warisan. Dan menurut Ibnu Mas’ud, nikah mut’ah itu telah
di-nasakh oleh ayat mengenai talak, iddah, dan waris (Yusuf, 219-220).

Adapun menurut Syaikh Ali Hasbullah, maksud QS. An-Nisa [4]: 24 adalah
penegasan bahwa dihalalkan bagi seseorang menikahi perempuan selain perempuan-
perempuan yang diharamkan yang disebut pada ayat 23 dan 24 dengan nikah yang
dikenal dalam Islam. Kemudian perintah nikah yang dikehendaki Allah itu bertujuan
untuk menjaga diri dari zina dan untuk mendapatkan keturunan, bukan untuk
menjadikan perempuan itu sebagai piaraan. Kemudian dihubungkan dengan kata
sambung fa (maka) dalam ayat, yang memiliki maksud agar menikahi mereka dengan
mahar dengan tujuan melaksanakan apa yang disyariatkan Allah dalam nikah, yaitu
menjaga kesucian dan mendapatkan keturunan, dan bukan sekadar melampiaskan nafsu
sebagaimana yang dilakukan para pezina (Lajnah, 2012: 134-135).

Selanjutnya Ibnu Jarir meriwayatkan dari Ma'mar bin Sulaiman bahwa ayahnya
berkata, “Seorang Hadhrami mengatakan bahwa para lelaki dulu menetapkan atas dirinya
untuk membayar mahar dalam jumlah tertentu. Kemudian terkadang dia kesulitan untuk
membayarnya. Maka turunlah firman Allah, “Tetapi tidak mengapa jika ternyata di antara
kamu telah saling merelakannya, setelah ditetapkan” (As-Suyuthi, 159).

Pada QS. An-Nisa [4]: 23 dan 24, Allah menjelaskan perempuan-perempuan yang
haram dinikahi. Kemudian pada ayat 24 Allah menjelaskan perempuan yang halal
dinikahi selain yang diharamkan tersebut dengan jalan nikah yang permanen yang
dikenal dalam Islam, bukan nikah temporer atau nikah mut’ah (Lajnah, 134).

Menurut hemat penulis, konsep perkawinan yang permanen sebagaimana yang
disyariatkan dalam Islam jika dikaitkan dengan peraturan perundang-undangan yang
mengatur tentang perkawinan yang berlaku di Indonesia, maka akan diketahui bahwa
konsep perkawinan yang ada dalam Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang
Perkawinan yang termuat pada Pasal 1 adalah sejalan dengan tuntunan Islam. (Saebani,
2013: 307)



282 || Jurnal Integrasi mu Syari‘ah, Volume 3, Nomor 2, Mei-Aqustus 2022

Ayat “. T poehies ’}j_éw; y Zvij/gl@1323;30?;_2;,4»3;'&;36&3/}5...” dan kalimat
“..dengan tujuan membentuk keluarga yang bahagia dan kekal berdasarkan Ketuhanan Yang
Maha Esa.” sudah cukup menjadi gambaran titik temu tujuan perkawinan yang
disyariatkan Islam pada QS. An-Nisa [4]: 24 dan yang dicita-citakan oleh Undang-Undang
Perkawinan, yakni perkawinan yang bersifat permanen atau kekal.

Selain yang telah dipaparkan di atas, QS. An-Nisa [4]: 24 juga mengandung tujuan
perkawinan untuk menjaga kehormatan, kehormatan yang dimaksud adalah kehormatan
diri sendiri, anak, dan keluarga. Tujuan ini juga tersirat dalam ayat-ayat yang
mengutarakan tujuan pemenuhan kebutuhan biologis, salah satunya seperti QS. An-Nisa
[4]: 24. Dengan demikian, menjaga kehormatan harus menjadi satu kesatuan dengan
tujuan kebutuhan biologis (Khoiruddin Nasution, 2004: 46). Sehingga tujuan perkawinan
yang juga dimaksudkan oleh ayat ini adalah di samping untuk memenuhi kebutuhan
biologis secara terhormat juga untuk menjaga kehormatan sesuai dengan yang
disyariatkan Islam.

Zg ¢

g:,.‘_)YJJJLgQ‘ ﬁ/ g Byvés_.u&})l.@.“” ‘M l&j)‘rg,w‘uxﬁ&;Z)‘gM‘;yj
Z;J‘uﬁﬁﬁ-:fﬁ;-’

“Dan di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah Dia menciptakan pasangan-pasangan untukmu
dari jenismu sendiri, agar kamu cenderung dan merasa tenteram kepadanya, dan Dia menjadikan

di antaramu rasa kasih dan sayang. Sungguh, pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda-
tanda (kebesaran Allah) bagi kaum yang berpikir”. (Kementerian Agama RI, 406).

awlz : Kata ayat adalah jamak dari ayah. Secara harfiah, kata itu berarti tanda.

Dalam ayat ini, ia bermakna tanda-tanda kebesaran Allah yang terdapat pada fenomena
alam, dalam hal ini terlihat pada pergaulan antara suami dan istri.

2 /W . . . . . . .
1322 : Kata ini berasal dari sakana, yang secara harfiah berarti diam atau tidak
bereaksi. Dari kata ini terbentuk pula kata sakinah, yang berarti tenang atau tenteram. Kata

2 /W . . . . . .
13:X22) dalam ayat ini diartikan kepada makna memberi kedamaian dan ketenteraman.

z

is>)3835: Dalam pemakaian sehari-hari, kedua kata ini sering diartikan kepada

kasih atau sayang. Akan tetapi, secara istilah kedua kata tersebut mempunyai makna yang
berbeda; mawaddah berasal dari kata wadda yang berarti al-hubb (menyukai atau
menyayangi). Sedangkan ar-rahmah berarti ar-riggah wa at-ta‘atuf (simpati dan merasa iba
atau kasihan) (Yusuf, 237-238).

Surah Ar-Rim merupakan surah Makkiyah, sebab surah yang di dalamnya
ditemukan huruf-huruf Hijaiyyah/fawatih as-suwar/al-ahruf al-mugqatta‘ah selain surah Al-
Bagarah dan surah Ali ‘Imran, digolongkan ke dalam surah Makkiyah (Amin Suma, 280).
Dalam pembicaraan tentang alam manusia, ayat-ayat yang berkategori Makkiyah dapat
dibagi pada dua periode penurunan. Periode pertama, yakni lebih fokus pada penjelasan
tentang asal penciptaan manusia, proses pembentukan kejadiannya serta tahapan
pertumbuhannya. Periode kedua, lebih menekankan uraian tentang manusia sebagai sosok



Reaktualisasi Pemahaman Hakikat dan Tujuan Perkawinan Menuju Keluarga Sakinah ” 283

makhluk hidup setelah melalui tahapan-tahapan yang diuraikan dari ayat-ayat periode
pertama. Dengan kedua model paparan ini Alquran menjelaskan tentang berbagai bentuk
kekuasaan dan keagungan Allah SWT, keuniversalan ilmu-Nya, serta kesempurnaan
kebijaksanaan-Nya. Adapun tujuan utama yang ingin dicapai pada ayat-ayat Makkiyah
adalah seruan kepada pengesaan Allah, pembuktian kebenaran nubuwah dan risalah
kenabian serta pembuktian kebenaran akan datangnya hari berbangkit (Hijazi, 2010: 157-
158).

QS. Ar-Ram [30]: 21 menjelaskan bahwa di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya dan
bukti-bukti kebesaran-Nya yaitu, Dia menciptakan pasangan untuk bapak kamu (Adam)
dari dirinya, agar Adam merasa tenteram kepadanya, yaitu dengan menciptakan Hawa
dari salah satu tulang rusuk Adam. Demikian menurut riwayat berikut ini:

Bisyr menceritakan kepada kami, ia berkata: Yazid menceritakan kepada kami, ia

2 E S

berkata: Sa’id menceritakan kepada kami dari Qatadah, tentang ayat, ’éj}Tvi@.@l ot ﬁ

C*;l; ol ;5:/‘_;\;;.53 “Dan di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah Dia menciptakan

pasangan-pasangan untukmu dari jenismu sendiri”, ia berkata “Allah menciptakan
pasanganmu dari salah satu tulang rusukmu” (Ath-Thabari, 2009: 625-626).

Secara zahirnya ayat ini menjelaskan tanda-tanda kebesaran dan kekuasaan Allah
kepada manusia. Realitas yang ada pada manusia, dalam hal ini tatanan hidup berumah
tangga, dijadikan Alquran sebagai media dalam menjelaskan hal tersebut. Artinya,
fenomena yang terjadi dan dirasakan oleh seorang suami terhadap istri dan istri terhadap
suami, yang masing-masing mendapat ketenangan dari yang lain adalah sebagian dari
tanda kekuasaan dan kebesaran Tuhan (M. Yusuf, 238).

Ayat ini juga mengandung ajaran bahwa penciptaan manusia berpasang-pasangan,
kemudian terbentuknya suatu keluarga merupakan pemberian ketenangan oleh yang
yang satu terhadap yang lain. Suami mendapat ketenangan dari istri dan istri juga
mendapatkan ketenteraman dari suami. Maka untuk mewujudkan ketenteraman bagi
semua pihak, baik suami maupun istri, Alquran mengajarkan agar kedua-duanya saling
bergaul dengan baik sebagaimana dalam QS. An-Nisa [4]: 19.

SR R
“...Dan bergaullah dengan mereka menurut cara yang patut....” (Kementerian Agama RI, 80)

Alquran juga menggambarkan bahwa keterkaitan suami dengan istri bagaikan
keterkaitan antara manusia dengan pakaian sebagaimana yang dalam QS. Al-Baqgarah [2]:
187, (Yusuf, 238-239).

“...Mereka adalah pakaian bagimu, dan kamupun adalah pakaian bagi mereka....”

Untuk mendapatkan ketenangan hidup berkeluarga, masing-masing suami istri
harus berfungsi sebagai pakaian bagi yang lain. Agar kerukunan, kedamaian serta
ketenangan dalam hidup berkeluarga tercipta, masing-masing suami dan istri harus
memberikan perlindungan kepada pasangannya. Demikian pula, masing-masing suami
dan istri harus memberikan keindahan kepada pasangannya, sehingga masing-masing
merasa terlindungi dan memperoleh keindahan itu. Maka ketika itu, rumah baginya



284 || Jurnal Integrasi mu Syari‘ah, Volume 3, Nomor 2, Mei-Aqustus 2022

merupakan surga dan tiada tempat yang paling tenang baginya selain dari tinggal di
rumah sendiri (Yusuf, 239).

Z . = Zg « 2 s T . . . . .
Firman-Nya Ze>)3 835+ «&=n Ja>3 “Dan Dia menjadikan di antaramu rasa kasih

dan sayang” maksudnya adalah dengan menjalin hubungan kekeluargaan dengan
pernikahan di antara kamu, dijadikannya kasih sayang di antara kamu. Dengan itulah
kamu menjalin hubungan. Dengan itu pula Dia jadikan rahmat di antara kamu, sehingga
kamu saling menyayangi (Ath-Thabari, 626).

Selanjutnya firman-Nya ¢ jj.i.;:.; /,/e}/EJ el ’6 Z;l “Sungguh, pada yang demikian

itu benar-benar terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi kaum yang berpikir”
maksudnya adalah sesungguhnya dalam tindakan Allah itu terdapat pelajaran dan
nasihat bagi kaum yang mau memikirkan tanda-tanda kebesaran Allah dan bukti-bukti
kebenaran-Nya. Dengan itulah mereka mengetahui bahwa Allah pasti melaksanakan
kehendak-Nya dan tidak ada yang dapat menghalangi kehendak-Nya (Ath-Thabari, 626).

Allah menganugerahi pasangan suami istri potensi untuk menjalin mawaddah dan
rahmah sebagaimana yang tersirat dalam QS. Ar-Ram [30]: 21. Potensi cinta kasih,
mawaddah dan rahmah yang dianugerahkan Allah kepada pasangan suami istri adalah
untuk satu tugas yang berat tetapi mulia. Agar tugas tersebut dapat dipikul, maka Allah
menciptakan naluri kecenderungan kepada lawan seks, anak, dan aneka harta benda.
Naluri kecintaan kepada lawan seks itulah yang menjadikan manusia mampu
melanjutkan generasi dan membangun dunia ini (Shihab, 2013: 79).

Kata “sakinah” berarti ketenangan, atau antonim kegoncangan. Manusia menyadari
bahwa hubungan yang dalam dan dekat dengan pihak lain akan membantunya
mendapatkan kekuatan dan membuatnya lebih mampu menghadapi tantangan. Karena
alasan-alasan inilah maka manusia menikah, berkeluarga, bahkan bermasyarakat dan
berbangsa. Keberpasangan manusia bukan hanya didorong oleh desakan naluri seksual
tetapi lebih dari itu, yakni dorongan kebutuhan jiwanya untuk meraih ketenangan.
(Shihab, 2013: 79).

Adapun kata mawaddah berasal dari wadda-yawaddu yang berarti mencintai sesuatu
dan berharap untuk bisa terwujud (mahabbatusy-syai” watamanni kaunihi). Kata rahmah yang
berarti kasih sayang (riggah) adalah dianugerahkan oleh Allah kepada setiap manusia.
Artinya dengan rahmat Allah tersebut manusia akan mudah tersentuh hatinya jika
melihat pihak lain yang lemah atau merasa iba atas penderitaan orang lain (Lajnah, 67-70).
Dengan adanya rahmah dalam kehidupan keluarga, masing-masing suami dan istri akan
sungguh-sungguh, bahkan bersusah payah demi mendatangkan kebaikan bagi
pasangannya serta menolak segala yang mengganggu dan mengeruhkannya (Shihab, 91).

Term sakinah mawaddah wa rahmah dalam Alquran lebih pada menyangkut pada
upaya uraian sebuah ungkapan “keluarga ideal”, sebagai bagian terpenting dari potret
keluarga ideal sekaligus selaras dengan Alquran. Kemudian atas dasar ketiga term
tersebut pasangan suami istri melahirkan keturunan, membentuk serta membina generasi
yang salih-salihah (Wasman, 2011, 29-44).

Ayat di atas mengandung pelajaran penting bahwa manusia adalah makhluk yang
memiliki kemampuan untuk berketurunan sebagaimana makhluk hidup lainnya. Hanya
saja, dalam tataran prosesnya manusia berbeda dengan binatang. Ada aturan yang harus



Reaktualisasi Pemahaman Hakikat dan Tujuan Perkawinan Menuju Keluarga Sakinah ” 285

dipenuhi sebelumnya, yakni melalui sebuah perkawinan yang sah. Melalui perkawinan
yang sah itulah manusia akan memperoleh ketenteraman. Dari sinilah kemudian muncul
rasa saling menyayangi dan mengasihi, sehingga keduanya bisa memiliki keturunan.
Term yaskunu dalam ayat di atas dirangkai dengan huruf ila ({}), bukan dirangkai dengan

inda (3¢), yang berarti ketenangan itu bersifat batin/rohani, bukan fisik. Di samping itu,

susunan redaksi tersebut (yaskunu+ili) juga mengindikasikan hilangnya kegoncangan dan
gejolak jiwa yang sangat menggelisahkan (Lajnah, 74).

Sakinah sebagai tujuan perkawinan tidak diungkapkan dengan kata benda (isim),
akan tetapi dengan bentuk kata kerja (taskunu/yaskunu), yang menunjukkan arti hudis
(kejadian baru) dan tajaddud (memperbaharui). Artinya, sakinah bukan sesuatu yang
sudah jadi atau sekali jadi, namun ia harus diupayakan secara sungguh-sungguh
(mujahadah) dan terus-menerus diperbaharui (Lajnah, 75).

Pertemuan dua jenis kelamin yang dijalin melalui perkawinan akan melahirkan
kedamaian, ketenangan, dan ketenteraman. Kemudian interaksi antara keduanya secara
aktif inilah yang akan melahirkan rasa cinta (mawaddah). Istilah mawaddah, dalam konteks
ayat ini, mengacu pada penjelasan sebelumnya, adalah mengandung dua makna sekaligus
yaitu mahabbah (cinta) dan tamanni kaunihi (keinginan untuk mewujudkan). Atau dengan
kata lain, perasaan saling mencintai itulah yang mendorong masing-masing pihak untuk
saling mendekat. Oleh karena itu mawaddah bukanlah cinta biasa yang terkadang timbul
tenggelam, bahkan pupus sama sekali. Mawaddah, meminjam istilah M.Quraish Shihab,
adalah “cinta plus”. Sebab, ketika seseorang yang sudah dipenuhi perasaan mawaddah,
maka cintanya akan sangat kukuh dan tidak mudah putus, sebab hatinya senantiasa
lapang dari kehendak buruk (Lajnah, 76). Dari rasa cinta yang mendalam tersebut,
masing-masing pihak bertekad untuk melakukan yang terbaik dan berkorban untuk
pasangannya. Di sinilah perkawinan yang bertujuan membentuk keluarga yang sakinah
akan senantiasa diliputi dengan rahmah, yaitu kondisi psikologis yang mendorong
seseorang untuk melakukan yang terbaik kepada pihak lain (Lajnah, 76).

Berdasarkan hal tersebut, maka telah jelas bahwa hubungan suami dan istri adalah
hubungan cinta dan kasih sayang, dan bahwa ikatan perkawinan pada dasarnya tidak
dapat dibatasi hanya dengan pelayanan yang bersifat material dan biologis saja.
Pemenuhan kebutuhan material, seperti makanan, pakaian, tempat tinggal dan lain-
lainnya, hanya sebagai sarana untuk mencapai kebutuhan yang lebih mulia dan tinggi,
yakni kebutuhan rohani, cinta, kasih sayang, dan barakah dari Allah (Nasution, 39).

Untuk mendapatkan ketenteraman bagi suami istri, Allah membekalinya dengan
suatu perasaan cinta dan kasih sayang di antara mereka berdua (M. Yusuf, 240). Inilah
yang menurut penulis merupakan tujuan perkawinan dalam QS. Ar-Ram [30]: 21,
ketenteraman kehidupan rumah tangga (sakinah) yang berlandaskan cinta dan kasih
sayang yang dianugerahkan oleh Allah, yakni mawaddah wa rahmah sebagaimana
disebutkan ayat Alquran tersebut, perasaan ini harus dihidupkan dalam rumah tangga
oleh suami terhadap istrinya begitu juga sebaliknya istri terhadap suaminya.

Reaktualisasi Pemahaman Hakikat dan Tujuan Perkawinan dalam Mewujudkan
Keluarga Sakinah

Reaktualisasi berasal dari akar kata aktual, dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia aktual
berarti betul-betul ada (terjadi), sesungguhnya, sedang menjadi pembicaraan orang



286 || Jurnal Integrasi mu Syari‘ah, Volume 3, Nomor 2, Mei-Aqustus 2022

banyak, baru saja terjadi, atau masih baru (Kemendikbud, 2017). Sedangkan reaktualisasi
sendiri bermakna proses, perbuatan mengaktualisasikan kembali, penyegaran dan
penilaian nilai-nilai kehidupan masyarakat (Kemendikbud, 2017). Reaktualisasi dalam
bahasan ini bermakna mengaktualsisasikan dan menyegarkan kembali pemahaman
tentang hakikat dan tujuan perkawinan.

Problematika rumah tangga di Indonesia dewasa ini salah satunya adalah tingginya
angka perceraian dan cenderung terus meningkat setiap tahunnya. Menurut Badan Pusat
Statistik angka perceraian di Indonesia tahun 2013 adalah 324.247, pada tahun 2014
sebanyak 344.237 pasangan yang bercerai dan pada tahun 2015 mengalami peningkatan
kembali, yakni 347.256. Hal ini patut mendapatkan perhatian dari berbagai pihak untuk
merespon problem tersebut. Dalam ajaran Islam, sejatinya Allah tidak menyukai

terjadinya perceraian. Sebagaimana yang diriwayatkan oleh Abu Dawud, Rasulullah saw.
bersabda:

tply oo dsg 2 0 0y 05 il e 06 oy e 0 e o0 2 5k o3 2 Db 3 o
RESVN
Dari Mubharib bin Ditsar dari Ibnu Umar ra. dari Nabi saw. beliau bersabda: “Perkara
halal yang paling dibenci oleh Allah adalah talak.” Hadis ini dikeluarkan oleh Ibnu
Majah (Abu Dawud, 1992: 87-88).
Oleh sebab itu, pasangan suami istri harus sebisa mungkin mempertahankan
keharmonisan rumah tangga demi kelangsungan hidup keluarga (Darwati, 2010: 3).
Problematika perkawinan di atas secara tidak langsung disebabkan oleh semakin

memudarnya pemahaman tentang hakikat dan tujuan perkawinan itu sendiri.
Perkawinan mempunyai tujuan untuk mendapatkan ketenteraman bagi suami istri

yang berlandaskan cinta dan kasih sayang yang dianugerahkan Allah sebagaimana dalam

QS. Ar-Ram [30]: 21 disebutkan |55 L@;JI\;K.’M:J/ PV g:a}: V.ié:.:u Dalam sebuah ikatan
pernikahan dibutuhkan adanya sikap saling sayang menyayangi, saling menghargai dan
saling menghormati pasangan. Salah satu yang menjadi sumber utama perceraian terjadi
adalah karena dalam pernikahan sudah tidak ada lagi rasa tersebut (Darwati, 2010: 3).

Alquran telah menyebut akad nikah sebagai U//a..l.cl_:_.._» (QS. An-Nisa [4]: 21). Sehingga

menjaga ikatan pernikahan merupakan nilai yang agung dalam Islam.

Ikatan pernikahan memiliki substansi untuk menaati perintah Allah serta sunnah
Rasul-Nya. Islam menuntun agar perkawinan itu permanen, langgeng dan agar hubungan
antara suami istri terus berlangsung Inilah yang digambarkan dalam QS. An-Nisa [4]: 24,
perempuan yang halal dinikahi selain yang diharamkan tersebut pada ayat ini adalah
dengan jalan nikah yang permanen yang dikenal dalam Islam, bukan nikah temporer.

Mengaktualisasikan dan menyegarkan kembali pemahaman masyarakat tentang
hakikat dan tujuan perkawinan diharapkan dapat mencegah berbagai problematika dalam
rumah tangga khususnya perceraian. Hal ini dilakukan dengan memahami nilai-nilai
agung dalam pernikahan dan menyadari bahwa menjalani kehidupan rumah tangga tidak
hanya berdimensi horizontal tetapi juga berdimensi vertikal yaitu suatu ibadah kepada
Allah swt. akan membawa pada kehidupan rumah tangga yang bahagia.



Reaktualisasi Pemahaman Hakikat dan Tujuan Perkawinan Menuju Keluarga Sakinah ” 287

Keluarga sering disebut sebagai institusi terkecil yang ada dalam masyarakat. Di
dalamnya dapat ditelusuri banyak hal, mulai dari hubungan antarindividu, hubungan
otoritas, pola pengasuhan, pembentukan karakter, masuknya nilai-nilai masyarakat, dan
lain-lain (Karlinawati, 2010: 3). Perkawinan dimaksudkan untuk mencapai keadaan
keluarga sakinah berdasarkan QS. Ar-Ram [30]: 21. Keluarga sakinah tersebut merupakan
dambaan bagi setiap pasangan suami istri. Definisis keluarga sakinah menurut Pasal 1
ayat (3) Peraturan Direktur Jenderal Bimbingan Masyarakat Islam No.: Dj.I1/542 Tahun
2013 adalah keluarga yang didasarkan atas perkawinan yang sah, mampu memenuhi
hajat spiritual dan material secara serasi dan seimbang, diliputi suasana kasih sayang
antara internal keluarga dan lingkungannya, mampu memahami, mengamalkan, dan
memperdalam nilai-nilai keimanan, ketakwaan, dan akhlakul karimah (Nasution, 2015:
182). Keluarga sakinah memiliki syarat yakni berhiaskan mawaddah dan rahmah. Di
antara indikator keluarga sakinah adalah berjalannya fungsi keluarga.

Keluarga menjalankan fungsi yang penting bagi keberlangsungan masyarakat dari
generasi ke generasi (Lestari, 2014: 22). Para ahli merumuskan beberapa fungsi yang harus
dijalankan seluruh anggota keluarga, khususnya dan diawali oleh orang tua. Secara
sosiologis ada yang menyebut sepuluh fungsi keluarga, yakni: fungsi biologis, fungsi
ekonomi, fungsi kasih sayang, fungsi pendidikan, fungsi proteksi atau perlindungan,
fungsi sosialisasi, fungsi religius, fungsi pendidikan, fungsi rekreasi dan fungsi
keberagamaan (Lestari, 2014: 22).

Model keluarga sakinah tidak datang dengan sendirinya. Ia harus dibangun oleh
kedua partner yang menjadi tepian hidup. Menyala atau tidaknya api cintanya, kuat atau
lemahnya cinta, tergantung dari niat dan kemauan kedua manusia yang merupakan tiang
keluarga (Enung Asmaya, 2012). Sehingga menurut penulis diperlukan komitmen untuk
menjaga agar fungsi keluarga tetap berjalan dengan baik, yang pada akhirnya akan
mewujudkan keluarga yang sakinah.

KESIMPULAN

Hakikat perkawinan menurut QS. An-Nisa [4]: 21 adalah bahwa perkawinan merupakan
akad yang sangat kuat atau misagan galizan, yang memiliki substansi untuk menaati perintah
Allah serta sunnah Rasul-Nya, yaitu mewujudkan rumah tangga yang mendatangkan
kemaslahatan. QS. An-Nisa [4]: 24 menggambarkan pernikahan yang disyariatkan Islam adalah
bersifat permanen, selain untuk memenuhi kebutuhan biologis secara terhormat, perkawinan
juga memiliki tujuan untuk menjaga kehormatan sesuai dengan yang disyariatkan Islam.
Adapun QS. Ar-Ram [30]: 21 menggambarkan tujuan perkawinan, yakni untuk mendapatkan
ketenteraman bagi suami istri yang berlandaskan cinta dan kasih sayang yang dianugerahkan
Allah. Reaktualisasi pemahaman hakikat dan tujuan perkawinan merupakan salah satu upaya
yang dapat dilakukan untuk mencegah terjadinya berbagai problematika rumah tangga,
khususnya perceraian, yakni dengan memahami nilai-nilai agung dan menyadari bahwa
perkawinan tidak hanya berdimensi horizontal tetapi juga berdimensi vertikal sebagai ibadah
kepada Allah swt. Keluarga sakinah memiliki syarat yakni berhiaskan mawaddah dan rahmah.
Indikator keluarga sakinah yakni berjalannya fungsi keluarga. diperlukan komitmen untuk
menjaga agar fungsi keluarga tetap berjalan dengan baik, yang pada akhirnya akan
mewujudkan keluarga yang sakinah.



288 || Jurnal Integrasi mu Syari‘ah, Volume 3, Nomor 2, Mei-Aqustus 2022

DAFTAR PUSTAKA

Abu. D. (1992). Mukhtashar Sunan Abi Dawud:Tarjamah Sunan Abi Dawud Jilid 3, Penerjemah
Bey Arifin dan A. Syinqithy Djamaluddin, Semarang: CV. Asy-Syifa’.

Asmaya, E. (2012). Implementasi agama dalam mewujudkan keluarga sakinah. Komunika:
Jurnal Dakwah dan Komunikasi, 6(1).

As-Suyuthi, J. (2008). Asbabun Nuzul; Sebab Turunnya Ayat Al-Quran. Gema Insani.

Ath-Thabari, A.J. (2009). Tafsir Ath-Thabari. Juz XIX & XX, Mesir: Dar al-Qalam, tt.

Baqi, M. F. A. A, & Fu’ad, M. (2012). Al-Lu'lu wal Marjan Kumpulan Hadist Shahih
Bukhari Muslim. Solo: Insan Kamil.

Darwati. (2010). Terapi Pasca Perceraian: Solusi Pra, Proses, Hingga Pasca Perceraian, Jakarta
Selatan: PT. Java Pustaka Media Utama.

Djazimah, S., & Hayat, M. J. (2019). Pelaksanaan Kursus Pranikah Di Kota Yogyakarta:
Urgensitas, Efektivitas Hukum, Dan Tindakan Sosial. Al-Ahwal: Jurnal Hukum
Keluarga Islam, 11(1), 59-68.

Indonesia, K. A. R. (2013). Al-Qur’anulkarim Magqdis: Mushaf Al-Qur’an Tajwid dan
Terjemah. Bandung: Cordoba Internasional-Indonesia.

Kemendikbud, KBBI Daring, https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/hakikat, diakses pada
17 November 2017.

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, Membangun Keluarga Harmonis: Tafsir Al-Qur’an
Tematik, Jakarta: Penerbit Aku Bisa, 2012.

Lestari, S. (2016). Psikologi Keluarga: Penanaman Nilai dan Penanaman Konflik dalam Keluarga.
Prenada Media.

Mahali, A. M. (1989). Asbabun nuzul: studi pendalaman al-Quran. Rajawali Pers.

Nasution, K. (2015). Peran Kursus Nikah Membangun Keluarga Sejahtera. AHKAM: Jurnal
Ilmu Syariah, 15(2).

Nasution, K., & Suami, I. T. R. (2004). Istri (Hukum Perkawinan I) Dilengkapi Perbandingan
Undang-undang Negara Muslim. Yogyakarta: Tazzafa Academia.

Nuroniyah, W., & Salikin, A. D. (2011). Hukum Perkawinan Islam di Indonesia:
Perbandingan Figh Dan Hukum Positif.

Rahman, Y. Analisis Kisah Nabi Nuh Dalam Al-Qur’an (Pendekatan Narrative Criticism: Ah
Johns) (Bachelor's thesis).

Rosyadi, A. R. (2006). Formalisasi Syariat Islam dalam Perspektif Tata Hukum Indonesia. Ghalia
Indonesia.

Sa, S., & Afandi, A. A. A. (2017). Pengembalian Mahar Berganda Karena Pembatalan
Khitbah dalam Pandangan Islam: Analisis terhadap Persepsi dan Praktek
Masyarakat Kuta Baro Aceh Besar. Samarah: Jurnal Hukum Keluarga dan Hukum
Islam, 1(1), 129-147.

Saebani, B. A. (2013). Figh Munakahat I cet ke-7. Bandung: Pustaka Setia.

Shihab. M.Q. (2013). Pengantin Al-Qur’an, Jakarta: Lentera Hati

Silalahi, K., & Meinarno, E. A. (2010). Keluarga Indonesia Aspek Dinamika Zaman.

Suma, M. A. (2013). Ulumul Qur’an. Jakarta: Rajawali Pers.

Yusuf, K. M., Zirzis, A., & Nurlaili, S. F. (2013). Tafsir Ayat Ahkam: Tafsir Tematik Ayat-
Ayat Hukum.



https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/hakikat

