
KOMPROMI HUKUM ISLAM DAN ADAT DALAM KEWARISAN PUSAKA 

TINGGI DI MINANGKABAU 

 

Nuzul Iskandar 

Institut Agama Islam Negeri Kerinci 

   nuzul.iskandar@gmail.com 

 

Abstract: This article is intended to explain the concept of pusaka tinggi in Minangkabau which is the result of 
a compromise between Islamic law and customary law. This study is a literature study on several 
manuscripts, consisting of al-Da’i al-Masmu’ fi Radd ala Man Yuritsu al-Ikhwah wa Awlad al-
Ikhwah Ma’a Wujud al-Ushul wa al-Furu’, al-Manhaj al-Masyru’, and Jauhar al-Faridah fi al-
Ajwabah al-Mufidah by Syekh Ahmad Khatib al-Minangkabawi; Sendi Aman Tiang Selamat 
and al-Fara’id by Syekh Abdul Karim Amrullah; and the writings of Mahjoeddin Datuk Soetan 
Maharadja which spread in several print media at that time. The results of the study show that the 
concept of pusaka tinggi in Minangkabau was born from a process of fierce debate, not only between 
religious leaders and traditional leaders, but also between fellow religious leaders, even between teachers 
and students. Initially, this debate was considered as an attempt to weaken the customary inheritance 
system applied by the Minangkabau people, but in reality it became a reinforcement of the existence of 
this inheritance. This debate actually provides additional legitimacy for the Minangkabau inheritance 
system, from previously only relying on customary legitimacy to having both customary and religious 
legitimacy, and then later being referred to as pusaka tinggi. 

Kata kunci: High Heritage; Islamic Inheritance; Legal Compromise; Minangkabau Custom  

PENDAHULUAN  

raktik pembagian harta warisan menurut Adat Minangkabau memicu perdebatan pada 
cukup Panjang semenjak akhir abad ke-18 sampai awal abad ke-20 (Abdullah, 2007). 
Perdebatan tersebut tidak hanya terjadi antara kaum ulama dan kaum adat, tetapi juga 

antar sesama ulama. Jika dipetakan, terdapat tiga kubu dengan corak pandangnya masing-
masing pada masa itu. Pertama, kelompok yang menentang norma kewarisan adat 
(Minangkabau) dengan alasan bahwa ia bertentangan dengan hukum Islam. Kedua, kelompok 
yang menolak norma kewarisan Islam karena menganggap ia akan merusak norma adat. 
Ketiga, kelompok yang menengahi dua arus perdebatan dengan memunculkan satu tawaran 
jalan tengah di antara mereka, yaitu kompromi hukum Islam dan hukum adat dalam hal 
kewarisan. 

Kelompok pertama terwakilkan pada sosok Ahmad Khatib al-Minangkabawi (Ilyas, 2017; 
Wirman, 2019). Bagi Ahmad Khatib, harta di Minangkabau yang diwariskan melalui sistem 
kewarisan adat adalah harta syubhat yang haram dimanfaatkan (Indrawati, 2016). Ahmad 
Khatib menulis risalah dengan judul “al-Da’i al-Masmu’ fi al-Radd ‘ala Man Yuritsu al-Ikhwah wa 
Awlad al-Akhwat ma’a Wujud al-Ushul wa al-Furu’“ (1309 H./ 1890 M.) untuk mengemukakan 
pandangannya ini. Ahmad Khatib pun tidak berkeinginan lagi untuk pulang kampung kecuali 
adat matrilineal itu dan sistem kewarisannya disesuaikan dengan hukum Islam (Kato, 2005). 

P 



 

484 ║ Jurnal Integrasi Ilmu Syari‘ah, Volume 3, Nomor 3, September – Desember 2022
 

Pandangan Ahmad Khatib disetujui oleh H. Agus Salim dan Syekh Tahir Jalaluddin al-Azhari 
yang keduanya terhitung sebagai sepupunya (Hamka, 1985). 

Pendapat Ahmad Khatib dilawan oleh para pemuka adat yang tokoh utamanya saat itu 
adalah Datuk Soetan Maharadja, seorang tokoh adat yang dikenal juga sebagai “Bapak Pers 
Melayu”. Soetan Maharadja ia juga familiar sebagai tokoh adat yang antusias membangkitkan 
negerinya dengan mengedepankan nilai-nilai adat. Atas itu pula ia akhirnya dijuluki sebagai 
“datuak bangkit”. Ia membangun gerakan melalui organisasi, institusi Pendidikan, dan surat 
kabar. Dari beberapa surat kabar yang diterbitkan, ia sering mencantumkan ajakan-ajakan 
kepada masyarakat Minang untuk memajukan negeri dan mempertahankan adat-istiadat. 
Beberapa peneliti bahkan mengklaim bahwa perjalanan rakyat Minangkabau di akhir abad ke-
19 sampai awal abad ke-20 terkait erat dengan sosoknya (Nofrianti & Mirdad, 2018). 

Sementara itu, sejumlah murid Ahmad Khatib yang sudah Kembali ke Minangkabau 
memiliki pandangan berbeda. Satu di antaranya adalah Syekh Abdul Karim Amrullah (w.1945) 
(Hasanah, Afianah, & Salik, 2021; Muslim, 2021). Syekh Abdul Karim Amrullah dinilai sebagai 
representasi kelompok ketiga dalam dialektika pemikiran hukum kewarisan di Minangkabau 
ini. Meskipun juga dikenal sebagai ulama yang berpendirian kuat dan keras (Hadler, 2008), 
Abdul Karim berpendapat bahwa harta pusaka orang Minangkabau tidak terhitung sebagai 
harta syubhat (Amrullah, 1924). Bagi Abdul Karim, harta pusaka orang Minangkabau tidak 
sama dengan harta pencarian, tetapi bisa disetarakan dengan harta wakaf yang pernah 
diberlakukan oleh Umar ibn al-Khattab di Khaibar. Harta itu boleh dimanfaatkan untuk 
keperluan publik, namun dilarang untuk dimanfaatkan untuk kepentingan pribadi.  

Pandangan Abdul Karim disetujui oleh murid Ahmad Khatib lainnya, satu di antaranya 
adalah Syekh Sulaiman ar-Rasuli (w.1970) (Asril, 2018; Sarwan, 2012; Syarifuddin, 1984), 
seorang ulama ikon tradisional Minangkabau yang dalam berbagai hal di bidang keagamaan 
berseberangan dengan Abdul Karim. Abdul Karim adalah lokomotif pergerakan kaum muda di 
Minangkabau yang aktif mengampanyekan purifikasi Islam dan menghapus praktik yang 
dinilai sebagai tahayul, bid’ah, dan khurafat. Abdul Karim sering bersama-sama dengan dua 
rekannya, Muhammad Jamil Jambek dan Abdullah Ahmad, sehingga mereka sering dijuluki 
sebagai “Tiga Serangkai”. Sementara itu, Sulaiman ar-Rasuli adalah ulama dari kelompok kaum 
tuo yang berupaya mempertahankan corak Islam tradisional di Minangkabau sekaligus 
menentang gerakan-gerakan Abdul Karim bersama teman-temannya (Djamal, 2022; Hamka, 
1961; Noer, 1991). Walau demikian, kedua kelompok ulama ini memiliki kesamaan pemikiran 
dalam hal kewarisan harta pusaka ini.  

Persoalan dan perdebatan seputar harta pusaka di Minangkabau telah mendapat 
perhatian serius banyak peneliti. Sejumlah peneliti mengidentifikasi bahwa pada awalnya 
semua harta di Minangkabau adalah harta pusaka tinggi yang tidak dapat diperjualbelikan 
atau diwariskan terhadap anak, barulah dalam perkembangannya kemudian sedikit demi 
sedikit harta tersebut mengalami perubahan sehingga dianggap ada yang menjadi harta 
pusaka rendah (Sabri & Hanifuddin, 2012). Ketika pengaruh Islam semakin menguat di tanah 
Minangkabau, persoalan ini semakin menjadi sorotan karena sistem kewarisan Minangkabau 
sangat kontras dengan norma kewarisan dalam Islam, sementara masyarakat Minangkabau 
menganut falsafah adat basandi syara’ syara’ basandi kitabullah (Rasidin, 2006; Wimra, 2017; 
Yuhaldi, 2022). Sejumlah peneliti melihat bahwa jika menggunakan pendekatan berbasis 
mashlahah dalam ushul fiqh, pada dasarnya sistem kewarisan di Minangkabau itu tidak 
bertentangan dengan syari’at, justru masih sejalan (Noviardi, 2020). 



  Kompromi Hukum Islam Dan Adat Dalam Kewarisan Pusaka Tinggi Di Minangkabau ║485

 

Harta pusaka tinggi di Minangkabau justru tidak dapat dilihat sebagai harta waris biasa 
yang harus diterapkan mekanisme kewarisan Islam. Fikih mawaris tidak mengatur mekanisme 
pewarisan terhadap harta yang status dan kondisinya seperti harta pusaka tinggi. Lain halnya 
jika statusnya sebagai harta pusaka rendah, barulah dapat diterapkan mekanisme kewarisan 
Islam (Firdawaty, 2018). Sejumlah tokoh agama dan ulama di Minangkabau mencari solusi atas 
persoalan ini. Satu di antaranya adalah Mahmud Yunus. Ia berpandangan bahwa status harta 
pusaka tinggi di Minangkabau adalah harta wakaf atau musabalah, karena pewarisannya 
melalui jalur perempuan dan tidak melibatkan laki-laki sama sekali (Eficandra, Mohamad, 
Samsudin, & Omar, 2018).  

Jika diidentifikasi lebih jauh, pandangan Mahmud Yunus tersebut berasal dari gurunya, 
Abdul Karim Amrullah, yang secara tertulis dalam karangannya Sendi Aman Tiang Selamat 
dan al-Faraidh. Namun, sejauh ini belum ditemukan kajian yang mengidentifikasi konsep 
kewarisan harta pusaka tinggi sampai ke Abdul Karim Amrullah tersebut. Jika ditelusuri lagi 
konteksnya mengapa Abdul Karim Amrullah mengemukakan konsep tersebut, ternyata itu 
adalah responnya terhadap gurunya, Ahmad Khatib, yang menyatakan bahwa harta pusaka di 
Minangkabau itu tidak sesuai dengan hukum Islam. Atas pertimbangan itulah, artikel ini 
hendak melihat bagaimana konsepsi harta pusaka tinggi itu muncul, serta dalam konteks sosial 
dan dinamika pemikiran yang seperti apa ia berkembang pertama kali.  

METODE PENELITIAN 

Artikel ini dihasilkan dari studi literatur tentang perdebatan antara ulama dengan ulama 
dan ulama dengan tokoh adat di Minangkabau pada awal hingga pertengahan abad ke-20 
dalam masalah kewarisan harta pusaka dengan berbagai dinamikanya. Perdebatan yang diteliti 
adalah perdebatan yang terekam dalam teks, yaitu kitab-kitab karangan Ahmad Khatib al-
Minangkabawi dan Abdul Karim Amrullah, serta artikel-artikel karangan Datoek Soetan 
Maharadja. Penelitian ini menggunakan data kualitatif, dengan pertimbangan bahwa objek 
penelitian ini cenderung akan digali pada aspek makna, faktor, dan model penalaran para 
tokoh yang terlibat dalam dinamika tersebut. 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari: dokumen karya Syekh Abdul Karim 
Amrullah yang berjudul “Sendi Aman Tiang Selamat” (1924) dan “al-Fara’idh” (1932); dokumen 
karya Syekh Ahmad Khatib al-Minangkabawi yang berjudul al-Da’i al-Masmu’ fi Radd ala Man 
Yuritsu al-Ikhwah wa Awlad al-Ikhwah Ma’a Wujud al-Ushul wa al-Furu’, al-Manhaj al-Masyru’, dan 
Jauhar al-Faridah fi al-Ajwabah al-Mufidah. Analisis data dilakukan melalui tahapan: penetapan 
desain penelitian, pengumpulan data, dan kontekstualisasi data. Data disajikan secara 
deskriptif-analitis. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Ulama Penentang Sistem Kewarisan Adat Minangkabau 
Dinamika seputar harta pusaka mengemuka di Minangkabau karena dipicu oleh 

pandangan sebagian kalangan yang memosisikan harta pusaka itu sebagai kebalikan dari 
norma kewarisan Islam. Pada posisi saling berhadapan itu, norma kewarisan Islam menjadi alat 
ukur dalam menilai norma kewarisan Minangkabau terkait sah atau tidaknya. Dapat 
dimaklumi bahwa Islam sebagai doktrin, ajaran, dan nilai diyakini lebih tinggi dari semua 



 

486 ║ Jurnal Integrasi Ilmu Syari‘ah, Volume 3, Nomor 3, September – Desember 2022
 

perilaku manusia, termasuk norma adat yang mereka terapkan. Respon terhadap penilaian 
inilah yang menimbulkan dinamika antar sesama ulama dan antar ulama dengan tokoh adat di 
awal abad ke-20 dan berlanjut hingga akhir abad tersebut (Noer, 1991). 

Selain problem perbedaan nilai, doktrin, atau ajaran, perbenturan norma kewarisan Islam 
dengan norma kewarisan adat adalah pertarungan ideologi reformisme dengan 
tradisionalisme. Reformisme Islam memproyeksikan kehidupan umat Islam pada masa awal 
yang dinilail paling ideal, sementara adat Minangkabau cenderung pada corak tradisionalisme 
yang melestarikan kebiasaan masa lalu dan sulit menerima berbagai perubahan. Pada awalnya 
ideologi reformisme adalah jalan tengah antara modernisme progresif dan tradisionalisme 
konservatif, namun kemudian ia cenderung menjadi aktif sebagaimana modernisme progresif, 
karena seorang reformis juga berarti seorang modernis, sedangkan tradisionalisme 
Minangkabau cenderung lebih pasif (sebagai objek) (Sharabi, 1970). Dalam konteks ini, sistem 
kewarisan Minangkabau adalah sistem kewarisan tradisional yang oleh para pengusung 
reformisme Islam hendak diubah dengan kewarisan Islam (fara’idh/fikih mawaris). Inilah titik 
awal perdebatan itu. 

Sosok yang tidak dapat dilupakan dari perdebatan ini adalah Syekh Ahmad Khatib al-
Minangkabawi (1855-1945), ulama kenamaan yang menjadi imam besar dan mufti Mazhab 
Syafi’i di Masjid al-Haram, Makah. Meskipun dilahirkan dan memiliki garis keturunan asli 
Minangkabau (Noer, 1991), namun Ahmad Khatib adalah seorang penentang yang sangat 
keras terhadap sistem kewarisan di tanah kelahirannya. Bagi Ahmad Khatib, harta orang 
Minangkabau yang mereka dapatkan melalui mekanisme kewarisan seperti yang biasa mereka 
terapkan merupakan harta syubhat dan haram dimanfaatkan. Karena itu, ia menilai bahwa 
selama ini orang Minang telah memakan harta haram (Khatib, 1890). Bukti kerasnya 
penentangan Ahmad Khatib, sekaligus teguhnya ia dengan pendapatnya, ia tidak mau pulang 
ke Minangkabau dan memilih untuk menetap di Makah sampai wafat pada 1916 (1334 H.) 
(Hamka, 1985). 

Sebagian pakar berpendapat bahwa Ahmad Khatib adalah orang pertama yang 
menentang sistem kewarisan tersebut dan karena pengaruhnya yang cukup luas, penantangan 
itu mendapat respon dan memicu perdebatan panjang di Minangkabau. Namun demikian, jika 
melihat pada karya-karyanya seputar kewarisan, Ahmad Khatib cenderung memosisikan diri 
sebagai pembantah atas pendapat orang-orang yang mempertahankan sistem kewarisan 
Minangkabau, bukan memulai perdebatan. Terkait ini, Ahmad Khatib menuliskan dengan 
bijak: 

“Mereka (orang Minangkabau) mengatakan bahwa mereka sudah mendapatkan begitu saja sistem 
kewarisan seperti  itu: kami tidak mau menentang/ berbeda dengan yang ada itu. . .” (Khatib, 1890). 

Dalam risalahnya, terdapat tujuh pokok pikiran yang diuraikan Ahmad Khatib yang 
semuanya bersifat respon terhadap tokoh yang berpendapat sebelumnya. Hal itu sejalan 
dengan pendapat yang dikemukakan Hamka bahwa perdebatan tentang harta pusaka sudah 
berlangsung di Minangkabau sebelum Syekh Ahmad Khatib menyebarkan karangan-
karangannya seputar isu tersebut. (Hamka, 1985). Bahkan, dalam risalah-risalahnya ditemukan 
beberapa kaidah fikih dan kaidah ushul fiqh yang mengindikasikan bahwa risalah ini tidak 
hanya ditujukan untuk masyarakat umum, tetapi juga untuk tokoh agama atau ulama, baik 
yang sepemikiran dengannya maupun yang menentangnya, mengingat uraian seputar kaidah 
fikih dan kaidah ushul fiqh adalah pembicaraan yang menuntut landasan keilmuan yang 
memadai, tidak untuk masyarakat awam.  



  Kompromi Hukum Islam Dan Adat Dalam Kewarisan Pusaka Tinggi Di Minangkabau ║487

 

Namun, siapapun yang mengawali perdebatan ini, Ahmad Khatib telah menjadi tokoh 
paling diperhitungkan dalam isu ini. Terdapat tiga karya khusus Ahmad Khatib untuk 
menanggapi isu ini, yaitu  (1) al-Da’i al-Masmu’ fi Radd ala Man Yuritsu al-Ikhwah wa Awlad al-
Ikhwah Ma’a Wujud al-Ushul wa al-Furu’; (2) al-Manhaj al-Masyru’; dan (3) al-Jauhar al-Faridah fi al-
Ajwabah al-Mufidah. Beberapa murid kepercayaannya pun mengawal pikiran-pikiran Ahmad 
Khatib di tanah Minangkabau, di antaranya Syekh Muhammad Jamil Jambek, Haji Abdullah 
Ahmad, Syekh Tahir Jalaluddin Azhari, termasuk Abdul Karim Amrullah yang kemudian 
dalam masalah waris pusaka tinggi memberikan respon yang berbeda.  

Ahmad Khatib yang dikenal luas karena kedalaman ilmunya pada dasarnya menjadi 
kebanggaan bagi masyarakat Minangkabau, apalagi ia menggunakan embel-embel 
Minangkabau di belakang namanya. Apalagi nama Ahmad Khatib selalu menjadi 
penyambung silsilah keilmuan para ulama besar di Nusantara pada zamannya. Namun 
nyatanya, tokoh yang dibanggakan itu justru melontarkan kritik terhadap aspek paling 
fundamendal bagi masyarakat Minangkabau. Kritik ini dikhawatirkan akan memberikan efek 
yang luas terhadap masyarakat Minangkabau, sehingga dapat menghancurkan sendi-sendi 
adat. Dari sinilah penentangan terhadap Ahmad Khatib mengemuka. Tidak heran kemudian 
jika Ahmad Khatib lebih dikenal lantaran penolakannya terhadap norma kewarisan pusaka 
tinggi di Minangkabau daripada pandangan-pandangannya yang lain, seperti penyangkalan 
terhadap beberapa pengalaman dalam tarikat naqsyabandiyah (Schrieke, 1973). 

 
Tokoh Pembela Adat Minangkabau 
Respon keras terhadap pemikiran Ahmad Khatib datang dari Mahjoeddin yang bergelar 

Datoek Soetan Maharadja, seorang ahli adat terkemuka yang rajin menyebarkan pikiran-
pikirannya melalui tulisan dan membangun banyak media pers di Minangkabau, hingga 
kemudian dikenal sebagai Bapak Pers Melayu. Selain itu, ia juga dikenal sebagai tokoh adat 
yang paling bersemangat menyebarkan gagasan-gagasan kebangkitan negerinya, hingga 
kemudian juga digelari dengan “datuak bangkit”. Kepedulian tersebut ia wujudkan melalui 
organisasi, pendidikan, dan penerbitan berbagai surat kabar. Setidaknya, dari berbagai surat 
kabar yang ia terbitkan, Soetan Maharadja selalu memuat ajakan-ajakan kepada segenap 
masyarakat untuk memajukan negeri, serta melestarikan adat-istiadat. Sering juga diklaim 
bahwa perjalanan rakyat Minangkabau pada akhir abad ke-19 dan dekade kedua abad ke-20 
tidak dapat dilepaskan dari sosok datuak ini. 

Datoek Soetan Maharadja lahir pada 27 November 1862, di Sulik Aia, Solok, dengan nama 
kecil “Mahjoeddin”. Awalnya gelar adatnya adalah “Datoeak Bendaharoe”, tetapi kemudian 
gelarnya berubah menjadi “Datoeak Soetan Maharadja”. Ayahnya bergelar Datoeak Bandaro, 
seorang tuanku laras di Sulik Aia yang juga ahli dalam adat. Datoeak Bandaro sering dinilai 
sebagai penentang para ulama, bahkan pernah melarang anggota kaumnya mengikuti puasa 
Ramadhan (Noer, 1991). Untuk menunjukkan ketidaksukaannya itu, secara terang-terangan ia 
mengadakan acara syukuran dalam bentuk makan Bersama pada bulan Ramadhan. 
Tindakannya ini menimbulkan kemarahan masyarakat di daerahnya yang menjunjung tinggi 
ajaran agama (Schrieke, 1973). 

Pendidikan dasar Mahjoeddin ditempuhnya di ELS (Europesche Lagere School) Padang, 
sebuah sekolah dasar yang didirikan Belanda pada masa itu. Sekolah ini hanya bisa diakses 
oleh orang-orang tertentu yang memiliki kedekatan dengan Belanda. Orang tua Mahjoeddin 
adalah salah satunya, sehingga Mahjoeddin bisa bersekolah di sini. Karena sedari kecil sudah 



 

488 ║ Jurnal Integrasi Ilmu Syari‘ah, Volume 3, Nomor 3, September – Desember 2022
 

hidup di lingkungan orang-orang yang memegang teguh adat, Mahjoeddin pun menjadi 
seorang ahli adat. Bahkan, tidak jauh berbeda dari ayahnya, Mahjoeddin menentang segala hal 
yang dinilainya akan menggerogoti adat istiadat, sekalipun ia harus bertentangan dengan para 
ulama. Haji Abdullah Ahmad sempat mendeskripsikannya sebagai “orang tak tentoe agamanja 
dan ta tentoe adatnja”. 

Datoek Soetan Maharadja sangat benci terhadap kaum muda di Minangkabau yang ia 
nilai sebagai pelanjut kaum Padri atau kelompok Wahabi. Selain alasan ideologis seperti itu, 
kebencian mahjoeeddin terhadap kaum agama dipicu masalah pribadi, yakni lantaran kakek 
buyutnya tewas dalam pertempuran dengan kaum Padri (Adam, 2003). Di sisi lain, ia adalah 
seorang penganut teosofi yang dikenal sebagai Tarekat Martabat Tujuh. Ajaran tarekat ini 
dinilai sesat oleh menurut para ulama kaum muda. 

Karir Datoeak Soetan Maharadja di pemerintahan Belanda berawal dari menjadi jaksa 
magang di Padang pada 1876. Tiga tahun setelah itu, ia dipercaya memegang jabatan juru tulis. 
Pada 1882, ia dipromosikan menjadi ajun jaksa di Indrapura (Adam, 2003). Tiga tahun di 
Indrapura, Datoeak Soetan Maharadja kembali ke Padang untuk menduduki jabatan sebagai 
ajun jaksa kepala. Lima tahun kemudian, ia pindah ke Pariaman dan menjabat sebagai jaksa. 
Pada 1892, Datoeak Soetan Maharadja meninggalkan profesinya sebagai pegawai 
pemerintahan dan memilih untuk mengembangkan aktifitas sosialnya di bidang jurnalistik dan 
organisasi kemasyarakatan.  

Ia kembali ke Padang untuk bekerja sebagai wartawan pada 1895. Mula-mula ia bekerja 
sebagai editor di koran Pelita Ketjil yang kemudian berubah nama menjadi Warta Berita. 
Datoeak Soetan Maharadja juga menjadi koresponden untuk Surat Kabar Bintang Hindia dan 
Majalah Insulinde, dan menjadi editor di Koran Tjahaja Soematra hingga tahun 1910. 

Pada bulan Januari 1911, Datoeak Soetan Maharadja mendirikan organisasi Perserikatan 
Orang Alam Minangkabau yang bertujuan untuk melestarikan adat istiadat Minangkabau. Di 
tahun yang sama, ia mendirikan surat kabar harian Oetoesan Melaju. Surat kabar ini menjadi 
saluran untuk menyuarakan gagasan-gagasan tentang kelestarian adat dan selalu menyediakan 
laporan khusus tentang budaya Minangkabau. Wajar kemudian jika surat kabar ini dinilai 
sebagai perpanjangan tangan kaum adat dalam menentang kaum padri dan Angkatan muda 
Minangkabau (Chaniago, 2010). 

Pada 1912, Datoeak Soetan Maharadja mendirikan surat kabar khusus kaum perempuan 
di Minangkabau yang bernama “Soenting Melajoe”. Surat kabar ini tercatat sebagai surat kabar 
pertama khusus perempuan di Sumatera sekaligus ditujukan untuk membangun kesadaran 
kaum perempuan Minang agar lebih maju dan modern. Surat kabar ini dipimpin oleh Roehana 
Koedoes yang merupakan anak didik Datoeak Soetan Maharadja. Soenting Melajoe ini pula 
yang mengangkat nama Roehana Koedoes sebagai wartawati pertama di tanah Melayu 
sekaligus perempuan pertama yang memimpin surat kabar.  

Datoeak Soetan Maharadja dikenal lantang menentang pemikiran-pemikiran Ahmad 
Khatib, tapi sebaliknya Ahmad Khatib juga lantang mengemukakan pikiran-pikirannya. 
Penentangan Datoeak Soetan Maharadja tidak hanya dalam masalah harta pusaka, tetapi 
hampir seluruh gagasan-gagasan pembaruan keagamaan Ahmad Khatib yang disebarkannya 
melalui kitab-kitab dan murid-muridnya. Bapak Pers Melayu ini juga menuangkan pikiran-
pikirannya dalam surat kabar Pelita Ketjil (1894) untuk membantah Ahmad Khatib. Dalam 
tulisan-tulisannya, Datoeak Soetan Maharadja selalu berupaya membangkitkan harga diri dan 
rasa cinta tanah air yang mendalam (chauvinisme) masyarakat Minangkabau (Schrieke, 1973).  



  Kompromi Hukum Islam Dan Adat Dalam Kewarisan Pusaka Tinggi Di Minangkabau ║489

 

Selain menggunakan media surat kabar, Datoeak Soetan Maharadja menghalangi gerakan 
Ahmad Khatib melalui perkumpulan rahasia yang disebut “Kongsi Adat”. Kelompok ini 
menyebut kelompok Muslim reformis sebagai “kongsi Padri” yang senantiasa mereka halangi 
gerakan-gerakannya. Di media, dinamika antara Oetoesan Melajoe melawan surat kabar al-
Munir yang diterbitkan oleh kalangan Islam reformis tampak sangat mengemuka pada 1911-
1913. al-Munir banyak menggugat hal-hal yang disakralkan oleh kaum adat, sebaliknya 
Oetoesan Melajoe senantiasa membantah dan memberikan perlawanan.   

Sebelumnya, Datoeak Soetan Maharadja juga telah mendirikan beberapa organisasi dan 
perkumpulan untuk mewujudkan pikiran-pikirannya, di antaranya Gerakan Medan 
Keramaian, perkumpulan Taman Penglipoer Lara, serta Kongsi Anak Radja-Radja. Di tahun 
1888, ia mendirikan Perhimpoenan Medan Keramaian Pariaman. Pada 1909, mahjoeddin 
mendirikan perkumpulan Medan Perdamaian Minangkabau Laras Nan Duo di Padang, 
sebuah organisasi untuk mewadahi pendirian bank simpan-pinjam untuk masyarakat 
Minangkabau. Pada September 1916, ia mendirikan Sarekat Adat Alam Minangkabau (SAAM) 
(Adam, 2003). 

Sejumlah penulis sejarah berpendapat bahwa rasa dendam Mahjoeddin terhadap 
kalangan ulama dimulai semenjak terbunuhnya kakeknya oleh kelompok Padri (Abdullah, 
2007), sehingga ia sering menyamakan setiap orang yang Kembali dari tanah Hijaz (Makah-
Madinah) sebagai penerus Padri atau penganut paham Wahabi. Mahjoeddin juga pernah 
menulis tentang penolakannya terhadap rencana memasukkan pelajaran agama ke sekolah-
sekolah pribumi yang saat itu hendak dilakukan pemerintah Belanda (Bahar, 1918).  

Datoeak Soetan Maharadja dan Ahmad Khatib pada dasarnya sama-sama melakukan 
gerakan pembaruan untuk kampung halamannya. Hanya saja, titik berangkat kedua tokoh ini 
jauh berbeda bahkan bertolak belakang. Gagasan pembaruan Ahmad Khatib berbasis pada al-
Qur’an dan Sunnah, sedangkan gagasan pembaruan Soetan Maharadja berlandaskan adat 
Minangkabau semata. Konsekuensi logis dari sebuah gerakan pembaruan adalah munculnya 
resistensi dari masyarakat, dan kedua corak gerakan pembaruan dari kedua tokoh ini sama-
sama menuai penolakan dari sejumlah masyarakat. Jika Ahmad Khatib mendapat penolakan 
dari kalangan ulama sendiri yang tidak sepemahaman dengannya, maka gerakan Mahjoeddin 
juga mendapat penolakan dari sejumlah tokoh adat yang berseberangan dengannya. Jika 
murid-murid Ahmad Khatib yang mengusung ide-ide reformisme menyebut kelompoknya 
sebagai kaum muda, maka Mahjoeddin juga menyebut diri dan kelompoknya sebagai 
“kelompok muda” atau “kelompok progresif”. Istilah ini terinspirasi dari gerakan Kaum Muda 
di Turki yang menyebut lawannya sebagai kaum kuno dan konservatif (Abdullah, 1971). 

Kedua kelompok ini juga memiliki pandangan yang mirip tentang urgensi pendidikan 
bagi wanita. Setidaknya, kedua kelompok ini sama-sama berpendapat bahwa kaum 
perempuan berperan sangat penting dalam keluarga, sehingga perlu diberi Pendidikan yang 
layak dan memadai (Hadler, 2008). Bedanya, pendidikan yang diinginkan oleh Soetan 
Maharadja berlandaskan pada adat Minangkabau, sedangkan pendidikan menurut kalangan 
reformis Islam bersumber dari al-Qur’an dan Sunnah. Meskipun memiliki pandangan progresif 
bagi kemajuan dan perubahan, namun dalam konteks perdebatannya dengan kaum ulama, 
Datoeak Soetan Maharadja justru menganjurkan kembali ke adat Minangkabau (Dahlan, 
Rahzen, Hartanto, Yuliantri, & Raditya, 2015).  

Gagasan kemajuan diinterpretasikan kembali pada awal 1904, setelah Abdul Rivai, 
seorang mahasiswa medis asal Minangkabau di Belanda, menjadi editor Melayu Bintang 



 

490 ║ Jurnal Integrasi Ilmu Syari‘ah, Volume 3, Nomor 3, September – Desember 2022
 

Hindia. Jurnal tersebut sangat berpengaruh bagi kalangan Indonesia terpelajar. Ide kemajuan 
ini pada akhirnya menjadi pusat konflik intelektual tentang subjek yang bermacam-macam, 
seperti adat dan agama. Di sini, konflik tersebut berlangsung antara kelompok progresif 
dengan kelompok konservatif atau kelompok ulama modernis dengan ulama tradisionalis 
(Abdullah, 1971). Dua tahun setelahnya, yaitu pada 1906, respon terbuka pertama terhadap 
masalah kemajuan dan modernitas muncul dari kelompok “Melayu muda” di bawah 
pimpinan Datoeak Soetan Maharadja. Kelompok ini menyatakan bahwa kemajuan harus jadi 
perluasan dan artikulasi ide yang melekat pada adat Minangkabau yang asli, dan mereka 
mencela lembaga politik daerah pantai yang ada sebagai penyimpangan dari alam 
Minangkabau (Maharadja, 1917). 

Masih dalam rangka memajukan kaum perempuan, Datoeak Soetan Maharadja 
mendirikan sekolah tenun pertama pada 1909. Dalam tiga tahun berikutnya, terdapat sekitar 12 
sekolah tenun yang ia dirikan. Programnya berdasarkan ide bahwa kemajuan dan 
kesejahteraan wanita bisa dicapai dengan menghidupkan lagi warisan Minangkabau. 
Pendidikan untuk wanita adalah alat untuk menyadari tingginya status wanita dalam adat. 
Sebagai tindak lanjut dari gagasannya ini, berdirilah Soenting Melajoe pada 1911 di bawah 
pimpinan anak perempuannya, Ratna Djuita yang kemudian populer dengan nama Rohana 
Kudus. Surat kabar ini menyediakan forum publik pertama untuk wanita terpelajar 
Minangkabau (Abdullah, 1971). 

Terkait masalah kewarisan, dimana Ahmad Khatib lebih populer sebagai penentang 
kewarisan daripada penentang Tarekat Naqsyabandiyah, Datoeak Soetan Maharadja 
tampaknya tidak membantah secara khusus dan detail. Ia hanya membantah prinsip-prinsip 
umum bahwa hukum Islam, termasuk hukum kewarisannya (fara’idh) hanya akan 
melenyapkan adat Minangkabau jika ia diterapkan, apalagi dengan jalan paksaan atau 
kekerasan layaknya Padri. Datoeak Soetan Maharadja sengaja mendirikan Oetoesan Melajoe 
untuk menangkis serangan kaum muda Islam yang melancarkan ide-ide pembaruannya di 
Minangkabau, hingga kemudian Oetoesan Melajoe dikenal sebagai surat kabar kaum kuno 
(kaum tua/ kaum adat) di Minangkabau. 

Surat Kabar Oetoesan Melajoe mengusung slogan “Oentoek Kemadjoean Kepandaian, 
Keradjinan, Ilmoe Pengetahoean, Perosahaan Tanah, dan Perniagaan; Tegoehlah Setia Perserikatan Hati 
Antara Bangsa Anak Negeri dengan Orang Wolanda”. Kata-kata ini sekaligus menunjukkan bahwa 
haluan surat kabar ini adalah pro terhadap pemerintah Hindia-Belanda. Dalam artikel-artikel 
yang dimuat di dalamnya, seringkali Oetoesan Melajoe mendukung kebijakan-kebijakan 
pemerintah Hindia-Belanda di Minangkabau. Slogan-slogan yang mencerminkan harapan-
harapan pada belanda dan sang ratu pada dasarnya sudah lazim dalam berbagai surat kabar 
pada masa itu. Namun demikian, Datoeak Soetan Maharadja juga memiliki alasan tersendiri 
mengapa Oetoesan Melajoe memuat slogan “Tegoehlah Setia Perserikatan Perserikatan Hati Antara 
Bangsa Anak Negeri dengan Orang Wolanda”.  

Oetoesan Melajoe ini menjadi alat bagi Datoeak Soetan Maharadja dan kaum kuno adat 
Minangkabau dalam menyalurkan pandangan-pandangan mereka, terutama tentang persoalan 
masyarakat Minangkabau yang sedang hangat diperbincangkan, seperti masalah pendidikan 
bagi pribumi, hubungan antara masyarakat Minangkabau dengan pemerintah Belanda, 
masalah ekonomi, budaya, dan tak lupa tentang gerakan kaum muda yang sering diistilahkan 
oleh Soetan Maharadja dengan “malin baroe”, pembawa ajaran Wahabi. Permasalahan tentang 
“Malin Baroe” ini hampir selalu mendapat tempat dalam Oetoesan Melajoe dan tentu saja 



  Kompromi Hukum Islam Dan Adat Dalam Kewarisan Pusaka Tinggi Di Minangkabau ║491

 

dengan pemberitaan negatif. Oetoesan Melajoe ini dikelam sebagai surat kabar umum, dan 
tidak secara langsung menyebut dirinya sebagai media kaum kuno Minangkabau. Konten yang 
dimuat di dalamnyalah yang cenderung membela kaum adat, sehingga terkesan sebagai media 
kaum kuno Minangkabau. Ia selalu menyerang kaum muda Islam dan kaum muda sekuler. 
Dari segi inilah ia dinilai sebagai surat kabar kaum kuno Minangkabau. 

Terkait pandangannya dalam mempertahankan harta pusaka di Minangkabau ketika 
menghadapi serangan kaum muda Islam, Datoeak Soetan Maharadja dalam artikel “Kaoem 
Koeno dan Kaoem Moeda” menulis: 

“Bagaimana nanti akan nasibnja harta poesaka, sawah ladang, roemah tangga, dan sebagainja di 
alam Minangkabau ini, karena walaoepoen nan sepandjang adat koeno tidak boleh didjoeal 
dihilanglenjapkan, sebab harta poesaka itoe oentoek pemelihara waris jang akan lahir lagi, tetapi jang 
demikian itoe tjara adat koeno, hingga bila orang alam Minangkabau sekaliannja soedah mendjadi kaoem 
moeda belaka, tidak lagi maoe menoeroet atau memakai adat koeno, tentoelah sekalian harta pusaka itoe 
berdjuali kepada siapa jang maoe membelinja dengan harga jang lebih mahal (Maharadja, 1918). 

Menurut Deliar Noer, pertentangan antara kaum kuno adat Minangkabau dengan pihak 
kaum muda Islam, terutama mengenai masalah hak waris (Noer, 1991). Barulah pada 
perkembangan berikutnya, pertentangan kedua kelompok ini masuk dalam berbagai objek 
lain, seperti larangan kenduri atau pesta perkawinan, seremonial kematian, penghapusan 
segala jenis bid’ah dan khurafat, serta berbagai aliran tarekat yang berkembang dalam 
masyarakat. Dalam Oetoesan Melajoe, kaum muda Islam dikatakan sebagai penerus kaum 
Padri yang bermazhab Wahabi, bahkan disebut juga sebagai kelompok Mu’tazilah. Adapun 
kaum muda Islam sendiri tidak menyebut diri mereka sebagai kelompok Wahabi atau 
Mu’tazilah (Schrieke, 1973). Di dalam Oetoesan Melajoe sendiri juga disebutkan bahwa kaum 
muda Islam menolak, bahkan marah, disebut sebagai kaum Wahabi. 

 
Sosok Penengah yang Membangun Kompromi 
Jeffrey Hadler menyatakan bahwa Minangkabau pada saat mendapat seranan dari 

kelompok Padri sempat dikhawatirkan akan melemah, tetapi yang terjadi kemudian justru 
Padri menjadi penguat bagi adat Minang. Adagium “Adat Basandi Syara’, Syara’ Basandi 
Kitabullah” yang selalu digaungkan oleh masyarakat Minang hingga sekarang adalah hasil 
konsensus Bukik Marapalam yang terselenggara karena ada sejumlah pemicu, di antaranya 
gerakan Padri (Hadler, 2008). Kondisi ini oleh M. Nasroen diistilahkan sebagai “pertentangan-
perimbangan”, sebuah gerak sejarah pada dua kutub yang awalnya saling bertentangan, tetapi 
dalam perjalanannya kedua kutub membangun titik keseimbangannya sehingga keduanya 
menjadi saling melengkapi dan membutuhkan (Nasroen, 1971). 

Menurut Hamka, tokoh Minangkabau yang paling ekstrem menentang sistem harta 
pusaka tinggi ada dua, yaitu Syekh Ahmad Khatib dan Agus Salim (Hamka, 1985). Sebenarnya 
masih ada sosok lain yang juga menonjol, yaitu Syekh Thahir Jalaluddin al-Azhari. Namun, 
karena ia tinggal di Singapura dan Malaysia, sosok Tahir Jalaluddin tidak seterkenal Ahmad 
Khatib dalam perdebatan ini. Penolakan-penolakannya terhadap kewarisan pusaka tinggi di 
Minangkabau sekaligus gagasan-gagasannya tentang reformisme Islam ia tuangkan dalam 
Majalah al-Imam yang ia dirikan. Majalah ini terbit selama lebih kurang empat tahun, dari 1906 
hingga 1909. Syekh Tahir Jalaluddin meninggal dan dikuburkan di Kuala Pangsar Perak, 
Malaysia, pada 26 Oktober 1956, sama seperti sepupunya, Ahmad Khatib, yang wafat dan 
dimakamkan jauh dari kampung halaman (Hamka, 1985). 



 

492 ║ Jurnal Integrasi Ilmu Syari‘ah, Volume 3, Nomor 3, September – Desember 2022
 

Teori pertentangan-perimbangan yang dikemukakan M. Nasroen Kembali terbukti dalam 
perdebatan soal harta pusaka tinggi. Setelah terjadi perdebatan antar kelompok agama dan 
adat bahkan sesame kelompok agama, akhirnya muncul sosok-sosok penengah yang berhasil 
mengkompromikan kedua pikiran yang berseberangan. Dari sejumlah tokoh yang muncul, 
sosok yang dinilai lebih representative adalah Syekh Abdul Karim Amrullah. Terdapat 
sejumlah alasan untuk menjadikannya sebagai sosok representative dalam konteks ini. Pertama, 
Abdul Karim Amrullah adalah ulama paling menonjol di antara kelompok reformis Islam di 
Minangkabau. Kedua, Abdul Karim memiliki karya tulis tentang kewarisan dan tanggapan 
khusus mengenai pandangan Ahmad Khatib yang mengharamkan status harta pusaka tinggi. 
Ketiga, Abdul Karim menanggapi masalah ini dalam kapasitasnya sebagai orang Minang yang 
tinggal dan bersosialisasi di tanah Minang. Berbeda halnya dengan tokoh-tokoh lain yang 
walaupun memiliki pikiran jitu tentang Minangkabau, tetapi fisiknya tidak berada di alam 
Minangkabau.  

Alasan keempat, Abdul Karim menulis setidaknya dua kitab tentang kewarisan pusaka 
tinggi. Kedua kitab itu sekilas tampak saling bertentangan dalam menjelaskan masalah 
kewarisan pusaka tinggi di Minangkabau. Dalam “Sendi Aman Tiang Selamat” Abdul Karim 
cenderung senada dengan Syekh Ahmad Khatib. Namun, dalam “al-Fara’id”, ia dengan tegas 
membantah pendapat Ahmad Kharib. Pandangan kedua ini ternyata menuai respon positif 
dari mayoritas ulama di Minangkabau, termasuk kelompok ulama kaum tua yang sebelumnya 
kerap bertentangan dengan Abdul Karim, seperti Syekh Sulaiman ar-Rasuli, Syekh Khatib Ali, 
dan Syekh Muhammad Jamil Jaho.  

Murid-murid Ahmad Khatib yang menjadi penerus gagasan reformismenya di 
Minangkabau ternyata tidak selamanya memiliki pandangan yang sama dengannya. 
Setidaknya, terdapat dua pandangan Abdul Karim yang bertolak belakang dengan pandangan 
Ahmad Khatib. Pertama, tentang sikap taqlid. Pada 1910-an, Ahmad Khatib melarang para 
muridnya untuk menentang sikap taqlid dalam beragama, tetapi Abdul Karim justru secara 
terbuka menyatakan telah berlepas diri dari taqlid,  lalu menyebut sikap itu sebagai 
“pemusnahan intelegensi manusia” (Hamka, 2019). Kedua, dalam hal kewarisan harta pusaka 
tinggi. Ahmad Khatib berpandangan bahwa semua harta tua di Minangkabau adalah harta 
haram, tetapi bagi Abdul Karim harta tersebut statusnya adalah musabalah atau wakaf ahli, 
yaitu harta wakaf yang ditujukan untuk kelompok tertentu atau keluarga dari garis keturunan 
tertentu, dalam konteks Minangkabau adalah jalur pewarisan melalui garis perempuan. 
Tegasnya, hukum waris Islam, menurut Abdul Karim, tidak bisa diimplementasikan terhadap 
harta pusaka tua (Hamka, 1985). 

Selain itu, Abdul Karim ini jadi sosok penting karena: Pertama, ia adalah murid 
kepercayaan Ahmad Khatib yang pernah menggantikannya menjadi guru saat di Makah dan 
membawa ide-ide pembaruan Ahmad Khatib untuk ranah Minang. Kedua, pemikiran Abdul 
Karim tidak semata menunjukkan penolakan, tetapi justru membangun kompromi antara 
hukum kewarisan Islam dengan hukum waris adat. Ketiga, pemikiran Abdul Karim dapat 
diterima baik oleh kelompoknya sendiri maupun kelompok yang sebelumnya berseberangan 
dengannya, dalam hal ini kaum tua (Hamka, 1985). 

Perlu digarisbawahi bahwa Abdul Karim sebenarnya berpandangan bahwa hukum 
fara’idh harus dipraktekkan oleh Muslim Minangkabau. Ia juga tidak setuju jika norma 
kewarisan adat tetap diterapkan terhadap harta yang bukan berstatus sebagai harta pusaka 
tinggi (Amrullah, 1924). Baginya, tidak ada kompromi dalam menegakkan dan melaksanakan 



  Kompromi Hukum Islam Dan Adat Dalam Kewarisan Pusaka Tinggi Di Minangkabau ║493

 

hukum Islam, bahkan tidak boleh dicampur atau dipengaruhi oleh unsur lain. Pandangan ini 
diartikan oleh sebagian peneliti sebagai penolakannya terhadap sistem kewarisan harta pusaka 
di Minangkabau, sebagaimana gurunya, Ahmad Khatib. Namun, jika ditelaah lebih lanjut, 
sebagaimana juga dikemukakan Hamka, pandangan Abdul Karim ini ditujukan terhadap 
praktik pembagian kewarisan dari harta pusaka rendah atau disebut juga harta pencarian, 
bukan terhadap harta pusaka tinggi. Adapun dalam masalah harta pusaka tinggi, Abdul Karim 
berbeda pendapat dengan Ahmad Khatib (Hamka, 1985). 

Dalam uraiannya mengenai sistem kewarisan pusaka tinggi dalam kitab “al-Faraidh”, 
Abdul Karim tidak mengubah pandangannya sebagaimana ia cantumkan dalam “Sendi Aman 
Tiang Selamat” bahwa ia tidak setuju dengan praktik pembagian harta pencarian yang oleh 
masyarakat Minangkabau dianggap sama dengan harta pusaka tinggi. Itu menurutnya tidak 
sesuai dengan hukum Islam. Namun, dalam masalah pusaka tinggi, Abdul Karim 
berpandangan bahwa sistem ini harus dilestarikan, dan ketentuan faraid tidak dapat 
diberlakukan di sana.  

Abdul Karim membedakan antara harta tua (yang kemudian disebut pusaka tinggi) dan 
harta pencarian (yang kemudiaan diistilahkan sebagai pusaka rendah). Ia menjelaskan, harta 
tua adalah harta yang asal-usulnya tidak diketahui, tetapi dapat dimaklumi bahwa ia dikelola 
oleh para penerus silsilah keluarga dari garis keturunan perempuan dalam setiap suku: dari 
kakek buyut kepada kakek; dari kakek kepada mamak; dari mamak ke kamanakan; dan dari 
kamanakan ke kamanakan berikutnya. Abdul Karim mengatakan bahwa harta pusaka tinggi 
tidak diwariskan kepada istri atau suami, anak, atau pewaris lainnya, karena statusnya bukan 
sebagai kepunyaan orang yang wafat, melainkan sebagai harta yang hanya dapat ia kelola dan 
manfaatkan. Harta benda pusaka tinggi itu adalah milik suku, bukan perseorangan atau 
anggota tertentu di dalam setiap suku (Amrullah, 1924). 

Abdul Karim Amrullah menolak pemikiran gurunya, Ahmad Khatib, yang mengatakan 
bahwa semua harta pusaka di Minangkabau adalah ghasab (harta rampasan), karena telah 
diwariskan dengan paksa dari para leluhur Minangkabau zaman jahiliah hingga generasi saat 
ini. Abdul Karim menekankan bahwa harta tua di Minangkabau tidak dapat disebut rampasan. 
Sifat harta itu mirip dengan apa yang dinamakan dalam ajaran Islam dengan musabalah, yaitu 
warisan zaman purbakala yang dimanfaatkan dan dipetik keuntungannya sesuai dengan 
hukum adat. Abdul Karim mengatakan bahwa hukum waris Islam tidak boleh diterapkan 
untuk warisan jenis ini, bahkan harus diatur oleh hukum adat. Warisan tersebut harus tetap 
dikuasai oleh suku, dan tidak seorang pun diizinkan menjual, menggadaikan, atau 
menyerahkannya kepada anak-anak atau istrinya, serta tidak seorang pun boleh mengasingkan 
warisan tersebut kepada masyarakat lain. 
 
KESIMPULAN  

Konsepsi harta pusaka tinggi yang memadukan hukum Islam dan adat Minangkabau 
lahir setelah melalui perdebatan sengit antar ulama di satu sisi dan antar ulama dengan tokoh 
adat di sisi lain. Dari perdebatan ini kemudian muncul sosok Syekh Abdul Karim Amrullah 
dengan konsepsi musabalah atau waqaf ahli yang disepakati oleh mayoritas ulama di 
Minangkabau bersama para tokoh adat, hingga kemudian konsepsi ini disebut sebagai harta 
pusaka tinggi. Meskipun disebut dengan istilah “pusaka”, hakikatnya harta pusaka tinggi 
adalah wakaf yang tidak boleh diperjualbelikan bahkan didistribusikan menggunakan 
mekanisme waris. Konsep Abdul Karim Amrullah tidak hanya telah membantah klaim bahwa 



 

494 ║ Jurnal Integrasi Ilmu Syari‘ah, Volume 3, Nomor 3, September – Desember 2022
 

sistem kewarisan yang diterapkan oleh masyarakat Minangkabau adalah sistem kufur, tetapi 
sekaligus menjadi penguat bagi eksistensi hukum kewarisan adat Minangkabau, sehingga 
sistem kewarisan adat yang sebelumnya hanya berdiri di atas legitimasi adat, sekarang juga 
punya legitimasi agama, dan di saat bersamaan perdebatan kelompok agama dan kelompok 
adat berakhir dalam sebuah kemufakatan. 

REFERENSI 

Abdullah, T. (1971). Schools and Politics: The Kaum Muda Movement in West Sumatra (1927-
1933). New York: Cornell University. 

Abdullah, T. (2007). Modernization in Minangkabau World: West Sumatra in the Early 
Decades of the Twentieth Century. In C. Holt (Ed.), Culture and Politic In Indonesia (1st 
ed., pp. 179–245). Singapore: Equinox Publishing. 

Adam, A. (2003). Sejarah Awal Pers dan Kebangkitan Kesadaran keIndonesiaan 1855-1913 (A. 
Loebis & M. Jaebhaar, eds.). Jakarta: Hasta Mitra. 

Amrullah, A. K. (1924). Sendi Aman Tiang Selamat (1st ed.). Sungai Batang. 
Asril, A. (2018). Syekh Sulaiman Arrasuli: Ulama Multi Talenta. Khazanah: Jurnal Sejarah 

Dan Kebudayaan Islam, 8(16), 55–69. https://doi.org/10.15548/khazanah.v0i0.74 
Bahar, B. (1918, October). Agama. Oetoesan Melajoe, p. 1. 
Chaniago, H. (2010). 101 Orang Minang di Pentas Sejarah. Padang: Citra Budaya Indonesia. 
Dahlan, M. M., Rahzen, T., Hartanto, A. D., Yuliantri, R. D. A., & Raditya, I. N. (2015). 

Tanah Air Bahasa: Seratus Jejak Pers Indonesia. Jakarta: Indonesiabuku. 
Djamal, M. (2022). Dr. H. Abdul Karim Amrullah: Pengaruhnya dalam Gerakan Pembaruan 

Islam di Minangkabau pada Awal Abad ke-20. Jakarta: INIS. 
Eficandra, E., Mohamad, M. N., Samsudin, M. A., & Omar, A. F. (2018). The High-

Inherited Wealth in Minangkabau: Perspective of Islamic Law and Solution 
Development by Mahmud Yunus. Al-Qanatir: International Journal of Islamic Studies, 
10(1), 1–13. 

Firdawaty, L. (2018). Pewarisan Harta Pusaka Tinggi kepada Anak Perempuan di 
Minangkabau dalam Perspektif Perlindungan terhadap Perempuan dan Hukum 
Islam. ASAS, 81–93. 

Hadler, J. (2008). Muslims and Matriarchs: Cultural Resilience in Indonesia through Jihad and 
Colonialism (1st ed.). New York: Muslims and Matriarchs: Cultural Resilience in 
Indonesia through Jihad and Colonialism. 

Hamka, H. (1961). Pengaruh Muhammad Abduh di Indonesia. Jakarta: Tintamas. 
Hamka, H. (1985). Islam dan Adat Minangkabau. Jakarta: Pustaka Panjimas. 
Hamka, H. (2019). Ayahku: Riwayat Hidup Dr. H. Abdul Karim Amrullah dan Perjuangan 

Kaum Agama di Sumatera. Jakarta. 
Hasanah, U., Afianah, V. N., & Salik, M. (2021). KH. Abdul Karim Amrullah dan 

Gagasannya dalam Pengembangan Pendidikan Islam di Sumatera Barat. 
EDURELIGIA: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 5(2), 13–32. 
https://doi.org/10.33650/edureligia.v5i2.1940 

Ilyas, A. F. (2017). Syekh Ahmad Khatib Minangkabau Dan Polemik Tarekat 
Naqsyabandiyah Di Nusantara. Journal of Contemporary Islam and Muslim Societies, 1(1), 



  Kompromi Hukum Islam Dan Adat Dalam Kewarisan Pusaka Tinggi Di Minangkabau ║495

 

86–112. https://doi.org/10.30821/jcims.v1i1.1008 
Indrawati, N. N. (2016). Peran Syekh Ahmad Khatib Al-Minangkabawi (1860-1916 M) 

Dalam Islamisasi Nusantara. Jurnal Tamaddun, 4(1), 177–200. 
https://doi.org/http://dx.doi.org/10.24235/tamaddun.v1i1.940 

Kato, T. (2005). Adat Minangkabau dan Merantau dalam Perspektif Pejarah (G. Asnan & A. 
Iwata, eds.). Jakarta: Balai Pustaka. 

Khatib, A. (1890). al-Da’ al-Masmu’ fi Radd ala Man Yuritsu al-Ikhwah wa Awlad al-Ikhwah 
ma’a Wujud al-Ushul wa al-Furu’ (1st ed.). Makah. 

Maharadja, S. (1917, December). Kaoem Moeda Tahoen 1906. Oetoesan Melajoe, p. 5. 
Maharadja, S. (1918, November). Kaoem Koeno dan Kaoem Moeda. Oetoesan Melajoe, p. 1. 
Muslim, M. (2021). Haji Abdul Karim Amrullah dan Sejarah Muhammadiyah di Maninjau 

Sumatera Barat. Jurnal Muhammadiyah Studies, 6(1), 1–22. 
https://doi.org/10.22219/jms.v6i1.12652 

Nasroen, M. (1971). Dasar Falsafah Adat Minangkabau. Jakarta: Bulan Bintang. 
Noer, D. (1991). Gerakan Modern Islam di Indonesia 1900-1942 (2nd ed.). Jakarta: LP3ES. 
Nofrianti, M., & Mirdad, J. (2018). Wacana Religio-Intelektual Abad 20: Dinamika Gerakan 

Kaum Tuo dan Kaum Mudo Di Minangkabau. Khazanah: Jurnal Sejarah Dan 
Kebudayaan Islam, 8(2), 43–54. https://doi.org/10.15548/khazanah.v0i0.73 

Noviardi, A. (2020). Harta Waris Pusaka Tinggi Adat Minangkabau Perspektif Maslahah 
Mursalah Asy-Syathibi. SAKINA: Journal of Family Studies, 4(4), 1–11. 

Rasidin, M. (2006). Adat Basendi Syarak Sebagai Fondasi Membangun Masyarakat Madani di 
Kerinci. Sungai Penuh: Pemda Kerinci. 

Sabri, M., & Hanifuddin, I. (2012). Harta dalam Konsepsi Adat Minangkabau. Juris, 11(1), 
1–13. https://doi.org/http://dx.doi.org/10.31958/juris.v11i1.947 

Sarwan, S. (2012). Profil Sheikh Sulaiman Ar-Rasuli (1871 M – 1970 M) sebagai 
Pendakwah. Al-Munir, 3(1), 134–146. https://doi.org/10.15548/amj-kpi.v0i0.721 

Schrieke, B. J. O. (1973). Pergolakan Agama di Sumatera Barat: Sebuah Sumbangan Bibliografi 
(S. Poerbakawatja, ed.). Jakarta: Bhratara. 

Sharabi, H. B. (1970). Arab Intellectuals and the West: The Formative Years, 1875-1914. 
Baltimore: The Johns Hopkins University Press. 

Syarifuddin, A. (1984). Pelaksanaan Hukum Kewarisan Islam dalam Masyarakat Minangkabau 
(1st ed.). Jakarta: Gunung Agung. 

Wimra, Z. (2017). Reintegrasi Konsep Maqashid Syari’ah Dalam Adat Basandi Syara’, 
Syara’ Basandi Kitabullah. JURIS (Jurnal Ilmiah Syariah), 15(2), 191–200. 
https://doi.org/10.31958/juris.v15i2.499 

Wirman, E. P. (2019). Syekh Ahmad Khatib Al-Minangkabawi; Icon Tholabul Ilmi 
Minangkabau Masa Lalu Untuk Refleksi Sumatera Barat Hari Ini Dan Masa Depan. 
Jurnal Ulunnuha, 6(2), 161–175. https://doi.org/10.15548/ju.v6i2.598 

Yuhaldi, Y. (2022). Falsafah Adat Basandi Syarak, Syarak Basandi Kitabullah Dan 
Implikasinya Dalam Bimbingan dan Konseling Authors. Jurnal Pendidikan Dan 
Konseling (JPDK), 4(6), 11856–11861. https://doi.org/10.31004/jpdk.v4i6.10055

 
   
 


