
Imara: Jurnal Riset Ekonomi Islam | Research Papers 
 

Fitri Yenti 1, Hospi Burda 2, Jasri Waldi 3  

http://dx.doi.org/10.31958/imara.v9i2.16165 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Citation: Yenti, F.Burda, H & Waldi, J.(2025). 

Ekonomi Islam sebagai Paradigma Transformatif: 

Pendekatan Interdisipliner dan Multidisipliner 

Imara: Jurnal Riset Ekonomi Islam, 9(2), 72–82. 

http://dx.doi.org/10.31958/imara.v6i2.5825  

 
Correspondence:  

Fitri Yenti,  

fitriyenti@uinmybatusangkar.ac.id 

 

Received: November 12, 2025 

Accepted: Desember 15, 2025 

Published: Desember 31, 2025 

 

 

Ekonomi Islam sebagai Paradigma 

Transformatif: Pendekatan Interdisipliner dan 

Multidisipliner 
 

Fitri Yenti1 , Hospi Burda2 , Jasri Waldi3  
1 Univerisitas Islam Negeri Mahmud Yunus Batusangkar, 

Indonesia 
2 Univerisitas Islam Negeri Mahmud Yunus Batusangkar, 

Indonesia 
3 Univerisitas Islam Negeri Mahmud Yunus Batusangkar, 

Indonesia 
 

ABSTRACT 

Background. This study is motivated by growing concerns over the 

limitations of contemporary economic systems in addressing global 

challenges such as social inequality, moral degradation in economic 

practices, environmental crises, and weak institutional governance. 

Purpose. The purpose of this study is to explore how Islamic 

economics can critically respond to global challenges, including social 

inequality, the moral crisis of capitalism, environmental degradation, 

and weaknesses in institutional governance.  

Method. The study employs a qualitative–conceptual methodology 

based on library research, drawing on critical analyses of classical and 

contemporary literature in Islamic economics, sociology, psychology, 

law, philosophy, political economy, environmental studies, and history. 

Data are analyzed using a descriptive–analytical method with an 

emphasis on epistemological and conceptual frameworks.. 

Results. The results demonstrate that an interdisciplinary approach 

enables Islamic economics to move beyond a narrow normative–legal 

orientation toward a more comprehensive framework that integrates 

ethical values, empirical analysis, and context-sensitive policy 

considerations.  

Conclusion. The findings also indicate that maqāṣid al-sharīʿah 

functions not merely as a normative reference but as a critical 

evaluative instrument for aligning economic practices with broader 

objectives of justice, sustainability, and human well-being. In 

conclusion, Islamic economics emerges as a holistic and transformative 

paradigm capable of offering ethically grounded and sustainable 

solutions to contemporary global economic challenges, provided it is 

supported by methodological rigor and institutional coherence 

 
KEYWORDS 

Islamic economics; interdisciplinary-multidisciplinary approach; 

maqāṣid al-sharīʿah. 

 

INTRODUCTION 

Perkembangan ekonomi global kontemporer 

memperlihatkan kontradiksi struktural yang semakin tajam. 

Pertumbuhan ekonomi berjalan seiring dengan peningkatan 

ketimpangan sosial. Inovasi teknologi mendorong 

akumulasi kapital dalam skala besar.   

Krisis ekologis menunjukkan eskalasi yang mengkhawatirkan. Kondisi tersebut menegaskan 

keterbatasan paradigma ekonomi arus utama dalam menjawab persoalan kemanusiaan secara 

menyeluruh (Stiglitz, 2012; Piketty, 2014). Rasionalitas instrumental mendominasi proses 

https://orcid.org/0000-0003-4613-5616
https://orcid.org/0000-0003-4613-5616
https://orcid.org/0000-0003-4613-5616


Tittle Manuscript                | Research Papers 

83                              Imara | Vol. 9 | No. 2 | 2025 

pengambilan keputusan ekonomi. Dimensi etika mengalami reduksi konseptual. Keberlanjutan 

diperlakukan sebagai instrumen kebijakan pasar. Keadilan sosial kehilangan posisi normatifnya 

dalam struktur ekonomi global (Sen, 2009).  

Situasi ini melahirkan kebutuhan terhadap kerangka ekonomi alternatif yang berakar pada 

nilai moral. Ekonomi Islam hadir sebagai sistem yang menempatkan dimensi spiritual dan material 

dalam satu kesatuan nilai. Prinsip keadilan, amanah, keseimbangan, serta tanggung jawab sosial 

menjadi fondasi normatif utama (Chapra, 1992). Orientasi kesejahteraan dalam ekonomi Islam tidak 

terbatas pada pertumbuhan material. Dimensi etika menjadi elemen inheren dalam aktivitas 

ekonomi. Konsep falāḥ menempatkan kesejahteraan sebagai capaian multidimensional yang 

mencakup aspek sosial dan spiritual (Naqvi, 1981). 

Perkembangan kajian ekonomi Islam menunjukkan dinamika yang belum sepenuhnya 

matang secara epistemologis. Pendekatan normatif–legal masih mendominasi diskursus akademik. 

Fokus kajian terpusat pada fiqh muʿāmalah dan keabsahan akad transaksi. Analisis terhadap 

struktur sosial dan institusional relatif terbatas (Kuran, 2011). Pendekatan legalistik tersebut 

menghasilkan pemahaman yang parsial. Kompleksitas persoalan ekonomi modern tidak terjangkau 

secara memadai. Tantangan ketimpangan struktural dan krisis ekologi menuntut kerangka analisis 

yang lebih luas dan reflektif (Choudhury, 2021). 

Dominasi pendekatan sempit tersebut mendorong munculnya formalisasi syariah dalam 

praktik ekonomi Islam. Kepatuhan prosedural terhadap akad syariah menjadi orientasi utama. 

Substansi etika kurang memperoleh perhatian memadai. Fenomena komodifikasi fatwa muncul 

dalam industri keuangan syariah modern (Abdul Hakim, 2020). Logika pasar tetap menjadi 

kerangka dominan. Tujuan keadilan distributif mengalami marginalisasi. Kondisi ini memperkuat 

kritik bahwa ekonomi Islam belum sepenuhnya berfungsi sebagai paradigma transformatif (Kamali, 

2008). 

Kompleksitas ekonomi kontemporer menuntut pendekatan lintas disiplin. Persoalan ekonomi 

tidak berdiri secara otonom. Struktur sosial membentuk perilaku ekonomi individu dan institusi 

(Granovetter, 2005). Faktor psikologis memengaruhi preferensi risiko dan orientasi waktu pelaku 

ekonomi (Solihu, 2020). Sistem hukum menentukan legitimasi praktik ekonomi syariah dalam 

ruang publik (Ayub, 2007). Kekuasaan politik mengarahkan distribusi sumber daya dan kebijakan 

fiskal (Kahf, 2018). Relasi manusia dengan alam menentukan keberlanjutan ekonomi jangka 

panjang (Mangunjaya, 2019). 

Pendekatan interdisipliner membuka ruang integrasi keilmuan dalam studi ekonomi Islam. 

Perspektif sosiologi ekonomi menjelaskan peran modal sosial dan kepercayaan religius dalam 

menopang praktik ekonomi umat (Putnam, 2000; Nurmila, 2021). Pendekatan psikologi ekonomi 

mengungkap pengaruh nilai spiritual terhadap perilaku ekonomi Muslim. Konsep tawakkal 

membentuk ketahanan psikologis. Nilai qanāʿah memoderasi orientasi konsumsi dan akumulasi 

(Chapra, 2008). Pendekatan hukum menyoroti relasi antara norma syariah dan regulasi negara 

dalam praktik ekonomi modern (Abdul Hakim, 2020). 

Pendekatan filsafat memberikan fondasi epistemologis bagi ekonomi Islam sebagai disiplin 

ilmu. Tauḥīd berfungsi sebagai paradigma integratif. Aktivitas ekonomi diposisikan dalam kerangka 

tanggung jawab transendental (Naqvi, 1981). Manusia dipahami sebagai khalīfah dengan amanah 

pengelolaan sumber daya. Pendekatan ini mencegah reduksi ekonomi menjadi aktivitas material 

semata (Choudhury, 2021). Pendekatan lingkungan memperluas cakupan ekonomi Islam menuju 

keadilan ekologis. Prinsip keseimbangan menjadi dasar pengelolaan sumber daya berkelanjutan 

(Mashadi, 2025). 



Tittle Manuscript                | Research Papers 

84                              Imara | Vol. 9 | No. 2 | 2025 

Meskipun berbagai studi telah membahas ekonomi Islam dari perspektif normatif, hukum, 

sosial, maupun lingkungan, kajian-kajian tersebut umumnya masih bersifat parsial dan 

terfragmentasi. Belum banyak penelitian yang secara eksplisit merumuskan ekonomi Islam sebagai 

suatu paradigma interdisipliner dan multidisipliner yang koheren, dengan kerangka epistemologis 

yang terintegrasi antara prinsip normatif Islam dan analisis ilmiah kontemporer. Dengan kata lain, 

terdapat celah penelitian (research gap) berupa ketiadaan formulasi konseptual yang sistematis 

mengenai posisi ekonomi Islam sebagai paradigma transformatif yang mampu merespons secara 

kritis tantangan ekonomi global secara holistik (Arwani, 2012). 

Kondisi tersebut melahirkan persoalan mendasar dalam studi ekonomi Islam. Status ekonomi 

Islam sebagai paradigma ilmu masih diperdebatkan. Posisi kritisnya terhadap ekonomi global belum 

terartikulasikan secara optimal. Potensi transformatifnya memerlukan penguatan konseptual yang 

lebih mendalam (Kamali, 2008). Tantangan ini menuntut rekonstruksi paradigma berbasis integrasi 

normatif dan analisis ilmiah lintas disiplin. 

Berdasarkan celah penelitian tersebut, kajian ini diarahkan untuk menempatkan ekonomi 

Islam sebagai paradigma transformatif melalui pendekatan interdisipliner dan multidisipliner. 

Integrasi prinsip normatif Islam dengan analisis ilmiah menjadi fokus utama. Maqāṣid al-syarīʿah 

diposisikan sebagai instrumen evaluatif dalam menilai keadilan, keberlanjutan, serta kesejahteraan 

manusia (Ritonga et al., 2025). Pendekatan ini memungkinkan ekonomi Islam melampaui legalisme 

formal dan diproyeksikan sebagai paradigma etis yang responsif terhadap tantangan global. 

 

RESEARCH METHODOLOGY 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain konseptual-kritis untuk 

mengkaji ekonomi Islam sebagai paradigma transformatif melalui perspektif interdisipliner dan 

multidisipliner. Pendekatan ini bertujuan menelaah fondasi epistemologis, normatif, dan teoritis 

ekonomi Islam dalam merespons tantangan ekonomi global kontemporer, dengan fokus pada 

pengembangan kerangka konseptual, bukan pengujian hipotesis empiris. Penelitian ini merupakan 

studi kepustakaan (library research) yang dilakukan secara sistematis. Sumber data meliputi 

literatur primer dan sekunder yang relevan dalam bidang ekonomi Islam, fiqh muʿāmalah, maqāṣid 

al-syarīʿah, sosiologi ekonomi, psikologi ekonomi, hukum ekonomi syariah, filsafat ilmu, politik 

ekonomi Islam, studi lingkungan, dan sejarah pemikiran ekonomi Islam. Penelusuran literatur 

dilakukan melalui basis data akademik bereputasi, buku ilmiah, dan publikasi lembaga riset. 

Literatur yang dianalisis dipilih berdasarkan kriteria inklusi berupa relevansi tematik dan 

kontribusi konseptual terhadap pengembangan pendekatan interdisipliner, sementara karya yang 

bersifat teknis-deskriptif dan tidak memiliki kontribusi teoretis dikecualikan. Analisis data 

dilakukan melalui content analysis untuk mengidentifikasi konsep dan asumsi epistemologis utama, 

serta thematic analysis untuk memetakan tema-tema kunci lintas disiplin. Hasil analisis selanjutnya 

disintesiskan secara konseptual untuk merumuskan ekonomi Islam sebagai paradigma transformatif 

yang melampaui pendekatan normatif–legal. 

 

RESULT AND DISCUSSION 

Result 

Perkembangan teori ekonomi Islam melalui pendekatan interdisipliner menghasilkan 

kerangka normatif-analitis yang lebih komprehensif dibandingkan pendekatan normatif-legal 

konvensional. Pendekatan ini menempatkan ekonomi Islam tidak hanya sebagai sistem aturan 

hukum transaksi, tetapi sebagai paradigma keilmuan yang mampu menjelaskan relasi antara nilai, 

struktur sosial, dan praktik ekonomi secara terpadu. Analisis literatur utama memperlihatkan bahwa 



Tittle Manuscript                | Research Papers 

85                              Imara | Vol. 9 | No. 2 | 2025 

tauhid berfungsi sebagai prinsip integratif yang menyatukan dimensi ontologis, epistemologis, dan 

aksiologis dalam analisis ekonomi. Dalam kerangka tersebut, aktivitas ekonomi dipahami sebagai 

bagian dari tanggung jawab moral manusia sebagai khalifah di bumi, sehingga tujuan ekonomi tidak 

direduksi pada efisiensi atau pertumbuhan material semata, melainkan diarahkan pada keadilan dan 

kemaslahatan sosial (Naqvi, 1981; Chapra, 1992).  

Pendekatan interdisipliner memungkinkan pemahaman yang lebih realistis terhadap perilaku 

ekonomi. Integrasi perspektif sosiologi, psikologi, dan politik ekonomi menunjukkan bahwa 

rasionalitas ekonomi dalam Islam tidak sepenuhnya ditentukan oleh kepentingan utilitarian 

individual. Preferensi ekonomi terbentuk melalui interaksi nilai etika, norma sosial, dan kesadaran 

spiritual yang hidup dalam komunitas. Nilai amanah, keadilan, dan tanggung jawab sosial berfungsi 

sebagai orientasi normatif yang memengaruhi pengambilan keputusan ekonomi, termasuk dalam 

menyikapi risiko dan pola konsumsi. Perspektif ini menantang asumsi ekonomi arus utama yang 

memandang rasionalitas sebagai perilaku bebas nilai dan terlepas dari konteks sosial (Chapra, 2008; 

Solihu, 2020). Dimensi kelembagaan menunjukkan bahwa keberfungsian ekonomi Islam sangat 

bergantung pada kualitas institusi hukum dan tata kelola. Integrasi norma syariah dengan sistem 

hukum nasional dan tatanan ekonomi global menjadi prasyarat agar nilai etika ekonomi Islam dapat 

dioperasionalkan secara efektif. Dominasi pendekatan formalistik dan lemahnya tata kelola 

berpotensi mereduksi ekonomi Islam menjadi sekadar kepatuhan prosedural terhadap akad dan 

regulasi teknis. Kondisi tersebut menghambat pencapaian keadilan substantif yang menjadi tujuan 

utama ekonomi Islam. Institusionalisasi ekonomi Islam menuntut kerangka regulasi yang tidak 

hanya legal secara formal, tetapi juga berorientasi pada kemaslahatan publik dan perlindungan 

kelompok rentan (Ayub, 2007; Abdul Hakim, 2020). 

Analisis politik ekonomi memperlihatkan bahwa ekonomi Islam memiliki kapasitas kritik 

struktural terhadap ketimpangan distribusi sumber daya. Instrumen zakat dan wakaf tidak hanya 

berfungsi sebagai mekanisme filantropi individual, tetapi memiliki potensi sebagai instrumen 

redistribusi sistemik yang dapat menantang logika ekonomi neoliberal. Efektivitas instrumen 

tersebut bergantung pada dukungan kebijakan publik, legitimasi kelembagaan, serta peran negara 

dalam menjamin keadilan sosial. Ketiadaan dukungan struktural berisiko menempatkan zakat dan 

wakaf dalam praktik karitatif temporer yang tidak menyentuh akar ketimpangan (Kahf, 2018; 

Chapra, 2008). Integrasi perspektif lingkungan memperluas cakupan ekonomi Islam dalam 

merespons krisis ekologis global. Prinsip keseimbangan (mīzān), larangan israf, dan tanggung 

jawab antar generasi membentuk kerangka normatif ekonomi berkelanjutan yang khas. Kerusakan 

lingkungan dipahami sebagai persoalan etis dan struktural yang berakar pada paradigma ekonomi 

eksploitatif, bukan semata-mata akibat kegagalan pasar. Pendekatan ini menempatkan ekonomi 

Islam sebagai bagian dari diskursus global pembangunan berkelanjutan yang berorientasi pada 

keadilan ekologis (Mangunjaya, 2019). 

Keseluruhan analisis menegaskan bahwa pendekatan interdisipliner memperkuat kapasitas 

transformatif teori ekonomi Islam. Integrasi nilai normatif dengan analisis sosial, kelembagaan, 

politik, dan ekologis menggeser posisi ekonomi Islam dari kerangka sempit sistem keuangan 

syariah menuju paradigma ekonomi kritis dan holistik. Orientasi pada keadilan, keberlanjutan, dan 

kesejahteraan manusia menjadikan ekonomi Islam relevan dalam merespons tantangan ekonomi 

global kontemporer. 

Discussion 

Pengembangan teori ekonomi Islam melalui pendekatan interdisipliner menunjukkan 

kapasitas konseptual yang lebih kuat dalam menjawab kompleksitas persoalan ekonomi 

kontemporer dibandingkan pendekatan normatif–legal yang selama ini mendominasi diskursus. 



Tittle Manuscript                | Research Papers 

86                              Imara | Vol. 9 | No. 2 | 2025 

Literatur yang dianalisis memperlihatkan bahwa dominasi fikih muʿāmalah sebagai kerangka 

tunggal telah membatasi ekonomi Islam pada isu keabsahan akad dan kepatuhan prosedural, 

sementara dimensi struktural, sosial, dan etis dari praktik ekonomi sering terpinggirkan. Pendekatan 

interdisipliner memungkinkan perluasan kerangka analisis dengan mengintegrasikan perspektif ilmu 

sosial, filsafat, dan kebijakan publik, sehingga ekonomi Islam dapat diposisikan sebagai paradigma 

ilmiah yang reflektif dan kritis (Kuran, 2011; Arwani, 2012). 

Integrasi pendekatan hukum dan regulasi menunjukkan bahwa keberfungsian ekonomi Islam 

sangat bergantung pada kualitas institusi dan tata kelola. Analisis literatur menegaskan bahwa 

kepastian hukum bukan hanya persoalan legitimasi formal, tetapi juga menentukan efektivitas 

internalisasi nilai etika dalam praktik ekonomi syariah. Regulasi yang hanya berorientasi pada 

kepatuhan prosedural berpotensi mereduksi ekonomi Islam menjadi sistem simbolik yang 

kehilangan daya transformasinya. Kerangka maqāṣid al-syarī‘ah menawarkan dasar evaluatif 

substantif untuk menilai sejauh mana regulasi ekonomi Islam berkontribusi terhadap keadilan 

distributif dan kemaslahatan publik (Ayub, 2007; Chapra, 2008; Kamali, 2008). Perspektif ini 

menempatkan hukum tidak sekadar sebagai instrumen kontrol, tetapi sebagai sarana pencapaian 

tujuan etis ekonomi Islam. 

Pendekatan filosofis dan etika memberikan fondasi epistemologis yang membedakan 

ekonomi Islam dari paradigma ekonomi arus utama yang cenderung positivistik. Analisis 

menunjukkan bahwa tauhid berfungsi sebagai prinsip ontologis dan epistemologis yang 

menyatukan dimensi material dan moral dalam aktivitas ekonomi. Pengetahuan ekonomi tidak 

dipahami sebagai fakta bebas nilai, melainkan sebagai konstruksi normatif yang selalu terikat pada 

tujuan etis. Penolakan terhadap dikotomi fakta dan nilai memungkinkan ekonomi Islam 

mengembangkan rasionalitas ekonomi yang terbatas dan bermoral, berbeda dari asumsi rasionalitas 

instrumental dalam ekonomi neoklasik (Naqvi, 1981; Sen, 2009; Choudhury, 2021). Dengan 

demikian, ekonomi Islam tidak hanya menawarkan seperangkat norma moral, tetapi juga kerangka 

teoritis alternatif dalam memahami tujuan dan makna aktivitas ekonomi. 

Analisis politik ekonomi Islam memperlihatkan bahwa distribusi sumber daya tidak dapat 

dilepaskan dari relasi kekuasaan dan konfigurasi kebijakan. Literatur yang dikaji menunjukkan 

bahwa ketimpangan ekonomi merupakan hasil struktur sosial dan politik yang bersifat sistemik, 

bukan semata akibat kegagalan mekanisme pasar (Piketty, 2014). Dalam kerangka ini, ekonomi 

Islam memposisikan negara sebagai aktor normatif yang bertanggung jawab menjamin keadilan 

sosial melalui kebijakan fiskal, moneter, dan redistributif. Instrumen zakat dan wakaf memiliki 

potensi sebagai mekanisme korektif struktural yang dapat memperluas akses ekonomi kelompok 

marginal. Namun, efektivitas instrumen tersebut sangat ditentukan oleh legitimasi kelembagaan, 

transparansi tata kelola, dan konsistensi kebijakan publik (Kahf, 2018; Chapra, 2008). Tanpa 

dukungan institusional yang kuat, instrumen ekonomi Islam berisiko tereduksi menjadi aktivitas 

filantropi yang bersifat residual. 

Integrasi perspektif lingkungan memperluas cakupan ekonomi Islam dalam merespons krisis 

ekologis global. Prinsip keseimbangan (mīzān), larangan israf, dan tanggung jawab antar generasi 

membentuk kerangka normatif ekonomi berkelanjutan yang khas. Literatur menunjukkan bahwa 

ekonomi Islam memandang kerusakan lingkungan sebagai persoalan etis dan struktural yang 

berakar pada paradigma ekonomi eksploitatif, bukan sekadar kegagalan pasar atau kekurangan 

regulasi teknis (Mangunjaya, 2019). Dimensi spiritual memperkuat motivasi etis dalam pengelolaan 

sumber daya alam dengan menempatkan alam sebagai amanah yang harus dijaga. Perspektif ini 

melampaui pendekatan ekonomi ekologis yang cenderung sekuler dengan menambahkan landasan 

moral transendental sebagai sumber etika keberlanjutan (Choudhury, 2021). 



Tittle Manuscript                | Research Papers 

87                              Imara | Vol. 9 | No. 2 | 2025 

Pendekatan historis memberikan kontribusi penting dalam memahami dinamika dan 

adaptabilitas ekonomi Islam. Literatur sejarah menunjukkan bahwa praktik ekonomi Islam 

berkembang secara kontekstual sesuai dengan kondisi sosial, politik, dan budaya pada masanya. 

Institusi seperti baitul mal dan wakaf menunjukkan fleksibilitas dalam merespons kebutuhan 

masyarakat dan perubahan struktur ekonomi (Chapra, 1992; Arwani, 2012). Pembacaan historis 

yang kritis mencegah romantisasi masa lalu sekaligus membuka ruang inovasi kebijakan berbasis 

prinsip normatif yang relevan secara kontemporer. Sejarah berfungsi sebagai laboratorium sosial 

yang menyediakan pembelajaran institusional bagi pengembangan teori ekonomi Islam yang 

dinamis (Kuran, 2011). Meskipun pendekatan interdisipliner memperkaya kerangka teoritis 

ekonomi Islam, kajian ini mengidentifikasi tantangan serius berupa fragmentasi keilmuan. Integrasi 

antara fikih muʿāmalah, sosiologi ekonomi, dan analisis kebijakan sering dilakukan secara parsial 

tanpa metodologi sintesis yang mapan. Kondisi ini menyebabkan ekonomi Islam tampil sebagai 

kumpulan pendekatan sektoral yang tidak selalu terhubung secara konseptual, sehingga 

melemahkan posisi ekonomi Islam dalam perdebatan akademik global (Kuran, 2011). Ketiadaan 

indikator evaluatif berbasis maqāṣid al-syarī‘ah yang teroperasionalisasi juga membatasi 

kemampuan ekonomi Islam untuk dievaluasi secara empiris dalam konteks kebijakan publik (Abdul 

Hakim, 2020). 

Analisis komparatif dengan paradigma ekonomi alternatif memperkuat posisi ekonomi Islam 

sebagai kerangka normatif yang khas. Ekonomi ekologis berbagi kritik terhadap paradigma 

pertumbuhan eksploitatif, namun ekonomi Islam memperluas kritik tersebut melalui dimensi 

spiritual dan tanggung jawab transendental yang membentuk motivasi etis individu dan kolektif 

(Mangunjaya, 2019). Ekonomi solidaritas memiliki orientasi serupa pada keadilan sosial, tetapi 

ekonomi Islam membedakan dirinya melalui kerangka maqāṣid al-syarī‘ah yang memberikan dasar 

evaluatif institusional bagi solidaritas sosial (Chapra, 2008). Ekonomi perilaku mengkritik asumsi 

rasionalitas sempurna melalui bias kognitif, sementara ekonomi Islam menafsirkan perilaku 

ekonomi melalui nilai, iman, dan orientasi moral sebagai variabel analitis utama (Sen, 2009; Solihu, 

2020). Perbandingan ini menunjukkan bahwa ekonomi Islam bukan sekadar pelengkap paradigma 

lain, tetapi menawarkan alternatif normatif yang koheren. 

Relevansi pembahasan ini sejalan dengan tujuan Imara: Jurnal Riset Ekonomi Islam yang 

mendorong pengembangan kajian ekonomi Islam berbasis riset kritis, kontekstual, dan aplikatif. 

Pendekatan interdisipliner memperkaya khazanah keilmuan ekonomi Islam dan membuka ruang 

dialog konstruktif dengan paradigma ekonomi global. Integrasi nilai transendental, analisis 

struktural, dan orientasi kesejahteraan manusia menempatkan ekonomi Islam sebagai paradigma 

yang berpotensi berkontribusi nyata dalam perumusan kebijakan publik yang berkeadilan dan 

berkelanjutan. Keberhasilan ekonomi Islam sebagai paradigma ilmiah sangat ditentukan oleh 

konsistensi metodologis, kekuatan institusi, dan keberanian melakukan kritik internal. Pendekatan 

interdisipliner yang dikembangkan secara sistematis memungkinkan ekonomi Islam bergerak 

melampaui wacana normatif menuju kerangka analisis yang transformatif. Dengan orientasi pada 

keadilan, keberlanjutan, dan kesejahteraan manusia, ekonomi Islam memiliki potensi untuk 

berkontribusi secara signifikan terhadap penyelesaian persoalan ekonomi kontemporer dalam skala 

lokal maupun global. 

 

CONCLUSION  

Berdasar paparan di atas dapat disimpulkan bahwa teori ekonomi Islam yang dikembangkan 

melalui pendekatan interdisipliner dan multiinterdisipliner memiliki kapasitas analitis dan 

transformatif yang lebih kuat dibandingkan pendekatan normatif-legal semata. Berbasis pandangan 



Tittle Manuscript                | Research Papers 

88                              Imara | Vol. 9 | No. 2 | 2025 

dunia tauhid, ekonomi Islam menempatkan aktivitas ekonomi dalam kerangka tanggung jawab 

moral, keadilan sosial, dan keberlanjutan, sehingga rasionalitas ekonomi tidak dipahami sebagai 

proses bebas nilai. Integrasi perspektif sosiologi, psikologi, hukum, politik ekonomi, filsafat, 

lingkungan, dan sejarah menunjukkan bahwa praktik ekonomi selalu terlekat pada struktur sosial, 

relasi kekuasaan, kesadaran spiritual, serta konteks kelembagaan dan ekologis. Pendekatan ini 

memperluas posisi ekonomi Islam dari sekadar sistem keuangan syariah menjadi paradigma kritis 

yang mampu mengevaluasi ketimpangan struktural, krisis moral, dan degradasi lingkungan dalam 

ekonomi global kontemporer. Maqāṣid al-syarī‘ah berfungsi sebagai kerangka evaluatif substantif 

yang memungkinkan adaptasi teoritis tanpa kehilangan orientasi nilai. Dengan demikian, ekonomi 

Islam tampil sebagai alternatif etis dan holistik yang relevan secara universal dalam pengembangan 

ilmu ekonomi dan perumusan kebijakan publik berkeadilan. 

Kajian lanjutan perlu mengeksplorasi penerapan Maqāṣid al-syarī‘ah sebagai instrumen 

evaluatif substantif dalam perumusan kebijakan ekonomi nasional maupun tata kelola institusi 

keuangan syariah. Pendekatan komparatif antara ekonomi Islam dan paradigma ekonomi alternatif, 

seperti ekonomi institusional, ekonomi kesejahteraan, dan ekonomi hijau, penting dilakukan untuk 

memperkuat posisi ekonomi Islam dalam diskursus ekonomi global. Penelitian empiris mengenai 

peran zakat, wakaf, dan keuangan sosial syariah dalam mengurangi ketimpangan struktural dan 

merespons krisis ekologis juga masih terbuka luas. Penguatan metodologi lintas disiplin dan lintas 

kawasan diharapkan dapat memperkaya kontribusi ekonomi Islam sebagai paradigma ilmiah yang 

adaptif, kritis, dan relevan terhadap tantangan ekonomi kontemporer. 

 

REFERENCES 

Abdul Hakim, L. (2020). Hukum ekonomi syariah: Dinamika regulasi dan praktik kontemporer. 

Jakarta: Kencana. 

Arwani, A. (2012). Sejarah pemikiran ekonomi Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Ayub, M. (2007). Understanding Islamic finance. Chichester, UK: John Wiley & Sons. 

Chapra, M. U. (1992). Islam and the economic challenge. Leicester, UK: The Islamic Foundation. 

Chapra, M. U. (2008). The Islamic vision of development in the light of maqāṣid al-sharī‘ah. 

Jeddah: Islamic Research and Training Institute, Islamic Development Bank. 

Choudhury, M. A. (2021). Islamic economics and finance: An epistemological inquiry. London: 

Routledge. 

Elfadhli, E., Tanjung, A., & Wardhani, F. S. (2021). Ekspansi pasar perbankan syariah dalam 

bidang industri halal (studi kasus: Bank Nagari Syariah Kantor Cabang Solok). Media Bina 

Ilmiah, 16(3), 6547–6558. 

Febria Rahim, F. Y., Febriyanti, S., Candra, R., & Rahmi, D. U. (2025). Pengaruh alokasi dana desa 

terhadap kesejahteraan masyarakat Desa Nagari Batipuah Ateh, Kecamatan Batipuh. Jurnal 

Salingka Nagari. 

Granovetter, M. (2005). The impact of social structure on economic outcomes. Journal of Economic 

Perspectives, 19(1), 33–50. 

Kahf, M. (2018). Islamic economics: Notes on theory and policy. Kuala Lumpur: Islamic Book 

Trust. 

Kamali, M. H. (2008). Shari‘ah law: An introduction. Oxford, UK: Oneworld Publications. 

Kuran, T. (2011). The long divergence: How Islamic law held back the Middle East. Princeton, NJ: 

Princeton University Press. 



Tittle Manuscript                | Research Papers 

89                              Imara | Vol. 9 | No. 2 | 2025 

Mangunjaya, F. M. (2019). Ekoteologi Islam: Konsep, aksi, dan tantangan. Jakarta: Yayasan Obor 

Indonesia. 

Mashadi, A. (2025). Ekonomi Islam dan keadilan ekologis: Pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah. 

Yogyakarta: UII Press. 

Naqvi, S. N. H. (1981). Ethics and economics: An Islamic synthesis. Leicester, UK: The Islamic 

Foundation. 

Nurmila, N. (2021). Religious values and social capital in Muslim economic practices. Journal of 

Islamic Social Sciences, 38(2), 145–162. 

Piketty, T. (2014). Capital in the twenty-first century (A. Goldhammer, Trans.). Cambridge, MA: 

Harvard University Press. 

Putnam, R. D. (2000). Bowling alone: The collapse and revival of American community. New York, 

NY: Simon & Schuster. 

Ritonga, M., Hasanah, U., & Pratama, R. (2025). Maqāṣid al-syarī‘ah as an evaluative framework 

for Islamic economic justice. Journal of Islamic Economic Studies, 33(1), 1–20. 

Sabrina, I., Yenti, F., & Husni, A. (2021). Pengaruh variabel ekonomi makro nilai tukar rupiah dan 

inflasi terhadap profitabilitas bank umum syariah di Indonesia. Al-Ittifaq: Jurnal Ekonomi 

Syariah, 1(1), 52–67. 

Sen, A. (2009). The idea of justice. Cambridge, MA: Harvard University Press. 

Solihu, A. K. (2020). Spirituality and economic behaviour in Islam. International Journal of 

Islamic Economics, 12(1), 55–72. 

Stiglitz, J. E. (2012). The price of inequality: How today’s divided society endangers our future. 

New York, NY: W. W. Norton & Company. 

Wahyuni, E., Yenti, F., & Gustomi, A. (2024). Pengaruh literasi keuangan, risk tolerance, dan 

experienced regret terhadap pemilihan jenis investasi keuangan syariah pada generasi 

millennial. Al-bank: Journal of Islamic Banking and Finance, 4(1), 54–69. 

Yenti, F., & Azzara, S. (2021). Pengaruh pengetahuan mahasiswa tentang investasi terhadap minat 

mahasiswa berinvestasi pada galeri investasi syariah IAIN Batusangkar. Al-bank: Journal of 

Islamic Banking and Finance, 1(1), 33–40. 

Yenti, F., Elfadhli, E., Burda, H., & Khairiah, E. (2021). Kepatuhan syariah (shariah compliance): 

Penerapannya pada Bank Nagari Cabang Syariah Solok. Jurnal Ilmiah Hospitality, 10(2), 

191–202. 

Yenti, F., & Elfadhli, B. (2022). Kepatuhan syariah (shariah compliance): Penerapannya pada Bank 

Nagari Cabang Syariah Solok. Jurnal Ilmiah Hospitality, 10(2), 1–12. 

Yenti, F., Febrianti, S., & Veranti, D. O. (2019). Implementation of Bai’ Bitsaman Ajil (BBA) 

financing to increasing income on BMT At-Taqwa Muhammadiyah Bandar Buat Branch. 

Jurnal Apresiasi Ekonomi, 7(1), 108–120. 

Yenti, F., Rahmadanti, Y., & Awaluddin, A. (2023). Strategi PT. BPR Balerong Bunta dalam 

percepatan konversi ke BPR Syariah. Al-bank: Journal of Islamic Banking and Finance, 3(1), 

83–90. 

Yenti, F., Wahyuni, E., & Shabri, H. (2025). Financing process analysis of Bank Nagari Syariah 

and BPRS in West Sumatra: Precautionary principle implementation. Al-bank: Journal of 

Islamic Banking and Finance, 5(1), 11–21. 

Yenti, S. E. I. F., Burda, H., & Putri, A. R. (2023). Pengaruh pengetahuan, kepercayaan, dan 

kemudahan mahasiswa perbankan syariah UIN Mahmud Yunus Batusangkar terhadap 



Tittle Manuscript                | Research Papers 

90                              Imara | Vol. 9 | No. 2 | 2025 

penggunaan aplikasi mobile banking pada era digital. Krigan: Journal of Management and 

Sharia Business, 1(2), 12–24 

 

Copyright Holder : 
© Fitri Yenti. et. al.  (2025). 

 

First Publication Right : 
© Imara: Jurnal Riset Ekonomi Islam 

 

This article is under: 

 


