Imara: Jurnal Riset Ekonomi Islam

| Research Papers

http://dx.doi.org/10.31958/imara.v9i2.16165

Ekonomi Islam sebagai Paradigma
Transformatif: Pendekatan Interdisipliner dan
Multidisipliner

Fitri Yenti'!™, Hospi Burda®", Jasri Waldi?®

! Univerisitas Islam Negeri Mahmud Yunus Batusangkar,
Indonesia

2 Univerisitas Islam Negeri Mahmud Yunus Batusangkar,
Indonesia

% Univerisitas Islam Negeri Mahmud Yunus Batusangkar,
Indonesia

Citation: Yenti, F.Burda, H & Waldi, J.(2025).
Ekonomi Islam sebagai Paradigma Transformatif:
Pendekatan Interdisipliner dan Multidisipliner
Imara: Jurnal Riset Ekonomi Islam, 9(2), 72-82.
http://dx.doi.org/10.31958/imara.v6i2.5825

Correspondence:

Fitri Yenti,
fitriyenti@uinmybatusangkar.ac.id
Received: November 12, 2025
Accepted: Desember 15, 2025
Published: Desember 31, 2025

ABSTRACT

Background. This study is motivated by growing concerns over the
limitations of contemporary economic systems in addressing global
challenges such as social inequality, moral degradation in economic
practices, environmental crises, and weak institutional governance.

Purpose. The purpose of this study is to explore how Islamic
economics can critically respond to global challenges, including social
inequality, the moral crisis of capitalism, environmental degradation,
and weaknesses in institutional governance.

Method. The study employs a qualitative—conceptual methodology
based on library research, drawing on critical analyses of classical and
contemporary literature in Islamic economics, sociology, psychology,
law, philosophy, political economy, environmental studies, and history.
Data are analyzed using a descriptive—analytical method with an
emphasis on epistemological and conceptual frameworks..

Results. The results demonstrate that an interdisciplinary approach
enables Islamic economics to move beyond a narrow normative—legal
orientation toward a more comprehensive framework that integrates
ethical values, empirical analysis, and context-sensitive policy
considerations.

Conclusion. The findings also indicate that maqasid al-shari‘ah
functions not merely as a normative reference but as a critical
evaluative instrument for aligning economic practices with broader
objectives of justice, sustainability, and human well-being. In
conclusion, Islamic economics emerges as a holistic and transformative
paradigm capable of offering ethically grounded and sustainable
solutions to contemporary global economic challenges, provided it is
supported by methodological rigor and institutional coherence

KEYWORDS

Islamic  economics; interdisciplinary-multidisciplinary  approach;
maqasid al-shari ‘ah.

INTRODUCTION
Perkembangan  ekonomi  global  kontemporer

memperlihatkan kontradiksi struktural yang semakin tajam.
Pertumbuhan ekonomi berjalan seiring dengan peningkatan
ketimpangan sosial. Inovasi teknologi mendorong
akumulasi kapital dalam skala besar.

Krisis ekologis menunjukkan eskalasi yang mengkhawatirkan. Kondisi tersebut menegaskan
keterbatasan paradigma ekonomi arus utama dalam menjawab persoalan kemanusiaan secara
menyeluruh (Stiglitz, 2012; Piketty, 2014). Rasionalitas instrumental mendominasi proses

Fitri Yenti 1, Hospi Burda 2, Jasri Waldi 3


https://orcid.org/0000-0003-4613-5616
https://orcid.org/0000-0003-4613-5616
https://orcid.org/0000-0003-4613-5616

Tittle Manuscript | Research Papers

pengambilan keputusan ekonomi. Dimensi etika mengalami reduksi konseptual. Keberlanjutan
diperlakukan sebagai instrumen kebijakan pasar. Keadilan sosial kehilangan posisi normatifnya
dalam struktur ekonomi global (Sen, 2009).

Situasi ini melahirkan kebutuhan terhadap kerangka ekonomi alternatif yang berakar pada
nilai moral. Ekonomi Islam hadir sebagai sistem yang menempatkan dimensi spiritual dan material
dalam satu kesatuan nilai. Prinsip keadilan, amanah, keseimbangan, serta tanggung jawab sosial
menjadi fondasi normatif utama (Chapra, 1992). Orientasi kesejahteraan dalam ekonomi Islam tidak
terbatas pada pertumbuhan material. Dimensi etika menjadi elemen inheren dalam aktivitas
ekonomi. Konsep falah menempatkan kesejahteraan sebagai capaian multidimensional yang
mencakup aspek sosial dan spiritual (Naqvi, 1981).

Perkembangan kajian ekonomi Islam menunjukkan dinamika yang belum sepenuhnya
matang secara epistemologis. Pendekatan normatif—legal masih mendominasi diskursus akademik.
Fokus kajian terpusat pada figh mu ‘amalah dan keabsahan akad transaksi. Analisis terhadap
struktur sosial dan institusional relatif terbatas (Kuran, 2011). Pendekatan legalistik tersebut
menghasilkan pemahaman yang parsial. Kompleksitas persoalan ekonomi modern tidak terjangkau
secara memadai. Tantangan ketimpangan struktural dan krisis ekologi menuntut kerangka analisis
yang lebih luas dan reflektif (Choudhury, 2021).

Dominasi pendekatan sempit tersebut mendorong munculnya formalisasi syariah dalam
praktik ekonomi Islam. Kepatuhan prosedural terhadap akad syariah menjadi orientasi utama.
Substansi etika kurang memperoleh perhatian memadai. Fenomena komodifikasi fatwa muncul
dalam industri keuangan syariah modern (Abdul Hakim, 2020). Logika pasar tetap menjadi
kerangka dominan. Tujuan keadilan distributif mengalami marginalisasi. Kondisi ini memperkuat
kritik bahwa ekonomi Islam belum sepenuhnya berfungsi sebagai paradigma transformatif (Kamali,
2008).

Kompleksitas ekonomi kontemporer menuntut pendekatan lintas disiplin. Persoalan ekonomi
tidak berdiri secara otonom. Struktur sosial membentuk perilaku ekonomi individu dan institusi
(Granovetter, 2005). Faktor psikologis memengaruhi preferensi risiko dan orientasi waktu pelaku
ekonomi (Solihu, 2020). Sistem hukum menentukan legitimasi praktik ekonomi syariah dalam
ruang publik (Ayub, 2007). Kekuasaan politik mengarahkan distribusi sumber daya dan kebijakan
fiskal (Kahf, 2018). Relasi manusia dengan alam menentukan keberlanjutan ekonomi jangka
panjang (Mangunjaya, 2019).

Pendekatan interdisipliner membuka ruang integrasi keilmuan dalam studi ekonomi Islam.
Perspektif sosiologi ekonomi menjelaskan peran modal sosial dan kepercayaan religius dalam
menopang praktik ekonomi umat (Putnam, 2000; Nurmila, 2021). Pendekatan psikologi ekonomi
mengungkap pengaruh nilai spiritual terhadap perilaku ekonomi Muslim. Konsep tawakkal
membentuk ketahanan psikologis. Nilai gana ‘ah memoderasi orientasi konsumsi dan akumulasi
(Chapra, 2008). Pendekatan hukum menyoroti relasi antara norma syariah dan regulasi negara
dalam praktik ekonomi modern (Abdul Hakim, 2020).

Pendekatan filsafat memberikan fondasi epistemologis bagi ekonomi Islam sebagai disiplin
ilmu. Tauhid berfungsi sebagai paradigma integratif. Aktivitas ekonomi diposisikan dalam kerangka
tanggung jawab transendental (Naqgvi, 1981). Manusia dipahami sebagai khalifah dengan amanah
pengelolaan sumber daya. Pendekatan ini mencegah reduksi ekonomi menjadi aktivitas material
semata (Choudhury, 2021). Pendekatan lingkungan memperluas cakupan ekonomi Islam menuju
keadilan ekologis. Prinsip keseimbangan menjadi dasar pengelolaan sumber daya berkelanjutan
(Mashadi, 2025).

83 Imara | Vol. 9| No. 2 | 2025



Tittle Manuscript | Research Papers

Meskipun berbagai studi telah membahas ekonomi Islam dari perspektif normatif, hukum,
sosial, maupun lingkungan, kajian-kajian tersebut umumnya masih bersifat parsial dan
terfragmentasi. Belum banyak penelitian yang secara eksplisit merumuskan ekonomi Islam sebagai
suatu paradigma interdisipliner dan multidisipliner yang koheren, dengan kerangka epistemologis
yang terintegrasi antara prinsip normatif Islam dan analisis ilmiah kontemporer. Dengan kata lain,
terdapat celah penelitian (research gap) berupa ketiadaan formulasi konseptual yang sistematis
mengenai posisi ekonomi Islam sebagai paradigma transformatif yang mampu merespons secara
kritis tantangan ekonomi global secara holistik (Arwani, 2012).

Kondisi tersebut melahirkan persoalan mendasar dalam studi ekonomi Islam. Status ekonomi
Islam sebagai paradigma ilmu masih diperdebatkan. Posisi kritisnya terhadap ekonomi global belum
terartikulasikan secara optimal. Potensi transformatifnya memerlukan penguatan konseptual yang
lebih mendalam (Kamali, 2008). Tantangan ini menuntut rekonstruksi paradigma berbasis integrasi
normatif dan analisis ilmiah lintas disiplin.

Berdasarkan celah penelitian tersebut, kajian ini diarahkan untuk menempatkan ekonomi
Islam sebagai paradigma transformatif melalui pendekatan interdisipliner dan multidisipliner.
Integrasi prinsip normatif Islam dengan analisis ilmiah menjadi fokus utama. Magqasid al-syari‘ah
diposisikan sebagai instrumen evaluatif dalam menilai keadilan, keberlanjutan, serta kesejahteraan
manusia (Ritonga et al., 2025). Pendekatan ini memungkinkan ekonomi Islam melampaui legalisme
formal dan diproyeksikan sebagai paradigma etis yang responsif terhadap tantangan global.

RESEARCH METHODOLOGY

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain konseptual-kritis untuk
mengkaji ekonomi Islam sebagai paradigma transformatif melalui perspektif interdisipliner dan
multidisipliner. Pendekatan ini bertujuan menelaah fondasi epistemologis, normatif, dan teoritis
ekonomi Islam dalam merespons tantangan ekonomi global kontemporer, dengan fokus pada
pengembangan kerangka konseptual, bukan pengujian hipotesis empiris. Penelitian ini merupakan
studi kepustakaan (library research) yang dilakukan secara sistematis. Sumber data meliputi
literatur primer dan sekunder yang relevan dalam bidang ekonomi Islam, figh mu ‘amalah, maqgasid
al-syart ‘ah, sosiologi ekonomi, psikologi ekonomi, hukum ekonomi syariah, filsafat ilmu, politik
ekonomi Islam, studi lingkungan, dan sejarah pemikiran ekonomi Islam. Penelusuran literatur
dilakukan melalui basis data akademik bereputasi, buku ilmiah, dan publikasi lembaga riset.

Literatur yang dianalisis dipilih berdasarkan kriteria inklusi berupa relevansi tematik dan
kontribusi konseptual terhadap pengembangan pendekatan interdisipliner, sementara karya yang
bersifat teknis-deskriptif dan tidak memiliki kontribusi teoretis dikecualikan. Analisis data
dilakukan melalui content analysis untuk mengidentifikasi konsep dan asumsi epistemologis utama,
serta thematic analysis untuk memetakan tema-tema kunci lintas disiplin. Hasil analisis selanjutnya
disintesiskan secara konseptual untuk merumuskan ekonomi Islam sebagai paradigma transformatif
yang melampaui pendekatan normatif—legal.

RESULT AND DISCUSSION
Result

Perkembangan teori ekonomi Islam melalui pendekatan interdisipliner menghasilkan
kerangka normatif-analitis yang lebih komprehensif dibandingkan pendekatan normatif-legal
konvensional. Pendekatan ini menempatkan ekonomi Islam tidak hanya sebagai sistem aturan
hukum transaksi, tetapi sebagai paradigma keilmuan yang mampu menjelaskan relasi antara nilai,
struktur sosial, dan praktik ekonomi secara terpadu. Analisis literatur utama memperlihatkan bahwa

84 Imara | Vol. 9| No. 2 | 2025




Tittle Manuscript | Research Papers

tauhid berfungsi sebagai prinsip integratif yang menyatukan dimensi ontologis, epistemologis, dan
aksiologis dalam analisis ekonomi. Dalam kerangka tersebut, aktivitas ekonomi dipahami sebagali
bagian dari tanggung jawab moral manusia sebagai khalifah di bumi, sehingga tujuan ekonomi tidak
direduksi pada efisiensi atau pertumbuhan material semata, melainkan diarahkan pada keadilan dan
kemaslahatan sosial (Naqvi, 1981; Chapra, 1992).

Pendekatan interdisipliner memungkinkan pemahaman yang lebih realistis terhadap perilaku
ekonomi. Integrasi perspektif sosiologi, psikologi, dan politik ekonomi menunjukkan bahwa
rasionalitas ekonomi dalam Islam tidak sepenuhnya ditentukan oleh kepentingan utilitarian
individual. Preferensi ekonomi terbentuk melalui interaksi nilai etika, norma sosial, dan kesadaran
spiritual yang hidup dalam komunitas. Nilai amanah, keadilan, dan tanggung jawab sosial berfungsi
sebagai orientasi normatif yang memengaruhi pengambilan keputusan ekonomi, termasuk dalam
menyikapi risiko dan pola konsumsi. Perspektif ini menantang asumsi ekonomi arus utama yang
memandang rasionalitas sebagai perilaku bebas nilai dan terlepas dari konteks sosial (Chapra, 2008;
Solihu, 2020). Dimensi kelembagaan menunjukkan bahwa keberfungsian ekonomi Islam sangat
bergantung pada kualitas institusi hukum dan tata kelola. Integrasi norma syariah dengan sistem
hukum nasional dan tatanan ekonomi global menjadi prasyarat agar nilai etika ekonomi Islam dapat
dioperasionalkan secara efektif. Dominasi pendekatan formalistik dan lemahnya tata kelola
berpotensi mereduksi ekonomi Islam menjadi sekadar kepatuhan prosedural terhadap akad dan
regulasi teknis. Kondisi tersebut menghambat pencapaian keadilan substantif yang menjadi tujuan
utama ekonomi Islam. Institusionalisasi ekonomi Islam menuntut kerangka regulasi yang tidak
hanya legal secara formal, tetapi juga berorientasi pada kemaslahatan publik dan perlindungan
kelompok rentan (Ayub, 2007; Abdul Hakim, 2020).

Analisis politik ekonomi memperlihatkan bahwa ekonomi Islam memiliki kapasitas kritik
struktural terhadap ketimpangan distribusi sumber daya. Instrumen zakat dan wakaf tidak hanya
berfungsi sebagai mekanisme filantropi individual, tetapi memiliki potensi sebagai instrumen
redistribusi sistemik yang dapat menantang logika ekonomi neoliberal. Efektivitas instrumen
tersebut bergantung pada dukungan kebijakan publik, legitimasi kelembagaan, serta peran negara
dalam menjamin keadilan sosial. Ketiadaan dukungan struktural berisiko menempatkan zakat dan
wakaf dalam praktik karitatif temporer yang tidak menyentuh akar ketimpangan (Kahf, 2018;
Chapra, 2008). Integrasi perspektif lingkungan memperluas cakupan ekonomi Islam dalam
merespons krisis ekologis global. Prinsip keseimbangan (mizan), larangan israf, dan tanggung
jawab antar generasi membentuk kerangka normatif ekonomi berkelanjutan yang khas. Kerusakan
lingkungan dipahami sebagai persoalan etis dan struktural yang berakar pada paradigma ekonomi
eksploitatif, bukan semata-mata akibat kegagalan pasar. Pendekatan ini menempatkan ekonomi
Islam sebagai bagian dari diskursus global pembangunan berkelanjutan yang berorientasi pada
keadilan ekologis (Mangunjaya, 2019).

Keseluruhan analisis menegaskan bahwa pendekatan interdisipliner memperkuat kapasitas
transformatif teori ekonomi Islam. Integrasi nilai normatif dengan analisis sosial, kelembagaan,
politik, dan ekologis menggeser posisi ekonomi Islam dari kerangka sempit sistem keuangan
syariah menuju paradigma ekonomi kritis dan holistik. Orientasi pada keadilan, keberlanjutan, dan
kesejahteraan manusia menjadikan ekonomi Islam relevan dalam merespons tantangan ekonomi
global kontemporer.

Discussion

Pengembangan teori ekonomi Islam melalui pendekatan interdisipliner menunjukkan
kapasitas konseptual yang lebih kuat dalam menjawab kompleksitas persoalan ekonomi
kontemporer dibandingkan pendekatan normatif-legal yang selama ini mendominasi diskursus.

85 Imara | Vol. 9| No. 2 | 2025




Tittle Manuscript | Research Papers

Literatur yang dianalisis memperlihatkan bahwa dominasi fikih mu‘amalah sebagai kerangka
tunggal telah membatasi ekonomi Islam pada isu keabsahan akad dan kepatuhan prosedural,
sementara dimensi struktural, sosial, dan etis dari praktik ekonomi sering terpinggirkan. Pendekatan
interdisipliner memungkinkan perluasan kerangka analisis dengan mengintegrasikan perspektif ilmu
sosial, filsafat, dan kebijakan publik, sehingga ekonomi Islam dapat diposisikan sebagai paradigma
ilmiah yang reflektif dan kritis (Kuran, 2011; Arwani, 2012).

Integrasi pendekatan hukum dan regulasi menunjukkan bahwa keberfungsian ekonomi Islam
sangat bergantung pada kualitas institusi dan tata kelola. Analisis literatur menegaskan bahwa
kepastian hukum bukan hanya persoalan legitimasi formal, tetapi juga menentukan efektivitas
internalisasi nilai etika dalam praktik ekonomi syariah. Regulasi yang hanya berorientasi pada
kepatuhan prosedural berpotensi mereduksi ekonomi Islam menjadi sistem simbolik yang
kehilangan daya transformasinya. Kerangka maqasid al-syari‘ah menawarkan dasar evaluatif
substantif untuk menilai sejauh mana regulasi ekonomi Islam berkontribusi terhadap keadilan
distributif dan kemaslahatan publik (Ayub, 2007; Chapra, 2008; Kamali, 2008). Perspektif ini
menempatkan hukum tidak sekadar sebagai instrumen kontrol, tetapi sebagai sarana pencapaian
tujuan etis ekonomi Islam.

Pendekatan filosofis dan etika memberikan fondasi epistemologis yang membedakan
ekonomi Islam dari paradigma ekonomi arus utama yang cenderung positivistik. Analisis
menunjukkan bahwa tauhid berfungsi sebagai prinsip ontologis dan epistemologis yang
menyatukan dimensi material dan moral dalam aktivitas ekonomi. Pengetahuan ekonomi tidak
dipahami sebagai fakta bebas nilai, melainkan sebagai konstruksi normatif yang selalu terikat pada
tujuan etis. Penolakan terhadap dikotomi fakta dan nilai memungkinkan ekonomi Islam
mengembangkan rasionalitas ekonomi yang terbatas dan bermoral, berbeda dari asumsi rasionalitas
instrumental dalam ekonomi neoklasik (Nagvi, 1981; Sen, 2009; Choudhury, 2021). Dengan
demikian, ekonomi Islam tidak hanya menawarkan seperangkat norma moral, tetapi juga kerangka
teoritis alternatif dalam memahami tujuan dan makna aktivitas ekonomi.

Analisis politik ekonomi Islam memperlihatkan bahwa distribusi sumber daya tidak dapat
dilepaskan dari relasi kekuasaan dan konfigurasi kebijakan. Literatur yang dikaji menunjukkan
bahwa ketimpangan ekonomi merupakan hasil struktur sosial dan politik yang bersifat sistemik,
bukan semata akibat kegagalan mekanisme pasar (Piketty, 2014). Dalam kerangka ini, ekonomi
Islam memposisikan negara sebagai aktor normatif yang bertanggung jawab menjamin keadilan
sosial melalui kebijakan fiskal, moneter, dan redistributif. Instrumen zakat dan wakaf memiliki
potensi sebagai mekanisme korektif struktural yang dapat memperluas akses ekonomi kelompok
marginal. Namun, efektivitas instrumen tersebut sangat ditentukan oleh legitimasi kelembagaan,
transparansi tata kelola, dan konsistensi kebijakan publik (Kahf, 2018; Chapra, 2008). Tanpa
dukungan institusional yang kuat, instrumen ekonomi Islam berisiko tereduksi menjadi aktivitas
filantropi yang bersifat residual.

Integrasi perspektif lingkungan memperluas cakupan ekonomi Islam dalam merespons Krisis
ekologis global. Prinsip keseimbangan (mizan), larangan israf, dan tanggung jawab antar generasi
membentuk kerangka normatif ekonomi berkelanjutan yang khas. Literatur menunjukkan bahwa
ekonomi Islam memandang kerusakan lingkungan sebagai persoalan etis dan struktural yang
berakar pada paradigma ekonomi eksploitatif, bukan sekadar kegagalan pasar atau kekurangan
regulasi teknis (Mangunjaya, 2019). Dimensi spiritual memperkuat motivasi etis dalam pengelolaan
sumber daya alam dengan menempatkan alam sebagai amanah yang harus dijaga. Perspektif ini
melampaui pendekatan ekonomi ekologis yang cenderung sekuler dengan menambahkan landasan
moral transendental sebagai sumber etika keberlanjutan (Choudhury, 2021).

86 Imara | Vol. 9| No. 2 | 2025




Tittle Manuscript | Research Papers

Pendekatan historis memberikan kontribusi penting dalam memahami dinamika dan
adaptabilitas ekonomi Islam. Literatur sejarah menunjukkan bahwa praktik ekonomi Islam
berkembang secara kontekstual sesuai dengan kondisi sosial, politik, dan budaya pada masanya.
Institusi seperti baitul mal dan wakaf menunjukkan fleksibilitas dalam merespons kebutuhan
masyarakat dan perubahan struktur ekonomi (Chapra, 1992; Arwani, 2012). Pembacaan historis
yang Kritis mencegah romantisasi masa lalu sekaligus membuka ruang inovasi kebijakan berbasis
prinsip normatif yang relevan secara kontemporer. Sejarah berfungsi sebagai laboratorium sosial
yang menyediakan pembelajaran institusional bagi pengembangan teori ekonomi Islam yang
dinamis (Kuran, 2011). Meskipun pendekatan interdisipliner memperkaya kerangka teoritis
ekonomi Islam, kajian ini mengidentifikasi tantangan serius berupa fragmentasi keilmuan. Integrasi
antara fikih mu‘amalah, sosiologi ekonomi, dan analisis kebijakan sering dilakukan secara parsial
tanpa metodologi sintesis yang mapan. Kondisi ini menyebabkan ekonomi Islam tampil sebagai
kumpulan pendekatan sektoral yang tidak selalu terhubung secara konseptual, sehingga
melemahkan posisi ekonomi Islam dalam perdebatan akademik global (Kuran, 2011). Ketiadaan
indikator evaluatif berbasis maqasid al-syari‘ah yang teroperasionalisasi juga membatasi
kemampuan ekonomi Islam untuk dievaluasi secara empiris dalam konteks kebijakan publik (Abdul
Hakim, 2020).

Analisis komparatif dengan paradigma ekonomi alternatif memperkuat posisi ekonomi Islam
sebagai kerangka normatif yang khas. Ekonomi ekologis berbagi kritik terhadap paradigma
pertumbuhan eksploitatif, namun ekonomi Islam memperluas kritik tersebut melalui dimensi
spiritual dan tanggung jawab transendental yang membentuk motivasi etis individu dan kolektif
(Mangunjaya, 2019). Ekonomi solidaritas memiliki orientasi serupa pada keadilan sosial, tetapi
ekonomi Islam membedakan dirinya melalui kerangka maqasid al-syari‘ah yang memberikan dasar
evaluatif institusional bagi solidaritas sosial (Chapra, 2008). Ekonomi perilaku mengkritik asumsi
rasionalitas sempurna melalui bias kognitif, sementara ekonomi Islam menafsirkan perilaku
ekonomi melalui nilai, iman, dan orientasi moral sebagai variabel analitis utama (Sen, 2009; Solihu,
2020). Perbandingan ini menunjukkan bahwa ekonomi Islam bukan sekadar pelengkap paradigma
lain, tetapi menawarkan alternatif normatif yang koheren.

Relevansi pembahasan ini sejalan dengan tujuan Imara: Jurnal Riset Ekonomi Islam yang
mendorong pengembangan kajian ekonomi Islam berbasis riset kritis, kontekstual, dan aplikatif.
Pendekatan interdisipliner memperkaya khazanah keilmuan ekonomi Islam dan membuka ruang
dialog konstruktif dengan paradigma ekonomi global. Integrasi nilai transendental, analisis
struktural, dan orientasi kesejahteraan manusia menempatkan ekonomi Islam sebagai paradigma
yang berpotensi berkontribusi nyata dalam perumusan kebijakan publik yang berkeadilan dan
berkelanjutan. Keberhasilan ekonomi Islam sebagai paradigma ilmiah sangat ditentukan oleh
konsistensi metodologis, kekuatan institusi, dan keberanian melakukan kritik internal. Pendekatan
interdisipliner yang dikembangkan secara sistematis memungkinkan ekonomi Islam bergerak
melampaui wacana normatif menuju kerangka analisis yang transformatif. Dengan orientasi pada
keadilan, keberlanjutan, dan kesejahteraan manusia, ekonomi Islam memiliki potensi untuk
berkontribusi secara signifikan terhadap penyelesaian persoalan ekonomi kontemporer dalam skala
lokal maupun global.

CONCLUSION

Berdasar paparan di atas dapat disimpulkan bahwa teori ekonomi Islam yang dikembangkan
melalui pendekatan interdisipliner dan multiinterdisipliner memiliki kapasitas analitis dan
transformatif yang lebih kuat dibandingkan pendekatan normatif-legal semata. Berbasis pandangan

87 Imara | Vol. 9| No. 2 | 2025




Tittle Manuscript | Research Papers

dunia tauhid, ekonomi Islam menempatkan aktivitas ekonomi dalam kerangka tanggung jawab
moral, keadilan sosial, dan keberlanjutan, sehingga rasionalitas ekonomi tidak dipahami sebagai
proses bebas nilai. Integrasi perspektif sosiologi, psikologi, hukum, politik ekonomi, filsafat,
lingkungan, dan sejarah menunjukkan bahwa praktik ekonomi selalu terlekat pada struktur sosial,
relasi kekuasaan, kesadaran spiritual, serta konteks kelembagaan dan ekologis. Pendekatan ini
memperluas posisi ekonomi Islam dari sekadar sistem keuangan syariah menjadi paradigma kritis
yang mampu mengevaluasi ketimpangan struktural, krisis moral, dan degradasi lingkungan dalam
ekonomi global kontemporer. Magasid al-syari ‘ah berfungsi sebagai kerangka evaluatif substantif
yang memungkinkan adaptasi teoritis tanpa kehilangan orientasi nilai. Dengan demikian, ekonomi
Islam tampil sebagai alternatif etis dan holistik yang relevan secara universal dalam pengembangan
ilmu ekonomi dan perumusan kebijakan publik berkeadilan.

Kajian lanjutan perlu mengeksplorasi penerapan Magasid al-syari‘ah Sebagai instrumen
evaluatif substantif dalam perumusan kebijakan ekonomi nasional maupun tata kelola institusi
keuangan syariah. Pendekatan komparatif antara ekonomi Islam dan paradigma ekonomi alternatif,
seperti ekonomi institusional, ekonomi kesejahteraan, dan ekonomi hijau, penting dilakukan untuk
memperkuat posisi ekonomi Islam dalam diskursus ekonomi global. Penelitian empiris mengenai
peran zakat, wakaf, dan keuangan sosial syariah dalam mengurangi ketimpangan struktural dan
merespons krisis ekologis juga masih terbuka luas. Penguatan metodologi lintas disiplin dan lintas
kawasan diharapkan dapat memperkaya kontribusi ekonomi Islam sebagai paradigma ilmiah yang
adaptif, kritis, dan relevan terhadap tantangan ekonomi kontemporer.

REFERENCES

Abdul Hakim, L. (2020). Hukum ekonomi syariah: Dinamika regulasi dan praktik kontemporer.
Jakarta: Kencana.

Arwani, A. (2012). Sejarah pemikiran ekonomi Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.
Ayub, M. (2007). Understanding Islamic finance. Chichester, UK: John Wiley & Sons.
Chapra, M. U. (1992). Islam and the economic challenge. Leicester, UK: The Islamic Foundation.

Chapra, M. U. (2008). The Islamic vision of development in the light of maqasid al-shari‘ah.
Jeddah: Islamic Research and Training Institute, Islamic Development Bank.

Choudhury, M. A. (2021). Islamic economics and finance: An epistemological inquiry. London:
Routledge.

Elfadhli, E., Tanjung, A., & Wardhani, F. S. (2021). Ekspansi pasar perbankan syariah dalam
bidang industri halal (studi kasus: Bank Nagari Syariah Kantor Cabang Solok). Media Bina
IImiah, 16(3), 6547—6558.

Febria Rahim, F. Y., Febriyanti, S., Candra, R., & Rahmi, D. U. (2025). Pengaruh alokasi dana desa
terhadap kesejahteraan masyarakat Desa Nagari Batipuah Ateh, Kecamatan Batipuh. Jurnal
Salingka Nagari.

Granovetter, M. (2005). The impact of social structure on economic outcomes. Journal of Economic
Perspectives, 19(1), 33-50.

Kahf, M. (2018). Islamic economics: Notes on theory and policy. Kuala Lumpur: Islamic Book
Trust.

Kamali, M. H. (2008). Shari ‘ah law: An introduction. Oxford, UK: Oneworld Publications.

Kuran, T. (2011). The long divergence: How Islamic law held back the Middle East. Princeton, NJ:
Princeton University Press.

88 Imara | Vol. 9| No. 2 | 2025



Tittle Manuscript | Research Papers

Mangunjaya, F. M. (2019). Ekoteologi Islam: Konsep, aksi, dan tantangan. Jakarta: Yayasan Obor
Indonesia.

Mashadi, A. (2025). Ekonomi Islam dan keadilan ekologis: Pendekatan magasid al-syari‘ah.
Yogyakarta: Ull Press.

Nagvi, S. N. H. (1981). Ethics and economics: An Islamic synthesis. Leicester, UK: The Islamic
Foundation.

Nurmila, N. (2021). Religious values and social capital in Muslim economic practices. Journal of
Islamic Social Sciences, 38(2), 145-162.

Piketty, T. (2014). Capital in the twenty-first century (A. Goldhammer, Trans.). Cambridge, MA:
Harvard University Press.

Putnam, R. D. (2000). Bowling alone: The collapse and revival of American community. New York,
NY: Simon & Schuster.

Ritonga, M., Hasanah, U., & Pratama, R. (2025). Magqasid al-syari‘ah as an evaluative framework
for Islamic economic justice. Journal of Islamic Economic Studies, 33(1), 1-20.

Sabrina, 1., Yenti, F., & Husni, A. (2021). Pengaruh variabel ekonomi makro nilai tukar rupiah dan
inflasi terhadap profitabilitas bank umum syariah di Indonesia. Al-Ittifag: Jurnal Ekonomi
Syariah, 1(1), 52-67.

Sen, A. (2009). The idea of justice. Cambridge, MA: Harvard University Press.

Solihu, A. K. (2020). Spirituality and economic behaviour in Islam. International Journal of
Islamic Economics, 12(1), 55-72.

Stiglitz, J. E. (2012). The price of inequality: How today’s divided society endangers our future.
New York, NY: W. W. Norton & Company.

Wahyuni, E., Yenti, F., & Gustomi, A. (2024). Pengaruh literasi keuangan, risk tolerance, dan
experienced regret terhadap pemilihan jenis investasi keuangan syariah pada generasi
millennial. Al-bank: Journal of Islamic Banking and Finance, 4(1), 54-69.

Yenti, F., & Azzara, S. (2021). Pengaruh pengetahuan mahasiswa tentang investasi terhadap minat
mahasiswa berinvestasi pada galeri investasi syariah IAIN Batusangkar. Al-bank: Journal of
Islamic Banking and Finance, 1(1), 33-40.

Yenti, F., Elfadhli, E., Burda, H., & Khairiah, E. (2021). Kepatuhan syariah (shariah compliance):
Penerapannya pada Bank Nagari Cabang Syariah Solok. Jurnal llmiah Hospitality, 10(2),
191-202.

Yenti, F., & Elfadhli, B. (2022). Kepatuhan syariah (shariah compliance): Penerapannya pada Bank
Nagari Cabang Syariah Solok. Jurnal Ilmiah Hospitality, 10(2), 1-12.

Yenti, F., Febrianti, S., & Veranti, D. O. (2019). Implementation of Bai’ Bitsaman Ajil (BBA)
financing to increasing income on BMT At-Tagwa Muhammadiyah Bandar Buat Branch.
Jurnal Apresiasi Ekonomi, 7(1), 108-120.

Yenti, F., Rahmadanti, Y., & Awaluddin, A. (2023). Strategi PT. BPR Balerong Bunta dalam
percepatan konversi ke BPR Syariah. Al-bank: Journal of Islamic Banking and Finance, 3(1),
83-90.

Yenti, F., Wahyuni, E., & Shabri, H. (2025). Financing process analysis of Bank Nagari Syariah
and BPRS in West Sumatra: Precautionary principle implementation. Al-bank: Journal of
Islamic Banking and Finance, 5(1), 11-21.

Yenti, S. E. I. F., Burda, H., & Putri, A. R. (2023). Pengaruh pengetahuan, kepercayaan, dan
kemudahan mahasiswa perbankan syariah UIN Mahmud Yunus Batusangkar terhadap

89 Imara | Vol. 9| No. 2 | 2025



Tittle Manuscript | Research Papers

penggunaan aplikasi mobile banking pada era digital. Krigan: Journal of Management and
Sharia Business, 1(2), 12-24

Copyright Holder :
© Fitri Yenti. et. al. (2025).

First Publication Right :
© Imara: Jurnal Riset Ekonomi Islam

This article is under:

90 Imara | Vol. 9| No. 2 | 2025



