
 

 

lathaif: Literasi Tafsir, Hadis dan Filologi, Vol. 4 (2), 2025, (Juli-Desember) 
 

ISSN Print : 2963-7678 ISSN Online : 2962-6153 

 

Tersedia online di: https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/lathaif 

 

136 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

Tashîf dan Tahrîf: Telaah atas Kesalahan Teks dalam Tradisi 
Islam 

 

Rizamul Malik Akbar1, M. Hadi Masruri4, Muhammad Firdaus Al Kholidy3, 
Nailiatuz Zakiyah4, Zainur Roziqin5 

1 Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim, Malang, Indonesia 

2 Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim, Malang, Indonesia 

3 Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim, Malang, Indonesia 

4 Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim, Malang, Indonesia 
5 Sigma Statistika, Malang, Indonesia 

240204220001@student.uin-malang.ac.id 
 

Abstract 

This article examines the phenomena of taṣḥīf and taḥrīf as forms of textual error in the Islamic scholarly 
tradition and their implications for both classical and modern philological practices. This study is 
significant as it reveals how variations in diacritical marks, letter forms, and semantic deviations can 
influence the understanding and authenticity of transmitted texts. The research aims to elaborate on the 

definitions, causes, and positions of taṣḥīf and taḥrīf within the framework of classical Arabic textual 
criticism. The study employs a qualitative approach through library research, drawing primarily from 

Taḥqīqu an-Nuṣūṣ wa Nashruhā by ‘Abd as-Salām Muḥammad Hārūn. The findings indicate that: (1) 

taṣḥīf is technical in nature, while taḥrīf involves semantic alteration; (2) their causes include technical, 

linguistic, and cultural factors; and (3) the treatment of taṣḥīf and taḥrīf in philology is carried out through 

methodological solutions such as tarjīḥ al-riwāyāt (weighing and preferring textual variants) and taṣḥīḥ al-

akhṭā’ (correction of textual errors) as integral components of the practice of taḥqīq al-nuṣūṣ (critical 
editing of texts). This study affirms philology’s role as a discipline dedicated to preserving the integrity 
of texts and the intellectuall heritage of Islamic civilitazion. 

Keywords: Taṣḥīf; Taḥrīf, Philology, Textual Criticism, Islamic Manuscripts 
 

Abstrak 

Artikel ini mengkaji fenomena taṣḥīf dan taḥrīf sebagai bentuk kesalahan teks dalam tradisi keilmuan 
Islam serta implikasinya terhadap praktik filologi klasik dan modern. Kajian ini penting karena 
menyingkap bagaimana perubahan titik, bentuk huruf, dan penyimpangan makna memengaruhi 
pemahaman serta keaslian teks. Penelitian ini bertujuan menguraikan definisi, penyebab, dan posisi 

taṣḥīf wa taḥrīf dalam konteks kritik teks Arab klasik. Metode yang digunakan ialah pendekatan kualitatif 

melalui studi kepustakaan dengan rujukan utama karya Taḥqīqu an-Nuṣūṣ wa Nashruhā karya ‘Abd as-

Salām Muḥammad Hārūn. Hasil penelitian menunjukkan bahwa: (1) taṣḥīf bersifat teknis, sedangkan 

taḥrīf mencakup perubahan makna; (2) penyebabnya meliputi faktor teknis, linguistik, dan kultural; dan 

(3) penanganan taṣḥīf wa taḥrīf dalam filologi dilakukan melalui solusi metodologis seperti tarjīḥ ar-riwāyāt 

dan taṣḥīḥ al-akhtā’ sebagai bagian dari praktik taḥqīq an-nuṣūṣ.Penelitian ini menegaskan peran filologi 
sebagai disiplin yang menjaga integritas teks dan warisan intelektual Islam. 

Kata Kunci: Taṣḥīf; Taḥrīf, Filologi, Kritik Teks, Naskah Islam

PENDAHULUAN 

Kajian mengenai taṣḥīf dan taḥrīf menempati posisi yang penting dalam dunia 
filologi Islam, sebab keduanya berkaitan langsung dengan keaslian teks dan otentisitas 
makna yang diwariskan dari masa ke masa. Fenomena ini bukan sekadar masalah 
kesalahan tulis atau perubahan huruf, melainkan cerminan dari dinamika transmisi ilmu 
pengetahuan yang hidup dalam kebudayaan Islam (Syihabuddin et al., 2024). Dalam 
tradisi penyalinan naskah, sekecil apa pun pergeseran titik atau perubahan huruf dapat 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220824391171300
https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220621310929330
mailto:240204220001@student.uin-malang.ac.id


 

137 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

berakibat besar terhadap makna teks, bahkan berpotensi mengubah pemahaman 

keagamaan, hukum, atau sejarah (Lubis, 2007). Oleh karena itu, studi tentang taṣḥīf wa 

taḥrīf menjadi sangat relevan bagi para filolog yang berupaya menjaga kesinambungan 
dan keautentikan khazanah intelektual Islam. 

Tedapat beberapa penelitian terdahulu yang membahas tentang filologi. 
Pertama, penelitian yang dilakukan oleh Ahmad Hamdani (Hamdani, 2020) yang 
meneliti naskah katua Najamuddin al-Tufi yang dinilai mengalami beberapa problem 
filologis. Seperti; kesalahab penyalinan, Bahasa yang arkais, dan lain-lain. Kedua, 
penelitian Agus Mushaddiq (Mushodiq, 2020) pada bab Mawaqit as-shalah dalam kitab 
al-Minhaj al-Qawim, menemukan adanya kesalahan pada proses penyuntingan teks, 
gramatikal dan kesalahan harakat. Namun, dalam naskah tersebut, pesan tentang 
anjuran untuk menjaga shalat awal waktu tetap tersaimpaikan. Ketiga, penelitian 
Naschiatul Maali (Nasichatul_maali & Muhammad Asif, 2020) pada naskah tafsir 
Jalalayn yang tersimpan di pondok Pesantrem Bustanul Ulum, Rembang, mengungkap 
sejarah bahwa intelektual Islam Nusantara pada bidang tafsir tumbuh lebih awal dari 
perkiraan sebelumnya. Kemudian, penelitian tentang naskah islam. Pertama, penelitian 
Parhan Hidayat (Hidayat, 2020) yang meneliti peranan perpustakaan dalam pelestarian 
naskah-naskah kuno Islam. Kedua, peneltian Abdullah Maulani (Maulani, 2022), yang 
menegaskan bahwa naskah-naskah Islam tidak hanya berfungsi sebagai media dakwah, 
tetapi juga berfungsi sebagai instrument perlindungan diri, azimat. 

Meskipun sejumlah penelitian filologi telah mengkaji naskah-naskah Islam, 
kajian tersebut umumnya bersifat deskriptif dan berfokus pada kesalahan penyalinan 

dalam manuskrip tertentu, sehingga taṣḥīf dan taḥrīf sering dipahami sebatas kesalahan 
teknis. Penelitian-penelitian sebelumnya belum mengkaji kedua istilah tersebut secara 
sistematis sebagai konsep teoretis dan metodologis dalam tradisi filologi Arab-Islam. 

Berangkat dari celah tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji taṣḥīf wa taḥrīf 

sebagai fenomena ilmiah dalam filologi Islam dengan menelaah: (1) definisi taṣḥīf dan 

taḥrīf menurut ulama filologi klasik dan modern; (2) faktor-faktor penyebab terjadinya 

taṣḥīf dan taḥrīf dalam tradisi transmisi teks Arab; serta (3) solusi filologis dalam 

menangani taṣḥīf wa taḥrīf melalui pendekatan taḥqīq an-nuṣūṣ dan praktik kritik teks 
keislaman. 

Hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi signifikan bagi 
pengembangan studi filologi, khususnya dalam pembacaan dan penyuntingan teks-teks 

keislaman. Secara teoretis, penelitian ini memperkaya pemahaman tentang taṣḥīf dan 

taḥrīf tidak sekadar sebagai kesalahan teknis, melainkan sebagai bagian dari proses 
historis dan epistemologis dalam transmisi ilmu. Dengan pendekatan konseptual dan 
metodologis, kajian ini menutupi keterbatasan penelitian-penelitian sebelumnya yang 
umumnya bersifat deskriptif dan terfokus pada objek manuskrip tertentu tanpa 
pembahasan teoretis yang memadai. Secara praktis, hasil penelitian ini diharapkan 
menjadi acuan metodologis bagi peneliti dan penyunting naskah dalam menilai serta 

memperbaiki varian bacaan secara ilmiah melalui prinsip taḥqīq an-nuṣūṣ. Dengan 
demikian, penelitian ini tidak hanya memperkuat pandangan ulama filologi klasik 
tentang pentingnya ketelitian dalam transmisi teks, tetapi juga menegaskan kembali 
urgensi kepekaan filologis dalam menjaga keotentikan makna dan keutuhan warisan 
intelektual Islam. 



 

138 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini berfokus pada kajian taṣḥīf dan taḥrīf sebagai fenomena kesalahan 
teks dalam tradisi filologi Islam. Tujuannya adalah untuk memahami bentuk, penyebab, 
dan posisi kedua istilah tersebut dalam disiplin kritik teks Arab klasik. Kajian ini 

berupaya menelaah bagaimana para ulama terdahulu, seperti Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī dan 

Maḥmūd al-Ṭanāḥī, memaknai dan mengklasifikasikan kesalahan penyalinan, serta 

bagaimana prinsip-prinsip tersebut berkontribusi terhadap praktik taḥqīq modern. 

Sumber data utama penelitian ini ialah Taḥqīqu an-Nuṣūṣ wa Nashruhā karya 

‘Abd as-Salām Muḥammad Hārūn sebagai rujukan primer yang menjadi landasan 
metodologis dalam memahami prinsip penyuntingan teks. Penelitian ini menggunakan 
pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian kepustakaan (library research). Analisis 
data dilakukan melalui metode content analysis (analisis isi) dengan pendekatan 
interpretatif, yaitu menelaah secara cermat makna, konteks, dan tujuan penulisan untuk 

mengungkap bagaimana taṣḥīf wa taḥrīf dipahami dan diatasi dalam tradisi filologi Arab 
(Moleong, 2017). 

PEMBAHASAN 

Definisi dan Dinamika Istilah Taṣḥīf dan Taḥrīf 

Taṣḥīf dan Taḥrīf Secara Bahasa 

Khalil bin Ahmad: Suhuf (صُحُف) merupakan bentuk jamak dari ṣaḥīfah (صحيفة) 
yang berarti lembaran tulisan, sedangkan bentuk jamak yang sesuai dengan kaidah qiyās 

adalah ṣaḥā’if (صَحائف). Dari akar kata yang sama terbentuk muṣḥaf (مُصْحَف), yaitu 

kumpulan ṣuḥuf yang disatukan di antara dua sampul. Orang yang keliru membaca 

atau menyalin huruf-huruf dalam ṣuḥuf disebut ṣaḥafī (  dan kesalahan semacam ,(صَحَفِيّ 

itu dikenal dengan istilah taṣḥīf (التصحيف), yakni perubahan bentuk huruf atau titik yang 

menyebabkan pergeseran bunyi dan makna. Adapun kata ḥarf (حرف) berarti salah satu 

huruf dalam abjad (ḥurūf al-hijā’), dan dari akar ini lahir istilah taḥrīf (التحريف), yang 
berarti mengubah lafaz atau makna dari posisi asalnya. Dalam al-Qur’an, bentuk ini 
digunakan untuk menggambarkan perilaku Bani Israil yang “mengubah kalimat dari 
tempat-tempatnya” (Q.S. al-Nisā’: 46). Dengan demikian, secara kebahasaan menurut 

al-Khalīl, taṣḥīf berakar pada perubahan visual dalam huruf, sedangkan taḥrīf 
menunjukkan penyimpangan makna yang lebih mendalam (Al-Farahidi, 2002). 

Al-Raghib Al-Ashfahani: At-taṣḥīf membaca atau meriwayatkan muṣḥaf 
dengan cara yang tidak semestinya akibat kemiripan bentuk huruf-huruf disebut 

sebagai taṣḥīf. Istilah ini berakar dari kata ṣaḥīfah, yang berarti lembaran tulisan, 

sedangkan ṣaḥfah ialah wadah datar menyerupai mangkuk besar. Dalam pandangan al-

Rāghib, taṣḥīf mengandung makna perubahan bentuk bacaan atau kesalahan 

pembacaan terhadap muṣḥaf yang terjadi karena kemiripan huruf dalam teks, sehingga 

menyebabkan pergeseran bunyi maupun makna. Ia juga menjelaskan bahwa kata ḥarf 

 .berarti “tepi” atau “sisi” dari sesuatu, dengan bentuk jamak aḥruf atau ḥurūf (حرف)

Dari akar kata ini lahir istilah taḥrīf (تحريف), yang secara bahasa bermakna 

“memiringkan” atau “menyimpangkan,” sebagaimana dalam ungkapan taḥrīf al-qalam 



 

139 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

(memiringkan pena) dan taḥrīf al-kalām (menyimpangkan ucapan). Menurut al-Rāghib, 

taḥrīf al-kalām berarti menjadikan suatu perkataan berada pada sisi kemungkinan 
makna yang dapat ditafsirkan ke dua arah, dan penggunaannya tidak terbatas pada teks 
al-Qur’an, melainkan mencakup seluruh bentuk ucapan atau teks secara umum (Al-
Ashfahani, 1995). 

Ibn Manẓūr: Muṣaḥḥif dan ṣaḥafī merujuk pada seseorang yang meriwayatkan 

kesalahan akibat membaca lembaran-lembaran tulisan (ṣuḥuf) dengan huruf-huruf yang 

serupa bentuknya. Dari sini, taṣḥīf didefinisikan sebagai kesalahan yang terjadi dalam 

penyalinan atau pembacaan ṣaḥīfah (lembaran teks). Adapun taḥrīf al-kalim ‘an 

mawāḍi‘ih berarti mengubah atau memindahkan suatu lafaz dari tempat dan makna 

aslinya. Dalam konteks al-Qur’an, taḥrīf bermakna perubahan huruf dari maknanya 
yang benar atau perubahan kata dari makna asalnya kepada makna lain yang mirip, 
sebagaimana perbuatan kaum Yahudi yang mengubah makna Taurat melalui 
penafsiran yang menyerupai kebenaran. Karena itu Allah mengecam mereka dalam 
firman-Nya: “Mereka mengubah kalimat dari tempat-tempatnya” (Q.S. al-Nisā’: 46) 

(Manẓūr, 1994). 

Taṣḥīf dan Taḥrīf Secara Istilah 

Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī: Apabila terjadi perbedaan dalam penulisan teks melalui 
perubahan satu huruf atau beberapa huruf sementara bentuk tulisan dan susunan 
kalimatnya tetap sama, maka hal itu diklasifikasikan menjadi dua bentuk. Jika 

perbedaan tersebut disebabkan oleh perubahan pada titik (nuqṭah), maka disebut 

muṣaḥḥaf (teks yang mengalami taṣḥīf). Namun apabila perubahannya terjadi pada 

tanda baca atau harakat (syakl), maka disebut muḥarraf (teks yang mengalami taḥrīf). 

Ibn Ḥajar menegaskan bahwa pengetahuan tentang jenis kesalahan ini sangat penting, 
karena menjadi bagian dari keahlian dasar dalam kritik teks dan ilmu hadis. Beberapa 
ulama bahkan menulis karya khusus mengenai tema ini, di antaranya al-‘Askari dan al-
Dāraqutnī, serta sejumlah sarjana lainnya yang menaruh perhatian terhadap ketelitian 

dalam transmisi tulisan dan lafaz (Al-‘Asqalānī, 2021). Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī adalah 
orang yang pertama membedakan istilah ini (Hārūn, 1997). 

Maḥmūd Muḥammad al-Ṭanāḥī: Para ulama telah memberikan berbagai 

definisi mengenai taṣḥīf dan taḥrīf, namun, definisi yang paling moderat dan paling 

mendekati kebenaran adalah bahwa taṣḥīf merupakan perubahan pada titik huruf atau 

harakatnya dengan tetap mempertahankan bentuk tulisan. Misalnya, kata al-‘ayb (العيب) 

dapat dibaca dengan bentuk yang sama menjadi al-ghayth (الغيث), al-‘inab (العنب), al-ghayb 

 Adapun taḥrīf dapat terjadi melalui penambahan atau .(العتب) atau al-‘atab ,(الغيب)
pengurangan pada suatu ungkapan, dengan mengganti sebagian katanya, atau dengan 

menafsirkan lafaz tidak sesuai dengan maksud asalnya. Dengan demikian, taḥrīf 

mencakup pengertian yang lebih luas daripada taṣḥīf. Beberapa ulama terdahulu bahkan 

tidak membedakan keduanya dan menganggap taṣḥīf dan taḥrīf sebagai dua istilah yang 

sinonim dalam menunjuk pada bentuk kesalahan teks (Al-Ṭanāḥī, 2001). 

‘Abd al-Majīd Diyāb: Kedua istilah taṣḥīf dan taḥrīf pada dasarnya sama-sama 
menunjukkan tindakan mengganti suatu huruf dengan huruf lain dalam teks, meskipun 

keduanya berbeda dalam sebab terjadinya. Taṣḥīf hanya terjadi di antara huruf-huruf 



 

140 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

yang memiliki kemiripan bentuk dalam penulisan, seperti huruf bā’ dan tā’, atau dāl 

dan żāl. Contohnya, bila kata “مضر” hingga menjadi “مصر”, maka hal itu termasuk 

taṣḥīf karena kesalahan pada titik huruf. Adapun taḥrīf terjadi bila perubahan 
melampaui titik dan menyentuh bentuk atau struktur huruf itu sendiri, yakni ketika 
huruf diganti dengan huruf lain yang tidak serupa atau tidak memiliki kesamaan 

bentuk—seperti ketika seseorang keliru membaca kata al-rijāl (الرجال) menjadi al-dajjāl 

 Dengan demikian, taṣḥīf bersifat lebih terbatas karena terkait dengan kesalahan .(الدجال)

titik dan kemiripan visual huruf, sedangkan taḥrīf bersifat lebih umum karena 
mencakup perubahan yang memengaruhi bentuk huruf maupun susunan kata 
(Maryam, 2020). 

Dari berbagai definisi yang dikemukakan para ulama, tampak bahwa taṣḥīf dan 

taḥrīf memiliki titik temu pada makna dasar: perubahan yang terjadi dalam teks, baik 

pada tataran huruf maupun makna. Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī menempatkan keduanya 
secara teknis dan sistematis, membedakan antara perubahan titik dan perubahan 
harakat sebagai dua jenis kesalahan penulisan yang harus diwaspadai dalam kritik teks. 

Maḥmūd Muḥammad al-Ṭanāḥī memperluasnya dengan menunjukkan bahwa taḥrīf 
tidak hanya mencakup perubahan grafis, tetapi juga pergeseran makna akibat 
penambahan, pengurangan, atau penafsiran yang menyimpang. Adapun ‘Abd al-Majīd 
Diyāb menegaskan bahwa keduanya sama-sama melibatkan pergantian huruf, namun 

taṣḥīf terbatas pada huruf-huruf yang serupa bentuknya, sedangkan taḥrīf mencakup 
perubahan yang lebih luas hingga menyentuh struktur dan makna kata. Dengan 

demikian, dapat disimpulkan bahwa taṣḥīf merepresentasikan kesalahan teknis dalam 

bentuk tulisan, sementara taḥrīf menunjukkan penyimpangan yang lebih kompleks 
karena melibatkan unsur linguistik dan semantik. Pemahaman yang cermat terhadap 
keduanya menjadi penting dalam kerja filologis, sebab hanya dengan membedakan 
bentuk dan derajat kesalahan inilah teks dapat dikritisi dan dipulihkan ke bentuk yang 
paling otentik (Maryam, 2020). 

Fenomena taṣḥīf wa taḥrīf dalam khazanah filologi Arab menunjukkan bahwa 
kesalahan teks bukan sekadar cacat linguistik, tetapi juga bagian dari dinamika 
intelektual umat Islam dalam memahami dan menyalin ilmu. Dari segi terminologis, 
seperti telah diuraikan dalam hasil penelitian, para ulama klasik telah menempatkan 

taṣḥīf dan taḥrīf dalam posisi yang berbeda namun saling melengkapi. Pembedaan 

antara kesalahan titik, harakat, dan struktur huruf sebagaimana dijelaskan Ibn Ḥajar al-
‘Asqalānī menunjukkan bahwa para ulama sejak awal telah memiliki kesadaran 
metodologis terhadap pentingnya validitas teks. Kesadaran ini menjadi fondasi bagi 
perkembangan kritik teks dalam Islam yang setara dengan prinsip-prinsip textual 
criticism dalam tradisi Barat modern. Artinya, filologi Islam lahir dari semangat 
menjaga otentisitas kata dan makna, bukan semata dari kebutuhan linguistik, tetapi dari 
dorongan etis untuk memelihara kemurnian pengetahuan (Mulyani, 2021). 

Perbedaan makna antara taṣḥīf sebagai kesalahan teknis dan taḥrīf sebagai 
penyimpangan makna membawa konsekuensi logis terhadap cara kerja filologi. Dalam 
konteks ini, filolog tidak hanya berurusan dengan perbaikan bentuk tulisan atau 
struktur huruf, tetapi juga dengan upaya memahami dan memulihkan maksud penulis 
yang sebenarnya. Kesalahan kecil seperti perubahan titik atau pergeseran harakat dapat 
mengubah arti dan arah kalimat secara signifikan, terutama pada teks-teks keagamaan, 



 

141 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

hukum, atau sastra yang memiliki nilai makna yang dalam. Karena itu, ketelitian 

seorang muḥaqqiq tidak cukup berhenti pada aspek visual teks, melainkan harus 
disertai pemahaman terhadap sistem bahasa, sejarah penulisan, dan konteks 
penggunaannya. Kritik teks dalam tradisi filologi dengan demikian tidak hanya 
berfungsi memperbaiki bentuk, tetapi juga memastikan bahwa pesan dan nilai yang 
dikandung teks tetap utuh sebagaimana dimaksudkan oleh pengarangnya (Ridlo, 2020). 

Faktor-Faktor Penyebab Terjadinya Taṣḥīf dan Taḥrīf 

Fenomena taṣḥīf wa taḥrīf tidak muncul secara tiba-tiba, melainkan merupakan 
hasil dari beragam faktor teknis, kognitif, maupun kultural yang saling berkaitan dalam 
tradisi transmisi teks Islam. Dalam pandangan para filolog klasik, kehati-hatian dalam 
menyalin, membaca, dan memverifikasi teks merupakan benteng utama terhadap 
kesalahan yang dapat merusak makna dan keutuhan naskah. Para ulama memandang 

bahwa taṣḥīf wa taḥrīf bukan sekadar kekeliruan tulis biasa, melainkan persoalan ilmiah 
yang serius karena dapat menimbulkan kesalahpahaman dalam penafsiran, pengajaran, 
bahkan dalam pewarisan ilmu keagamaan dan kesusastraan (Hārūn, 1997). 

Faktor pertama yang paling mendasar adalah ketergantungan pada teks tanpa 
bimbingan langsung dari guru atau ahli sanad. Banyak penyalin maupun pembelajar 
yang hanya mengandalkan naskah tanpa memverifikasi isi atau bacaan kepada ulama 
yang berkompeten. Hal ini sejalan dengan nasihat Sa‘īd ibn ‘Abd al-‘Azīz at-Tanūkhī: 

“Janganlah kalian mengambil ilmu dari seorang ṣuḥufī, dan jangan pula membaca al-

Qur’an dari seorang muṣḥafī (An-Namarī, 2017).” Praktik ini menyebabkan banyak 

kesalahan diwariskan antargenerasi, sebagaimana terlihat dalam karya Muḥāḍarāt al-

Udabā’, di mana kata al-yamānī mukhallaq ternyata hasil taṣḥīf dari al-yamānī muḥlif, 
yang mengubah makna bait secara keseluruhan (Haq, 2019). 

Faktor kedua berkaitan dengan lemahnya penguasaan kaidah bahasa Arab, baik 

dalam nahwu maupun ṣarf, yang mengakibatkan kekeliruan dalam memahami struktur 
kalimat dan makna. Banyak penyalin yang tidak mampu menafsirkan bentuk kata 
dengan tepat, sehingga mengganti lafaz asing dengan kata yang lebih umum dikenal. 
Kesalahan semacam ini sering pula diperparah oleh taqlīd buta terhadap bacaan atau 
pendapat sebelumnya tanpa mempertimbangkan konteks linguistik dan maknawi. 
Ketiga, ketergantungan pada naskah-naskah salinan yang terlambat atau cetakan yang 
tidak kritis, padahal naskah-naskah tua yang lebih otentik masih dapat diakses. Para 
waraqīn (penyalin profesional) yang bekerja secara komersial sering kali menyalin 
dengan tergesa-gesa, dan banyak edisi cetak modern dilakukan tanpa metode verifikasi 

ilmiah (Haq, 2019). Karena itu, al-Ṭanāḥī menekankan pentingnya mengandalkan edisi-

edisi yang dikerjakan oleh pakar sejati seperti ‘Abd al-Salām Hārūn, Aḥmad 

Muḥammad Syākir, dan dirinya sendiri—mereka yang memiliki pengalaman luas dan 
kepekaan filologis tinggi (Hārūn, 1997). 

Faktor keempat ialah pengabaian terhadap konteks dan bukti eksternal dalam 
menentukan pembacaan yang benar. Banyak penyunting teks tergoda untuk memilih 
bentuk kata yang tampak benar secara grafis, tetapi sesungguhnya lemah secara 
kontekstual. Padahal, konteks semantik dan kebiasaan ungkap sering kali menjadi 
petunjuk utama bagi bentuk bacaan yang sahih. Kesalahan ini tampak, misalnya, dalam 

syair ‘Adī ibn ar-Riqā‘ yang memuat kata mutahayyiran (متحيّرا), padahal seharusnya 



 

142 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

mutahayyizan (متحيّزا). Pergeseran kecil ini mengubah makna dari “terpencil dan 
menjauh” menjadi “bingung dan ragu,” dua makna yang sepenuhnya berbeda. 
Kesalahan serupa juga ditemukan dalam syair klasik lainnya, seperti pada bait “Wa laylin 
ka-jilbābi al-‘arūs idda‘artuhu” yang pernah disalahtafsirkan karena perbedaan satu huruf 
saja (Haq, 2019). 

Secara lebih mendalam, sebagaimana dijelaskan oleh Maryam (2020) dalam 

kajiannya, bahwa Maḥmūd Muḥammad al-Ṭanāḥī, menekankan berdasarkan 

pengalamannya taḥqīq an-nuṣūṣ, merinci sepuluh sebab utama yang menjadi akar dari 

taṣḥīf wa taḥrīf. Pertama, kemiripan bentuk huruf-huruf Arab dan kesamaan jumlah 
goresannya, terutama ketika titik diabaikan. Kedua, perbedaan gaya tulisan antara khat 
Masyriqī (Timur) dan Maghribī (Barat) yang sering menimbulkan salah baca. Ketiga, 
ketidaktahuan penyalin terhadap dialek dan bahasa suku-suku Arab yang beragam. 
Keempat, kedekatan atau jarak antarhuruf dalam satu kata atau antarucapan yang 

menyebabkan kesalahan persepsi visual. Kelima, kesalahan pendengaran (taṣḥīf sam‘ī), 
ketika penyalin salah menangkap bunyi kata. Keenam, hilangnya pemahaman terhadap 
makna kata sehingga penyalin mengganti dengan istilah yang lebih akrab baginya. 
Ketujuh, ketidaktahuan terhadap kosa kata langka (gharīb al-lughah), pola ungkapan 
klasik, dan konteks teks. Kedelapan, ketidaktahuan terhadap istilah-istilah teknis dalam 
disiplin ilmu tertentu. Kesembilan, ketidaktahuan terhadap nama-nama tempat dan 
wilayah. Kesepuluh, kebiasaan (ulfa) penyalin dalam menuliskan bentuk kata yang 
sudah familiar, yang sering kali justru membuka ruang kesalahan paling luas. Menurut 

al-Ṭanāḥī, kesepuluh faktor ini merupakan “penyakit laten” dalam dunia penyuntingan 
teks, dan hanya dapat dihindari dengan ketelitian, penguasaan bahasa yang mendalam, 
serta sikap kritis dalam menelaah setiap huruf dan makna (Maryam, 2020). 

Dengan demikian, taṣḥīf wa taḥrīf tidak hanya disebabkan oleh faktor teknis 
atau visual semata, melainkan juga mencerminkan dimensi epistemologis dalam tradisi 
keilmuan Islam. Ia menyingkap bagaimana teks hidup dalam interaksi manusia yang 
menyalin, membaca, dan menafsirkan. Karena itu, seorang filolog tidak hanya dituntut 
piawai dalam membaca manuskrip, tetapi juga arif dalam memahami konteks sejarah, 
budaya, dan ilmu yang melatarinya. Ketelitian dan kehati-hatian bukan sekadar 
prosedur akademik, melainkan bentuk adab ilmiah yang menjaga agar warisan 
intelektual umat tetap terpelihara dari penyimpangan dan kekeliruan. 

Faktor-faktor penyebab taṣḥīf wa taḥrīf sebagaimana diuraikan sebelumnya 
mengungkapkan bahwa kesalahan teks sering kali lahir dari interaksi yang rumit antara 
manusia dan teks. Ketidaktelitian penyalin, lemahnya penguasaan bahasa, serta 
perbedaan sistem tulisan antara Timur dan Barat merupakan gambaran nyata 
bagaimana unsur teknis dan kultural saling memengaruhi. Dalam konteks historis, 
kesalahan seperti ini tidak dapat sepenuhnya dihindari karena proses transmisi ilmu di 
dunia Islam bersifat manual dan berlangsung lintas wilayah. Namun, di balik 
kelemahan tersebut tersimpan nilai penting: kesalahan justru memperlihatkan 
bagaimana sebuah teks hidup, berpindah, dan diterima oleh berbagai komunitas 

pembaca. Dengan demikian, taṣḥīf wa taḥrīf juga dapat dipahami sebagai rekam jejak 
perjalanan budaya tulis Islam. 

Selain itu, analisis terhadap sepuluh penyebab taṣḥīf wa taḥrīf yang dirumuskan 

oleh al-Ṭanāḥī menunjukkan bahwa kesalahan dalam teks bukan hanya persoalan 



 

143 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

teknis, tetapi juga epistemologis. Ia mengingatkan bahwa penyalinan tanpa sanad 
ilmiah, tanpa penguasaan bahasa, dan tanpa konteks akan melahirkan bentuk 
penyimpangan yang sistematis. Dalam konteks filologi modern, refleksi ini sangat 
relevan, sebab banyak penelitian naskah hari ini masih dilakukan secara mekanis tanpa 
pembacaan mendalam terhadap konteks linguistik maupun budaya. Dengan 

memahami akar penyebab taṣḥīf wa taḥrīf, filologi dapat kembali pada peran utamanya 
sebagai disiplin yang tidak hanya memeriksa teks, tetapi juga mengembalikan keutuhan 
makna dan etika keilmuan di dalamnya (Nugraha & D. Hidayat, 2022). 

Solusi Filologis terhadap Taṣḥīf dan Taḥrīf  

Fenomena taṣḥīf dan taḥrīf merupakan problem klasik yang tak terhindarkan 
dalam perjalanan transmisi teks Arab. Namun, dalam tradisi filologi Islam, para ulama 
tidak berhenti pada sekadar mendeteksi kesalahan, tetapi berupaya memberikan solusi 
metodologis agar teks dapat dipulihkan mendekati bentuk aslinya. Salah satu strategi 

penting yang banyak digunakan adalah tarjīḥ ar-riwāyāt, yaitu menimbang berbagai 
varian naskah (riwāyāt) dengan mempertimbangkan konteks, gaya bahasa pengarang, 
serta konsistensi makna yang sesuai dengan struktur kalimat dan maksud penulis. 

Dalam proses ini, seorang muḥaqqiq (peneliti naskah) tidak hanya mengandalkan satu 
versi manuskrip, melainkan membandingkan seluruh varian untuk menentukan bentuk 

yang paling sahih (aṣaḥḥ). Kesalahan yang muncul akibat penyalinan, penambahan, 
atau campur tangan pembaca pada masa lampau harus diuji melalui pemeriksaan 
internal (kebahasaan, kontekstual, dan semantik) serta eksternal (keterandalan sumber 
dan sanad teks) (Hārūn, 1997). 

Selain tarjīḥ, solusi berikutnya adalah taṣḥīḥ al-akhtā’ atau perbaikan terhadap 
kesalahan tekstual yang nyata. Proses ini memerlukan ketelitian filologis yang tinggi, 
sebab tidak semua perbedaan dapat langsung dikategorikan sebagai kesalahan. Seorang 
peneliti wajib mengukur tingkat koherensi antarvarian, mengidentifikasi unsur yang 
menyimpang dari kaidah nahwu, sharaf, maupun logika teks, dan menandai setiap 

koreksi dalam aparat kritik untuk menjaga kejujuran akademik. Taṣḥīḥ dilakukan bukan 
atas dasar intuisi, tetapi melalui bukti linguistik dan kontekstual yang kuat, dengan tetap 

menghormati otoritas naskah utama (al-uṣūl al-‘atīqah) (Hārūn, 1997). 

Dengan demikian, solusi filologis terhadap taṣḥīf wa taḥrīf terletak pada 
keseimbangan antara kehati-hatian ilmiah dan keberanian kritis dalam menafsir teks. 
Kualitas tahqīq tidak diukur dari banyaknya koreksi yang dilakukan, melainkan dari 
ketepatan argumen dalam menentukan mana bacaan yang paling mendekati maksud 
pengarang. Dalam konteks ini, tugas filolog sejati bukan sekadar memperbaiki tulisan, 
tetapi memulihkan makna dan ruh teks agar kembali pada otentisitasnya, sebuah 
tanggung jawab ilmiah sekaligus etis yang diwariskan dari tradisi panjang keilmuan 
Islam. 

Fenomena taṣḥīf dan taḥrīf dalam tradisi keilmuan Arab tidak hanya melahirkan 
perbedaan bentuk tulisan, tetapi juga berdampak langsung pada otentisitas makna dan 
pemahaman teks. Kesalahan sekecil apa pun dalam titik, harakat, atau bentuk huruf 
dapat mengubah makna secara signifikan, bahkan memengaruhi arah tafsir atau 
argumentasi ilmiah di dalamnya. Karena itu, para filolog klasik menilai bahwa 
kekeliruan tekstual bukan sekadar problem teknis, melainkan persoalan epistemologis 



 

144 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

yang menyentuh keabsahan transmisi ilmu. Dalam konteks ini, kehadiran filologi 
berfungsi sebagai upaya menjaga kesinambungan antara teks dan makna aslinya. Proses 

tarjīḥ ar-riwāyāt menjadi jalan utama untuk menimbang dan mengembalikan bentuk teks 
yang paling mendekati maksud pengarang, melalui analisis varian naskah, konsistensi 
gaya bahasa, dan kesesuaian makna dalam konteks kalimat. 

Di sisi lain, taṣḥīḥ al-akhtā’ atau perbaikan terhadap kesalahan menjadi bentuk 

tanggung jawab ilmiah yang menuntut ketelitian dan kejujuran seorang muḥaqqiq. 
Langkah ini dilakukan dengan menyeimbangkan antara data kebahasaan, keutuhan 
konteks, dan bukti naskah yang dapat dipertanggungjawabkan. Kesalahan yang 
bersumber dari penyalinan, keterbatasan pengetahuan penyalin, maupun pengaruh 
dialek harus disaring secara metodis dengan tetap menghormati naskah asli. Dalam 

kerangka ini, solusi filologis terhadap taṣḥīf wa taḥrīf bukan hanya soal koreksi bentuk 
tulisan, tetapi juga pemulihan makna dan nilai ilmiah teks. Filologi dengan demikian 
berperan sebagai penjaga keutuhan warisan intelektual Islam, menegakkan prinsip 
ilmiah bahwa setiap teks harus disajikan dengan kejujuran, kehati-hatian, dan dedikasi 
terhadap kebenaran. 

KESIMPULAN  

Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan tiga hal penting. 1) Taṣḥīf dan 

taḥrīf dalam tradisi Islam tidak hanya bermakna kesalahan tulis atau baca, tetapi juga 
mencerminkan kesadaran ilmiah umat terhadap pentingnya menjaga kemurnian teks 
dan makna. 2) Faktor penyebab keduanya sangat beragam—meliputi aspek teknis 
penulisan, lemahnya penguasaan bahasa, hingga konteks sosial dan budaya penyalinan, 
yang secara bersama membentuk wajah sejarah transmisi naskah Arab. 3) Dalam 

perspektif filologi, taṣḥīf wa taḥrīf bukanlah sekadar kelemahan manusia, melainkan 
tanda kehidupan teks itu sendiri; ia menjadi medan bagi filolog untuk menelusuri, 
mengkritisi, dan memulihkan makna yang paling autentik. Kesadaran terhadap dua 

istilah ini merupakan fondasi utama dalam setiap kerja taḥqīq dan kritik teks, 

sebagaimana ditegaskan oleh ‘Abd as-Salām Muḥammad Hārūn dalam prinsip-prinsip 
penyuntingan naskah klasiknya. 

Penelitian ini memberikan kontribusi penting bagi penguatan metodologi 

filologi Islam dengan menempatkan taṣḥīf wa taḥrīf sebagai instrumen analisis dalam 
menilai kualitas teks dan menegaskan tanggung jawab filolog dalam menjaga keaslian 
warisan intelektual. Temuan ini menunjukkan bahwa kesalahan teks tidak semata 
merupakan cacat naskah, tetapi juga sumber data ilmiah yang membuka ruang kajian 
terhadap dinamika transmisi keilmuan dan proses reproduksi pengetahuan dalam 
tradisi Islam. Meski demikian, penelitian ini masih terbatas pada kajian teoritis sumber-
sumber Arab klasik tanpa menyentuh secara langsung analisis terhadap manuskrip 
Nusantara. Oleh karena itu, penelitian lanjutan diharapkan dapat mengembangkan 

pendekatan komparatif antara praktik taṣḥīf wa taḥrīf dalam naskah Arab dan Melayu-
Jawi, guna menyingkap kesinambungan, keunikan lokal, serta memperkuat peran 
filologi sebagai fondasi penghidupan ilmu dalam peradaban Islam. 

REFERENSI 

Al-‘Asqalānī, I. Ḥajar. (2021). Nuzhatun Nazhar fi Taudhihi Nukhbatil Fikar fi Musthalah 



 

145 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

Ahlil Atsar. Maktabah Al-Malik Fahd Al-Wathaniyah. 

Al-Ashfahani, A.-R. (1995). Al-Mufrodat fi Gharib Al-Qur’an. Dar al-Qalam. 

Al-Farahidi, A.-K. bin A. (2002). Kitab Al-’Ain. Dar Al-Kutub Al-’Ilmiah. 

Al-Shahrani, M. M. S. (2022). The Term A-Tasℏif & al-Taℏrif from the Perspective of 

al-Hafiz Ibn Uday and al-Hafiz Ibn Hajar. Journal of Arts, 1(24). 

https://doi.org/10.35696/.v1i24.907 

Al-Ṭanāḥī, M. M. (2001). Maqālāt al-Ṭanāḥī, ṣafaḥāt fī al-turāth wa-al-tarājim wa-al-lughah 

wa-al-adab. Dar Al-Basyair Al-Islamiyah. 

An-Namarī, I. ʿAbd al-B. (2017). At-Tamhīd limā fī Al-Muwaṭṭaʾ min Al-Maʿānī wa Al-

Asānīd fī Ḥadīṡ Rasūlillāh Saw. Muassasah Al-Furqon li at-Turats al-Islamy. 

Hamdani, A. (2020). Kajian Filologi Kitab Al-Mashlahah Fi Al-Tasyri’ Al-Islamiy Wa 

Najmuddin Al-Thufiy Karya Dr. Mushthofa Zaid. HERMENEUTIK, 14(2). 

https://doi.org/10.21043/hermeneutik.v14i2.7983 

Haq, A. A. M. (2019). المصادير في  والتحريف  بموريتانياالتصحيف  العربي  اللسان  مجلس   . . 

https://allissan.org/node/1343#_ftn7 

Hārūn, ’Abd as-Salām Muḥammad. (1997). Taḥqīqu An-Nuṣūṣ wa Nashruhā. Maktabah 

al-Khānjī. 

Hidayat, P. (2020). Menjadi Juru Kunci Islam Nusantara: Peran Perpustakaan dalam 

Melestarikan Naskah Islam Nusantara. Buletin Al-Turas, 21(2). 

https://doi.org/10.15408/bat.v21i2.3842 

Lubis, N. (2007). Naskah, Teks dan Metode Penelitian Filologi. Puslitbang Lektur 

Kegamaan Badan Litbang & Diklat Kemenag RI. 

Manẓūr, I. (1994). Lisan Al-’Arab. Dar Shadir. 

Maryam, D. (2020). Correction and distortion In the texts investigated. ASJP: Algerian 

Scientific Journal Platform, 7(1). https://asjp.cerist.dz/en/article/120432 

Maulani, A. (2022). Azimat, Obat, dan Legitimasi Kuasa: Kajian Parateks Naskah Islam 

Sulawesi Tenggara dan Jawa Barat. Jurnal SMART (Studi Masyarakat, Religi, dan 

Tradisi), 8(1), 31–48. https://doi.org/10.18784/smart.v8i1.1576 

Moleong, L. J. (2017). Metodelogi Penelitian Kualitatif. PT. Remaja Rosdakarya. 

Mulyani, S. (2021). Kontribusi Filologi terhadap Studi Bahasa dan Sastra Arab. In 

Proceeding of Annual International Symposium on Arabic Language, Culture and 



 

146 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

Literature , 1(1). 

Mushodiq, M. A. (2020). Tinjauan Filologi Kritis Manuskrip Al-Minhaj Al-Qowim 

Syarh Al-Muqadimah Al-Hadramiyyah Fasl Fi mawaqiti as-salati. Khazanah 

Theologia, 2(2). https://doi.org/10.15575/kt.v2i2.8518 

Nasichatul_maali, & Muhammad Asif. (2020). Aspek Kodikologis dan Filologis 

Manuskrip Tafsir Pondok Pesantren Bustanul Ulum Sedan Rembang. AL 

ITQAN: Jurnal Studi Al-Qur’an, 6(1). https://doi.org/10.47454/itqan.v6i1.58 

Nugraha, I., & D. Hidayat. (2022). Fiqh Al-Lughah Dalam Bahasa Arab: Definisi, 

Perkembangan, Metode dan Objek Kajian. El-Adabi: Jurnal Studi Islam, 1(1). 

https://doi.org/10.59166/el-adabi.v1i1.16 

Ridlo, A. (2020). Filologi Sebagai Pendekatan Kajian Keislaman. Al-Munqidz : Jurnal 

Kajian Keislaman, 8(2). https://doi.org/10.52802/amk.v8i2.249 

Syihabuddin, M., Masruri, M. H., & Qurrata Ayunin, F. (2024). Textual Distortion in 

Hadith Transmission: A Critical Philological Analysis of Tashīf and Taḥrīf in 

Islamic Manuscript Tradition. Tashwirul Afkar, 43(2), 171–192. 

https://doi.org/10.51716/ta.v43i2.621 

 


