
 

 

lathaif: Literasi Tafsir, Hadis dan Filologi, Vol. 4 (2), 2025, (Juli-Desember) 
 

ISSN Print : 2963-7678 ISSN Online : 2962-6153 

 

Tersedia online di: https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/lathaif 

 

87 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

Pemikiran Hadis Musthafa Al-Siba’i dan Muhammad Fuad Abdul 
Baqi: Analisis Komparatif terhadap Paradigma Studi Hadis 

Kontemporer 
 

Muhammad Sulaiman Hasyim1, Muhammad Ilyas2 

1 Universitas Islam Negeri Sunan Ampel, Surabaya, Indonesia 

2 Universitas Islam Negeri Sunan Ampel, Surabaya, Indonesia 
sulaimanhasyimmuhammad@gmail.com 

 
Abstract 

This study examines the hadith thought of two contemporary scholars, Musthafa al-Siba’i and 
Muhammad Fuad Abdul Baqi, along with their contributions to the development of modern hadith 
studies. The research uses a library research method by analyzing relevant primary and secondary 
sources. The findings reveal that Musthafa al-Siba’i refutes the notion of hadith forgery during the 
lifetime of the Prophet Muhammad and reaffirms the authenticity of the Sunnah through a historical 
and rational approach. Meanwhile, Muhammad Fuad Abdul Baqi made a major contribution to the field 
of takhrīj al-hadith through his works such as Al-Mu‘jam al-Mufahras li Alfādz al-Hadīth al-Nabawiy and 
Miftāh Kunūz al-Sunnah. Both figures play significant roles in revitalizing contemporary hadith studies 
with different yet complementary methodological orientations. 
Keywords: Hadith, Musthafa al-Siba’i, Muhammad Fuad Abdul Baqi, Contemporary Hadith Studies. 
 

Abstrak 
Penelitian ini membahas pemikiran hadis dua tokoh kontemporer, Musthafa al-Siba’i dan Muhammad 
Fuad Abdul Baqi, beserta kontribusi ilmiah keduanya terhadap pengembangan studi hadis modern. 
Metode yang digunakan adalah penelitian kepustakaan (library research) dengan menelaah berbagai 
literatur primer dan sekunder yang relevan. Hasil kajian menunjukkan bahwa Musthafa al-Siba’i menolak 
anggapan adanya pemalsuan hadis pada masa Rasulullah Saw. masih hidup dan menegaskan otentisitas 
sunnah melalui pendekatan historis dan rasional. Sementara itu, Muhammad Fuad Abdul Baqi berperan 
besar dalam pengembangan ilmu takhrīj hadis melalui karya-karyanya seperti Al-Mu’jam al-Mufahras li 
Alfādz al-Hadīth al-Nabawiy dan Miftāh Kunūz al-Sunnah. Keduanya memberikan kontribusi penting 
terhadap revitalisasi studi hadis dengan corak metodologis yang berbeda namun saling melengkapi. 
Kata Kunci: Hadis, Musthafa al-Siba’i, Muhammad Fuad Abdul Baqi, Studi Hadis Kontemporer.  

PENDAHULUAN 

Hadis sebagai salah satu sumber utama ajaran Islam memiliki posisi yang sangat 
penting dalam pembentukan hukum, moralitas, dan pandangan hidup umat Muslim. 
Setelah al-Qur’an, hadis menjadi rujukan otoritatif dalam memahami dan 
mengamalkan nilai-nilai Islam. Keberadaannya tidak hanya berfungsi sebagai dasar 
hukum, melainkan juga sebagai cermin historis yang menggambarkan dinamika 
kehidupan Nabi Muhammad Saw. dan para sahabatnya (Burhanuddin 2018). Namun, 
di tengah perkembangan zaman dan pesatnya penyebaran informasi keagamaan, 
muncul kebutuhan akan pembacaan hadis yang lebih kritis, sistematis, dan kontekstual. 
Banyaknya riwayat hadis yang tersebar dalam berbagai kitab klasik menuntut para 
sarjana untuk tidak hanya berhenti pada penghafalan, namun juga melakukan telaah 
mendalam terhadap autentisitas, makna, dan relevansinya dalam konteks modern. 

Kajian hadis kontemporer tidak dapat dilepaskan dari kontribusi para ulama 
yang berupaya menghubungkan antara tradisi klasik dan kebutuhan zaman. Dalam hal 
ini, Musthafa al-Siba’i dan Muhammad Fuad Abdul Baqi merupakan dua tokoh penting 
abad ke-20 yang memberikan arah baru dalam studi hadis. Keduanya hidup dalam masa 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220824391171300
https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220621310929330
mailto:sulaimanhasyimmuhammad@gmail.com


 

88 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

kebangkitan intelektual Islam modern, di mana pengaruh kolonialisme, orientalisme, 
dan modernisasi menuntut reinterpretasi terhadap sumber-sumber keagamaan Islam. 
Meskipun sama-sama berangkat dari semangat pembaruan, pendekatan keduanya 
terhadap hadis menunjukkan perbedaan yang cukup mendasar. Musthafa al-Siba’i 
dikenal sebagai pemikir Islam yang menekankan relevansi sosial dan politik dari hadis, 
sementara Muhammad Fuad Abdul Baqi lebih menonjolkan ketelitian metodologis 
dalam pengumpulan dan kodifikasi hadis. 

Sejumlah penelitian terdahulu telah menelaah pemikiran kedua tokoh tersebut 
secara terpisah. Misalnya, penelitian Arianto (Arianto dan Hasbullah 2023) dan Candra 
(Candra dkk. 2021) mengkaji kontribusi Musthafa al-Siba’i dalam mempertahankan 
otoritas sunnah melalui karya monumentalnya al-Sunnah wa Makānatuha fī al-Tasyrī’ al-
Islām, yang ditulis sebagai respon terhadap tuduhan orientalis tentang kelemahan 
sumber hadis. Sementara itu, penelitian Hasyim (Hasyim dan Muhid 2024) menyoroti 
peran Muhammad Fuad Abdul Baqi dalam mengembangkan ‘Ilm Takhrīj al-Hadīth 
melalui dua karya monumentalnya al-Mu’jam al-Mufahras li Alfādz al-Hadīth al-Nabawiy 
dan Miftāh Kunūz al-Sunnah, yang berfungsi sebagai indeks sistematis bagi peneliti hadis. 
Di sisi lain, penelitian seperti yang dilakukan oleh Masrukin (Muhsin 2022) 
menunjukkan bahwa Musthafa al-Siba’i juga berperan dalam membela autentisitas 
sunnah terhadap kritik kaum modernis dan orientalis. 

Meski demikian, sebagian besar penelitian terdahulu masih berfokus pada 
tokoh-tokoh tersebut secara individual dan belum membandingkan paradigma 
pemikiran mereka secara langsung. Padahal, perbandingan terhadap dua pendekatan 
ini dapat memberikan pemahaman yang lebih utuh tentang dinamika metodologi hadis 
di era modern. Musthafa al-Siba’i lebih menekankan aspek ideologis dan pembelaan 
terhadap kedudukan hadis dalam konteks sosial-politik Islam, sedangkan Muhammad 
Fuad Abdul Baqi menghadirkan dimensi teknis dan sistematis yang menopang validitas 
ilmiah kajian hadis. Keduanya mewakili dua corak pemikiran yang berbeda namun 
saling melengkapi dalam membangun konstruksi studi hadis kontemporer. 

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dan 
membandingkan pemikiran hadis Musthafa al-Siba’i dan Muhammad Fuad Abdul 
Baqi, baik dari sisi metodologis, epistemologis, maupun kontribusinya terhadap 
pengembangan studi hadis modern. Pendekatan komparatif ini diharapkan dapat 
mengungkap titik temu dan perbedaan mendasar antara keduanya, sekaligus 
memberikan kontribusi konseptual bagi pengembangan ilmu hadis di masa kini. Selain 
itu, penelitian ini juga berupaya mengisi kekosongan kajian yang selama ini belum 
menempatkan kedua tokoh tersebut dalam satu kerangka analisis ilmiah yang integratif. 
Dengan demikian, artikel ini diharapkan dapat memperkaya wacana akademik 
mengenai bagaimana pemikiran hadis klasik dapat terus bertransformasi menghadapi 
tantangan modernitas, tanpa kehilangan akar tradisi keilmuan Islam yang autentik. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan jenis 
penelitian kepustakaan (library research). Selain itu, penelitian ini juga menerapkan 
pendekatan komparatif, mengingat objek kajiannya melibatkan dua tokoh yang 
pemikirannya dianalisis secara berdampingan. 



 

89 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

Penelitian difokuskan pada penelaahan terhadap karya dan pemikiran dua 
tokoh hadis kontemporer, yakni Musthafa al-Siba’i dan Muhammad Fuad Abdul Baqi. 
Sumber data primer meliputi karya-karya asli kedua tokoh, seperti al-Sunnah wa 

Makānatuha fī al-Tasyrī’ al-Islām karya al-Siba’i serta al-Muʿjam al-Mufahras li Alfāẓ al-

Ḥadīth al-Nabawī dan Miftāḥ Kunūz al-Sunnah karya Abdul Baqi. Adapun sumber 
sekunder mencakup buku, artikel jurnal, dan literatur ilmiah lain yang membahas 
pemikiran keduanya. 

Data dikumpulkan melalui teknik dokumentasi. Analisis data dilakukan dengan 
analisis isi (content analysis) yang dipadukan dengan pendekatan komparatif, yakni 
membandingkan pandangan kedua tokoh terhadap isu-isu utama dalam kajian hadis, 
seperti autentisitas, kodifikasi, dan metode takhrīj. Analisis dilakukan melalui tahapan 
reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan secara deskriptif.  

PEMBAHASAN 

Biografi Musthafa Al-Siba’i  

Musthafa al-Siba’i lahir di Hams/Homs/Himsh, Damaskus, Syria (Suriah) 
pada tahun 1915 M. bertepatan dengan tahun 1333 H (Candra dkk. 2021). Tiga bentuk 
penyebutan tempat lahir al-Siba’i tersebut merujuk pada nama kota yang sama, namun 

muncul dari perbedaan transliterasi Arab-Latin: “Himṣ” adalah bentuk Arabnya, 
sementara “Homs” dan “Hams” adalah variasi transliterasi yang umum dalam literatur 
modern. Dalam artikel ini digunakan istilah Homs karena merupakan bentuk yang 
paling banyak dipakai dalam studi kontemporer berbahasa Inggris maupun Indonesia 
(EI2 1960-2005). 

Nama lengkap al-Siba’i adalah Musthafa bin Husni bin Hasan al-Siba’i. Beliau 
terlahir dari keluarga dengan tradisi agama yang cukup kuat (Candra dkk. 2021). 
Ayahnya, Syekh Husni al-Siba’i, merupakan seorang ulama yang cukup terkenal, 
seorang pejuang serta tokoh pembaharuan di kota tersebut. Pengaruh ayahnya sangat 
besar dalam membentuk kepribadian Musthafa serta menginspirasi kecintaannya 
terhadap ilmu sejak dini dengan sering mengajaknya untuk menghadiri berbagai majlis 
ilmu dan berguru dengan ulama-ulama di Homs seperti Fariq al-Athasi, Tahir al-Rais 
(Mufti Homs), Raghib al-Wafa’i, Sa’id al-Maluhi dan beberapa ulama lainnya (Ismail 
2011). 

Sejak usia muda, Musthafa al-Siba’i telah menunjukkan semangat perlawanan 
terhadap penjajahan Prancis di Suriah. Pada tahun 1931, ketika beliau masih berusia 16 
tahun, beliau ditangkap dan dipenjara karena menyebarkan pamflet anti-kolonial. 
Meski sempat dipenjara, semangat juangnya tidak pernah surut. Setelah dibebaskan, 
beliau terus menyuarakan pembebasan Negaranya melalui khutbah-khutbah yang 
beliau sampaikan. Aktivitasnya ini membuatnya kembali ditangkap setahun kemudian 
dan kemudian dipenjara selama 6 bulan (Candra dkk. 2021). 

Pada tahun 1933, ketika berusia 18 tahun, Mustafa al-Siba’i melanjutkan 
pendidikan tingginya di Universitas al-Azhar, Mesir di mana beliau akhirnya meraih 
gelar sarjana Syariah dan Ushuluddin di sana. Tidak berhenti hanya sampai di situ, 
beliau pun melanjutkan pendidikannya ke jenjang magister dalam bidang Usuluddin di 
Universitas yang sama dan pada tahun 1949 beliau berhasil menyelesaikan tesis 



 

90 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

doktoralnya yang berjudul Al-Sunnah wa Makānatuha fi al-Tasyri (Ismail dan Jasni 2024). 
Selama belajar di Mesir, Musthafa al-Siba’i berkenalan dengan Hasan al-Banna dan 
bergabung dengan organisasi Ikhwan al-Muslimin. Di sana, beliau terlibat aktif dalam 
gerakan mahasiswa yang menentang penjajahan pemerintahan kolonial Inggris, yang 
menyebabkan dirinya kembali ditahan pada tahun 1934 hingga 1941. Kemudian pada 
tahun 1945, setelah kembali ke Suriah, beliau akhirnya dipercaya untuk memimpin 
Ikhwan al-Muslimin di Negara kelahirannya tersebut (Ismail dan Jasni 2024). 

Musthafa al-Siba’i memiliki peranan yang cukup penting dalam dunia 
pendidikan. Pada tahun 1944, beliau diangkat menjadi seorang guru besar di sebuah 
Perguruan Tinggi di Homs, Syria kemudian setelah itu beliau mendirikan sebuah 
sekolah Islam dan menjadi kepala sekolah pertamanya. Pada tahun 1950, beliau 
diangkat menjadi dosen di Universitas Damaskus serta menjadi kepala jurusan (kajur) 
di bidang studi Fikih. Lima tahun kemudian, beliau diangkat sebagai dekan Fakultas 
Syariah (Arianto dan Hasbullah 2023). Sebagai seorang akademisi yang berpikiran 
terbuka, Musthafa al-Siba’i percaya bahwa umat Islam harus mengambil manfaat dari 
kemajuan bangsa lain selama tidak bertentangan dengan syariat Islam. Menurutnya, 
stagnasi umat Islam terjadi karena meninggalkan prinsip ini. Musthafa al-Siba’i juga 
terlibat dalam dunia penerbitan, mendirikan surat kabar dan majalah untuk 
menyadarkan umat Islam tentang isu-isu yang terjadi. Meskipun menderita stroke pada 
tahun 1957 yang membuatnya lumpuh sebagian, beliau terus berkontribusi melalui 
penulisan dan pengajaran hingga akhirnya beliau wafat pada hari Sabtu tanggal 3 
Oktober 1964 M. bertepatan dengan tanggal 20 Jamadil Awwal 1384 H. Kepergiannya 
merupakan kehilangan besar bagi dunia Islam, sebagaimana yang diungkapkan oleh 
Muhammad Khayr al-Jilad (Arianto dan Hasbullah 2023).  

Adapun beberapa karya Musthafa al-Siba’i adalah sebagai berikut: Al-Sunnah 
wa Makānatuha fī al-Tasyrī’ al-Islām; Isytirakiyat al-Islām; Akhlaqunā al-Ijtima’iyyah; Al-
Qalā’id min Farā’id al-Fawā’id; Al-Washāyā wa al-Farāidh; ‘Azhamā’unā fī al-Tarīkh; Hadzā 
Huwa al-Islām; Min Raw’i Hadlāratinā; Ahkām al-Shiyām wa Falsafatuh; Al-Isytisyrāq wa al-
Musytasyriqūn; Ahkām al-Mawārits; Ahkām al-Zawād wa Inkhilālih; Ahkām al-Ahliyyāh wa 
al-Washiyyah; Al-Murunah wa al-Tathawwur fi al-Tasyrī’ al-Islām; Sharh Qanūn al-Ahwāl al-
Syakhsiyyah; Al-Dīn wa al-Dawlāh fī al-Islām; Al-Mar’ah Bayn al-Fiqh wa al-Qanūn; 
Manhājunā fī al-Ishlāh; Al-Sirah al-Nabawiyah Tarīkhuhā wa Durusuhā; Al-Nizhām al-Ijtimā’ 
fī al-Islām; Al-Alāqah Bayn al-Muslimīn wa al-Mashihiyyīn fī al-Tarikh; dan Al-Ikhwān al-
Muslimīn fī Harb Falastīn dan sebagainya (Candra dkk. 2021). 

Pemikiran Musthafa Al-Siba’i terhadap Hadis 

Pemikiran Musthafa al-Siba’i mencakup berbagai aspek, terutama mengenai 
posisi al-Sunnah dalam Syariat Islam yang memberikan kontribusi besar bagi umat 
Islam. Beliau secara tegas menjawab segala keraguan dan tuduhan yang dilontarkan 
oleh pihak-pihak yang ingin melemahkan kedudukan al-Sunnah sebagai salah satu 
sumber utama kedua dalam tradisi Islam. Musthafa al-Siba’i menghadapi pertanyaan 
dan keraguan yang muncul tentang al-Sunnah dengan argumen yang kuat, didukung 
oleh pendekatan intelektual dan ilmiah (Sholihah dkk. 2023). 

Di tengah tantangan dunia modern, beliau menguatkan keyakinan umat Islam 
bahwa al-Sunnah memiliki peranan yang sangat penting sebagai pedoman dalam 
kehidupan beragama. Sebagai tokoh yang selalu mendahulukan al-Qur’an dan al-Sunnah 



 

91 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

dalam pemikirannya, Musthafa al-Siba’i juga dikenal sebagai pemikir Islam modern 
yang gigih membela al-Sunnah dari serangan para orientalis dan pengkritik dari Barat 
(Rahmah dkk. 2023). Salah satu kontribusi terbesarnya dalam bidang hadis adalah 
tesisnya berjudul Al-Sunnah wa Makānatuha fī al-Tasyrī yang berhasil membuktikan 
tentang relevansi dan kredibilitas al-Sunnah dalam penerapan hukum dan undang-
undang Islam sepanjang masa (Ismail dan Jasni 2024). 

Sebagaimana telah disebutkan sebelumnya, salah satu karya terkenal Musthafa 
al-Siba’i dalam bidang hadis adalah disertasinya yang berjudul “Al-Sunnah wa 
Makānatuha fī al-Tasyrī” yang berhasil mengantarkannya meraih predikat Summa 
Cumlaude di Universitas Al-Azhar, Mesir. Karya ini telah diterjemahkan ke dalam 
bahasa Indonesia oleh Nurcholish Madjid dengan judul “Sunnah dan Peranannya 
dalam Penetapan Hukum Islam: Sebuah Pembelaan Kaum Sunni” (Sholihah dkk. 
2023). Dalam karyanya tersebut, Musthafa al-Siba’i banyak menyoroti beberapa isu, 
diantaranya adalah sebagai berikut: 

Pemalsuan Hadis 

Salah satu isu yang paling disoroti Musthafa al-Siba’i dalam karyanya tersebut 
adalah mengenai isu pemalsuan hadis. Musthafa al-Siba’i sangat meyakini bahwa hadis 
tetap murni selama masa hidup Rasulullah saw. Dari sudut pandang sejarah, Musthafa 
al-Siba’i menegaskan dan memastikan bahwa tidak ada pemalsuan hadis yang terjadi 
selama Rasulullah Saw. masih hidup. Hal ini karena beliau selalu dikelilingi oleh para 
sahabat yang sangat loyal dan jujur. Jika pemalsuan hadis tersebut terjadi, para sahabat 
pasti akan menuturkannya secara mutawatir karena perbuatan tersebut sangat buruk 
dan tercela (Rahmah dkk. 2023). Kemudian menurut Musthafa al-Siba’i, semua kitab-
kitab hadis yang dapat dipercaya justru menyatakan bahwa Rasulullah Saw. 
memerintahkan para sahabat untuk menyampaikan hadis kepada generasi berikutnya. 

Untuk mendukung pandangannya, Musthafa al-Siba’i mengutip hadis yang 
diriwayatkan oleh Imam Bukhari dari Abdullah bin Amr, di mana Nabi Saw. secara 
tegas memperingatkan agar berhati-hati dalam menyampaikan ucapan yang bersumber 
dari beliau dan menjauhi kebohongan yang mengatasnamakan Beliau (Rahmah dkk. 
2023). 

مْرٍو:
َ
ِ بْنِ ع

ه
بْدِ اللَّ

َ
نْ ع

َ
الَ:  ع

َ
َّ ق ي ب ِ

َّ
 الن

ّ
ن
َ
وا أ

ُ
غ
ِّ
ي بَل

بِّ
َ
 حَرَجَ، وَمَنْ ع

َ
ائِيلَ وَلَ ي إِسَْْ نْ بَبِّ

َ
وا ع

ُ
ث
ِ
، وَحَد

ً
وْ آيَة

َ
وَل

ارِ
َّ
 مِنَ الن

ُ
ه
َ
عَد

ْ
 مَق

ْ
أ بَوَّ

َ
يَت
ْ
ل
َ
ا ف

ً
عَمِد

َ
َّ مُت ي

َ
ل

َ
بَ ع

َ
ذ
َ
 ك

Dari Abdullah bin Amr, bahwa Nabi Saw. bersabda, “Sampaikan dariku sekalipun satu ayat 
dan ceritakanlah (apa yang kalian dengar) dari Bani Israil dan hal tersebut tidak mengapa (dosa). 
Dan siapa yang berdusta atasku dengan sengaja, maka bersiap-siaplah menempati tempat 
duduknya di neraka” (Al-Bukhāriy 2002). 

Berdasarkan argumen tersebut, Musthafa al-Siba’i menyimpulkan bahwa tidak 
terdapat bukti historis yang menunjukkan terjadinya pemalsuan hadis pada masa 
Rasulullah Saw. Menurutnya, hadis “balighū ‘annī walaw āyah…” bukan berfungsi sebagai 
bukti langsung bahwa pemalsuan tidak terjadi, melainkan sebagai indikator bahwa Nabi 
Saw. memberi legitimasi dan dorongan agar sabdanya disampaikan secara terbuka. 
Perintah untuk menyampaikan hadis, yang juga disertai ancaman keras terhadap 



 

92 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

pemalsuan, menunjukkan bahwa proses transmisi hadis berlangsung dalam 
pengawasan langsung Nabi dan berada dalam komunitas sahabat yang relatif ketat 
dalam saling mengoreksi. 

Dengan menggunakan pendekatan historis-normatif ini, al-Siba’i berpendapat 
bahwa ruang terjadinya pemalsuan pada masa Nabi Saw. secara praktis tertutup. Dalam 
pandangannya, apabila pemalsuan sampai terjadi, maka para sahabat pasti akan 
menuturkannya secara luas karena perbuatan tersebut termasuk dosa besar dan 
memiliki konsekuensi moral yang berat. Ketiadaan laporan mutawatir mengenai 
peristiwa semacam itu dalam sumber-sumber awal menjadi dasar bagi al-Siba’i untuk 
menegaskan bahwa pemalsuan hadis baru muncul setelah masa sahabat, bukan pada 
periode kehidupan Nabi Saw (Rahmah dkk. 2023). 

Kodifikasi Hadis 

Kodifikasi Hadis adalah upaya mengumpulkan dan membukukan Hadis dalam 
sebuah kitab. Mengenai isu ini, Musthafa al-Siba’i berpendapat bahwa tidak ada 
perbedaan pendapat di antara para penulis biografi Nabi Saw, ulama hadis serta para 
sahabat, bahwa al-Qur’an memang mendapatkan perhatian khusus dari Nabi Saw. 
sehingga terpelihara dalam hafalan dan tertulis dalam berbagai bentuk seperti 
lembaran-lembaran, pelepah kurma, dan batu lempengan. Namun berbeda halnya 
dengan al-Qur’an, hadis atau sunnah masih belum dicatat secara resmi bahkan 
Rasulullah Saw. melarangnya sebagaimana hadis yang diriwayatkan oleh Imam Ahmad 
dari sahabat Abu Sa’id al-Khudri (Rahmah dkk. 2023). 

ا
ً
يْئ

َ
ي ش

بِّ
َ
بَ ع

َ
ت
َ
مَنْ ك

َ
ا ف

ً
يْئ

َ
ي ش

بِّ
َ
بُوا ع

ُ
ت
ْ
ك
َ
 ت

َ
ِ لَ

ه
الَ رَسُولُ اللَّ

َ
الَ ق

َ
ي سَعِيدٍ ق ب ِ

َ
نْ أ

َ
 ع

ُ
يَمْحُه

ْ
ل
َ
 ف

Dari Abu Sa’id berkata, Rasulullah Saw. bersabda, “Janganlah kalian menulis sesuatu pun 
dariku, maka barang siapa menulis sesuatu dariku hendaknya ia menghapusnya” (Ahmad bin 
Hanbal 2000). 

Musthafa al-Siba’i, sebagaimana yang dikutip oleh M. Erfan Soebahar, 
menjelaskan setidaknya terdapat 3 faktor yang menyebabkan hal ini (Sholihah dkk. 
2023). Pertama, Nabi Saw. hidup bersama para sahabat selama 23 tahun, sehingga 
menuliskan seluruh ucapan dan perbuatan beliau dalam mushaf atau lembaran-
lembaran sangat sulit dilakukan, terutama karena orang yang mampu menulis masih 
sangat sedikit. Kedua, mayoritas orang Arab pada waktu itu lebih mengandalkan 
ingatan mereka untuk menghafal, sementara para sahabat masih fokus menghafal al-
Qur’an. Ketiga, ada kekhawatiran bahwa al-Qur’an akan tercampur dengan hadis Nabi 
yang sangat banyak konteksnya. Meskipun demikian, bukan berarti hadis tidak pernah 
ditulis sama sekali (Sholihah dkk. 2023). 

Musthafa al-Siba’i menunjukkan beberapa bukti pencatatan hadis pada masa 
Nabi Saw, seperti surat-surat yang ditulis oleh Rasulullah Saw. kepada raja-raja di 
Jazirah Arab, yang isinya menyerukan mereka untuk memeluk Islam; riwayat dari Abu 
Hurairāh yang menyatakan bahwa Abdullah bin Amr bin Ash mencatat apa yang 
didengarnya dari Nabi Saw; serta lembaran-lembaran milik Ali yang berisi hukum-
hukum perdata. Selain itu, Rasulullah Saw. juga menulis surat yang berisi ketentuan 
zakat unta dan domba. Bukti-bukti ini memperkuat pandangan Musthafa al-Siba’i 



 

93 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

bahwa pencatatan hadis atau sunnah sudah dimulai sejak masa hidup Rasulullah Saw, 
meskipun tidak mencakup keseluruhan hadis (Candra dkk. 2021). 

Kredibilitas Sahabat 

Dalam kajian ilmu Hadis, kredibilitas seorang sahabat dikenal dengan istilah 
‘Adālah al-Shahābah. Istilah ini merujuk kepada penilaian terhadap integritas moral, 
spiritual, dan intelektual para sahabat yang meriwayatkan hadis. Sahabat dalam konteks 
ini adalah mereka yang memeluk Islam, pernah bertemu atau bergaul dengan 
Rasulullah Saw, dan meninggal dalam keadaan Islam. Musthafa al-Siba’i berpendapat 
bahwa tidak ada celah untuk mengkritik kredibilitas sahabat, sebagaimana disepakati 
oleh para tabi’in, ulama hadis, dan kritikus hadis. Menurutnya, para sahabat memiliki 
kredibilitas tinggi dan terbebas dari kebohongan serta pemalsuan (Arianto dan 
Hasbullah 2023).  

Teori Ta’dīl dan Tajrīh dalam Penelitian Sanad 

Ta’dīl dalam kajian ilmu hadis berarti penilaian terhadap kualitas kredibilitas 
perawi hadis. Seorang perawi dianggap adil jika memiliki integritas spiritual, moral, dan 
intelektual yang tinggi, sehingga periwayatannya dapat diterima. Sementara al-Jarh 
merupakan proses mencari cacat dalam diri perawi untuk menyelamatkan hadis dari 
kontaminasi, tanpa didasari oleh dendam atau sentimen pribadi. Musthafa al-Siba’i 
berpendapat bahwa penilaian ta’dīl dan al-Jarh harus didasari pengetahuan yang objektif 
tentang kondisi perawi. Jika seorang perawi jujur, beriman, dan memiliki daya ingat 
yang kuat, maka dia dianggap adil. Sebaliknya, jika perawi tersebut diketahui 
berbohong, fasik, atau memiliki daya ingat yang lemah, maka dia dianggap cacat. 
Subjektivitas yang muncul karena perbedaan madzhab tidak boleh menjadi alasan 
untuk men-ta’dīl atau men-jarh seseorang (Arianto dan Hasbullah 2023). 

Dengan demikian, temuan penelitian ini menunjukkan bahwa pemikiran 
Musthafa al-Siba’i tidak hanya membela autentisitas hadis, tetapi juga menghadirkan 
paradigma ilmiah baru yang meneguhkan relevansi sunnah dalam sistem hukum Islam 
modern. Ini sejalan dengan hasil penelitian Masrukin (Muhsin 2022) yang menyebut 
al-Siba’i sebagai pionir “revitalisasi sunnah” dalam menghadapi tantangan modernitas. 

Biografi Muhammad Fuad Abdul Baqi 

Muhammad Fuad Abdul Baqi lahir pada tanggal 8 Maret 1882 M./3 Jumadil 
Awal 1229 H. di Kairo, Mesir. Ayahnya berasal dari Qaman al-Arus dan ibunya berasal 
dari Barnaba (Ilias dan Jasmi 2012). Muhammad Fuad Abdul Baqi sewaktu kecil dibawa 
oleh orang tuanya untuk berpindah ke Sudan karena pekerjaan ayahnya sebagai pejabat 
departemen keuangan. Setelah satu setengah tahun bermukim di Sudan, tepatnya di 
daerah Wadi Halfa beliau kemudian kembali ke negeri Mesir. Saat kembalinya ke Mesir 
beliau mulai menekuni ilmu agama hingga pada tahun 1899 beliau menjadi pengajar di 
sekolah sekitar pesisir di Mesir selama dua setengah tahun. Beliau juga menekuni 
bidang sastra di Madrasah Al-Tahdziriyah al-Kubrā di Darb al-Jamāmis, Mesir. Beliau 
banyak menggeluti pengetahuan di dunia Islam seperti satra Arab, fiqih, hadis dll selain 
itu juga beliau banyak membaca literatur-literatur berbahasa Perancis. Yang kemudian 
banyak dari karya berbahasa Perancis beliau alih bahasakan ke bahasa Arab yang 
berguna bagi umat Islam (Ilias dan Jasmi 2012). 



 

94 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

Muhammad Fuad Abdul Baqi juga berteman dan berguru kepada Rasyid Ridha 
karena ketertarikannya terhadap majalah al-Mannār karya dari Rasyid Ridha. Di setiap 
ahad mereka saling mereka saling menyempatkan untuk bertemu dan berbincang satu 
sama lain. Dari usulan Rasyid Ridha lah karya seorang orientalis yakni, Arent J. Wensick 
yang berbahasa Perancis kemudian diterjemahkan ke bahasa Arab oleh Muhammad 
Fuad Abdul Baqi (Baqi 2017). Pada Akhir kehidupannya Muhammad Fuad Abdul Baqi 
mengalami kebutaan yang disebabkan terlalu banyak menelaah kitab-kitab. Akhirnya 
di tahun 1338 H./1967 M. tepatnya di kota Kaherah Muhammad Fuad Abdul Baqi 
menghembuskan nafas terakhirnya di usia 90 tahun. Selama hidupnya, beliau banyak 
menyusun kitab, diantaranya adalah sebagai berikut: 

1. Kitab Al-Lu’lu’ wa al-Marjān. Kitab yang menghimpun hadis-hadis yang telah 
disepakati oleh Imam al-Bukhari dan Imam Muslim. 

2. Kitab Al-Mu’jam al-Mufahras li Alfādz al-Qur’ān al-Karīm. Merupakan kitab 
indeks yang berguna untuk mencari rujukan ayat-ayat al-Qur’an. 

3. Kitab Al-Mu’jam al-Mufahras li Alfādz al-Hadīth al-Nabawiy. Kitab yang 
diterjemahkan dari bahasa Perancis karya Arent Jan Wensinck yang berjudul 
Concordance Et Indices De La Tradition Musulmane dan merupakan salah satu kitab 
Takhrīj al-Hadis.  

4. Kitab Miftāh Kunūz al-Sunnah. Kitab ini diterjemahkan dari bahasa Perancis 
karya Arent Jan Wensinck yang berjudul A Handbook of Early Muhammadan 
Tradition dan juga merupakan kitab Takhrīj al-Hadis.  

5. Kitab Mu’jam Gharīb al-Qur’ān. 
6. Kitab indeks hadis dari Sahih Muslim. 
7. Kitab indeks hadis dari Sunan Ibnu Majah. 
8. Kitab indeks hadis dari al-Muwattā’ Imam Malik dan sebagainya (Hasyim dan 

Muhid 2024). 

Pemikiran Muhammad Fuad Abdul Baqi terhadap Hadis 

Pemikiran Muhammad Fuad Abdul Baqi dalam bidang hadis memiliki karakter 
yang berbeda dari Musthafa al-Siba’i. Jika al-Siba’i lebih fokus pada pembelaan teoretis 
terhadap otoritas sunnah dan validitas transmisi hadis, maka Abdul Baqi lebih 
menonjolkan kontribusi metodologis, teknis, dan filologis dalam upaya modernisasi 
studi hadis. Kedekatannya dengan Rasyid Ridha membentuk corak pemikirannya yang 
rasional, empiris, dan sangat berorientasi pada kerja ilmiah yang terstandarisasi (Rizal 
dan Rizal 2021). Melalui proyek-proyek ilmiah berskala besar, Abdul Baqi berusaha 
menjadikan hadis sebagai disiplin yang dapat diakses secara sistematis, mudah 
ditelusuri, dan kompatibel dengan kebutuhan akademik modern. Pemikirannya dapat 
diringkas dalam tiga aspek berikut: 

Modernisasi Akses terhadap Hadis 

Salah satu fokus utama Abdul Baqi adalah mengatasi kesulitan praktis dalam 
menemukan hadis di tengah melimpahnya kitab-kitab klasik. Ia menyadari bahwa 
banyak umat dan peneliti menghadapi hambatan serius ketika mencoba mencari satu 
hadis tertentu di antara ratusan ribu riwayat yang tersebar dalam kitab-kitab hadis kutub 
al-Tis’ah dan lainnya. Masalah tersebut bukan hanya teknis, melainkan juga 



 

95 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

epistemologis, karena kesulitan akses dapat menghambat lahirnya tradisi ilmiah yang 
kuat dalam kajian hadis. 

Untuk itu, Abdul Baqi Menyusun kitab al-Mu’jam al-Mufahras li Alfāẓ al-Ḥadīth 
al-Nabawī, yakni sebuah indeks komprehensif yang menghimpun kata-kata kunci hadis 
dan menghubungkannya dengan semua posisi hadis tersebut dalam kitab induk. Karya 

ini kemudian disusul dengan kitab Miftāḥ Kunūz al-Sunnah, yakni sebuah panduan 
sistematis yang memetakan tema-tema hadis dan menghubungkannya dengan sumber-
sumber klasik (Hasyim dan Muhid 2024). 

Kedua karya ini tidak hanya sekadar alat bantu pencarian, namun juga menjadi 
pondasi awal dari modernisasi studi hadis. Dengan metode indeksasi berbasis akar kata 
(root-word), Abdul Baqi menyederhanakan proses penelitian hingga dapat dilakukan 
secara cepat, terstruktur, dan akurat. Upaya ini sekaligus mengintegrasikan metode 
linguistik ke dalam kajian hadis dengan cara yang tidak pernah dilakukan sebelumnya. 
Oleh karena itu, banyak peneliti menyebut Abdul Baqi sebagai “jembatan” yang 
mempertemukan studi hadis klasik dengan kebutuhan akademik kontemporer yang 
menuntut kecepatan, presisi, dan aksesibilitas. 

Objektivitas dalam Penyajian dan Organisasi Data Hadis 

Ciri menonjol lain dari pemikiran Abdul Baqi adalah komitmennya terhadap 
objektivitas dalam penyajian data. Berbeda dengan beberapa tokoh hadis pada abad ke-
20 yang terlibat dalam perdebatan teologis mengenai validitas tertentu, Abdul Baqi 
lebih menempatkan dirinya sebagai muharrir dan munazzim, yakni seorang penyusun, 
pengindeks, dan pengatur data ilmiah yang tidak berpihak pada mazhab atau orientasi 
teologis tertentu. 

Dalam setiap karyanya, ia menghindari evaluasi hukum (fiqhī) ataupun klaim 
ideologis. Ia tidak menyatakan bahwa suatu hadis sahih atau lemah kecuali merujuk 
pada penilaian ulama terdahulu. Perannya adalah menata ulang data sehingga dapat 
diverifikasi secara mandiri oleh pembaca dan peneliti. Dengan demikian, Abdul Baqi 
memperlihatkan orientasi ilmiah yang kuat: bahwa penelitian hadis harus berbasis data 
(data-driven), terstandarisasi, serta bebas dari bias interpretatif yang dapat mengarahkan 
pembaca kepada kesimpulan tertentu (Rizal dan Rizal 2021). 

Pendekatan objektif ini sekaligus memperkuat fondasi ilmu takhrij. Dengan 
menyediakan data yang teliti dan netral, ia memastikan bahwa setiap hadis dapat 
ditelusuri ke sumber primer tanpa intervensi opini penyusun. Inilah yang menjadikan 
karyanya diterima secara luas, baik di dunia Islam maupun di kalangan akademisi Barat. 

Standardisasi Studi Hadis dan Dampaknya bagi Dunia Akademik 

Kontribusi paling monumental Abdul Baqi terletak pada keberhasilannya 
menstandarisasi sistem rujukan hadis. Sebelum karyanya lahir, penelitian hadis masih 
sangat bergantung pada hafalan, catatan pribadi, dan struktur kitab klasik yang tidak 
disusun secara alfabetis maupun tematis. Hal ini menyulitkan peneliti melakukan 
verifikasi silang antar sumber, terutama dalam penelitian akademik yang mengharuskan 
presisi referensi (Ilias dan Jasmi 2012). 

Melalui kitabnya al-Mu’jam al-Mufahras li Alfāẓ al-Ḥadīth al-Nabawī dan Miftāḥ 
Kunūz al-Sunnah, ia menciptakan beberapa standar baru, yakni: 



 

96 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

1) Standar pencarian: Satu kata dapat menuntun ke seluruh lokasi hadis dalam 
puluhan kitab. 

2) Standar penulisan rujukan: Rujukan hadis menjadi konsisten, ringkas, dan dapat 
dipahami oleh peneliti lintas negara. 

3) Standar verifikasi: Setiap hadis dapat dilacak ke sumbernya secara cepat 
sehingga memudahkan proses kritik sanad dan matan. 

4) Standar akademik internasional: Karyanya digunakan sebagai rujukan resmi 
dalam studi Islam modern, baik di Timur maupun Barat. 

Banyak peneliti menilai bahwa kontribusi Abdul Baqi merupakan titik balik 
bagi evolusi ilmu takhrij dari tradisi manual menuju sistem ilmiah yang kompatibel 
dengan digitalisasi. Kajian Hasyim (Hasyim dan Muhid 2024) serta Rizal (Rizal dan 
Rizal 2021) menegaskan bahwa tanpa struktur indeksasi ciptaan Abdul Baqi, digitalisasi 
hadis yang muncul sejak awal tahun 2000-an tidak akan mencapai bentuknya seperti 
sekarang. Dengan kata lain, metodologi indeksasi Abdul Baqi adalah fondasi bagi 
database digital hadis modern seperti al-Maktabah al-Shamilah, Jawāmi’ al-Kalim, hingga 
Ensiklopedia Hadis digital yang digunakan Kementerian Agama RI. 

Analisis Komparatif dan Sintesis Temuan 

Dari hasil analisis, tampak bahwa kedua tokoh memiliki peran yang saling 
melengkapi dalam perkembangan studi hadis modern. Musthafa al-Siba’i menekankan 
sisi epistemologis dan teologis dari hadis sebagai sumber hukum dan moralitas Islam, 
sementara Muhammad Fuad Abdul Baqi memperkuat sisi metodologis dan teknis 
melalui kodifikasi dan indeksasi hadis. Jika al-Siba’i berperan sebagai pembela otoritas 
sunnah, maka Abdul Baqi tampil sebagai penyedia infrastruktur ilmiahnya. 

Temuan ini mengonfirmasi bahwa studi hadis kontemporer tidak dapat berdiri 
hanya di atas pembelaan normatif, tetapi juga harus disertai sistem keilmuan yang 
terukur. Pandangan tersebut sejalan dengan arah penelitian hadis modern yang 
diusulkan oleh Arianto (Arianto dan Hasbullah 2023) dan Candra (Candra dkk. 2021), 
yang menekankan pentingnya integrasi antara kritik epistemik dan inovasi metodologis 
dalam kajian hadis. Dengan demikian, penelitian ini memperluas horizon kajian hadis 
modern dengan menghubungkan dua arus besar pemikiran: pembelaan ideologis dan 
penguatan metodologis. 

KESIMPULAN 
Penelitian ini berhasil memenuhi tujuan awalnya yaitu menganalisis pemikiran 

hadis Musthafa al-Siba’i dan Muhammad Fuad Abdul Baqi serta menyajikan biografi 
singkat kedua tokoh. Berdasarkan kajian kepustakaan, dapat ditarik tiga temuan utama. 
Pertama, Musthafa al-Siba’i -selain berperan aktif dalam ranah politik dan 
organisasional (Ikhwān al-Muslimīn)- tampil sebagai pembela otoritas sunnah; ia menolak 
klaim adanya pemalsuan hadis pada masa Nabi dan menegaskan legitimasi sanad melalui 
argumen historis dan rasional. Kedua, Muhammad Fuad Abdul Baqi memberikan 
kontribusi signifikan pada bidang takhrīj dan sistematisasi hadis; karya-karyanya (Al-
Mu‘jam al-Mufahras dan Miftāh Kunūz al-Sunnah) memperluas akses ilmiah ke sumber-
sumber hadis terutama bagi peneliti non-Arab. Ketiga, orientasi metodologis kedua 
tokoh berbeda namun saling melengkapi: Al-Siba’i meneguhkan dimensi epistemik dan 



 

97 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

normatif hadis, sedangkan Abdul Baqi memperkuat infrastruktur metodologis 
penelitian hadis. 

Kontribusi studi ini terhadap ilmu pengetahuan adalah dua-lapis: konseptual, 
yakni dengan menghubungkan dimensi pembelaan normatif dan penguatan 
metodologis dalam studi hadis kontemporer dan praktis, yakni dengan menegaskan 
pentingnya indeksasi dan takhrīj sebagai alat penunjang kajian ilmiah. Secara ilmiah, 
temuan menegaskan kebutuhan integrasi antara kritik epistemik dan inovasi teknis 
dalam pengembangan ilmu hadis modern. 

Keterbatasan penelitian perlu dicatat: sifatnya kepustakaan membuat analisis 
bergantung pada ketersediaan dan kualitas sumber primer/sekunder; kajian ini juga 
terbatas pada dua tokoh sehingga generalisasi terhadap seluruh tradisi hadis modern 
perlu kehati-hatian. Berdasarkan itu, direkomendasikan penelitian lanjutan berupa 
studi komparatif yang memasukkan tokoh-tokoh lain, analisis manuskrip primer, studi 
resepsi (pengaruh karya kedua tokoh dalam kurikulum keislaman dan praktik takhrīj 
modern), serta pengembangan aplikasi digital untuk takhrīj dan indeksasi hadis. Dengan 
demikian, penelitian ini tidak hanya menjawab tujuan awal tetapi juga membuka jalur 
penelitian dan aplikasi praktis yang relevan bagi pengembangan studi hadis di era 
kontemporer.  

REFERENSI 
Ahmad bin Hanbal. 2000. Musnad Ahmad. 21. Dar Muassisah al-Risalah. 

Ajijah, Siti Nur. 2019. Nilai-nilai Pendidikan Sosial dalam Kehidupan Bertetangga Perspektif 

Hadits (Kajian Kitab al-Lu’lu’ wa al-Marjān). Skripsi UIN Syarif Hidayatullah. 

Al-Bukhāriy, Abū ‘Abdillāh Muḥammad bin Ismā‘īl. 2002. Ṣaḥīḥ al-Bukhāriy. 5. Dār 

Ibn Kathīr. 

Arianto, dan Abdur Rouf Hasbullah. 2023. “Pergolakan Hadits Kaum Modernis: Studi 

Komparatif Pemikiran Abu Royyah, Ahmad Amin, dan Musthafa Al-Siba’I.” 

Jurih: Jurnal Ilmu Hukum 2 (1), 40-61. 

Baqi, Muhammad Fuad Abdul. 2017. Shahih Bukhari Muslim (Al-Lu’lu’ wa al-Marjān). 

Terjemah oleh Muhammad Ahsan bin Usman. Kompas Gramedia. 

Brill, ed. 1960-2005. Encyclopaedia of Islam. Second Edition. Leiden: Brill. s.v. “Ḥimṣ.” 

Burhanuddin, Burhanuddin. 2018. “Metode Dalam Memahami Hadis.” Jurnal al-

Mubarak 3 (1), 20-37. 

Candra, Helmi, Ahmad Fauzi, Ghozali Achmad, dan Muhammad Asriady. 2021. 

“Kritik Mustafa Al-Siba’i terhadap Ahmad Amin Tentang Keabsahan  Hadis.” 

Bertuah: Journal of Shariah and Islamic Economics 2 (2), 44-58. 



 

98 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

Hasyim, Muhammad Sulaiman, dan Muhid. 2024. “Telaah Kitab Miftāh Kunūz al-

Sunnah dan Kontribusinya Terhadap Ilmu Takhrīj al-Hadis.” Universum: Jurnal 

Keislaman dan Keindonesiaan, 8 (1), 19-33. 

Ilias, Mohd Faeez, dan Kamarul Azmi Jasmi. 2012. Aplikasi Bahan Bantu Mengajar 

Rasulullah SAW dalam Pengajaran dan Pembelajaran Ibadah Khususiah dari Perspektif 

Muhammad Fuad Abdul Baqi dalam Kitab Al-Lu’lu’ wa al-Marjān. Prosiding 

Seminar Antarabangsa Perguruan dan Pendidikan Islam. 

Ismail, Mohd Hatib, dan Siti Rohani Jasni. 2024. “Social Justice in Society System 

According to Mustafa Al-Siba’i.” Jurnal Pasak 17 (1), 337-343. 

Ismail, Nor Najihah Binti. 2011. Hak Politik Perepmuan Menurut Musthafa al-Siba’i. 

Skripsi UIN Syarif Hidayatullah. 

Muhsin, Masrukhin. 2022. “Hadis Menurut Musthafa Al-Siba’i dan Ahmad Amin 

(Suatu Kajian Komparatif).” Jurnal al-Fath 6 (1), 35-49. 

Rahmah, Devia, Anggi Fatrisia, Muhammad Jamil, Nabila Yunita, dan Siti Ardianti. 

2023. “Studi Komparatif Musthafa As-Siba’i Dengan Ahmad Amin Tentang 

Kesahihan Hadis.” Tashdiq: Jurnal Kajian Agama dan Dakwah 2 (1), 1-9. 

Rizal, Muttaqin Samsul, dan Purnama Faturohman Rizal. 2021. “Kritik Terhadap 

Pemikiran Rasyid Ridha Tentang Hadis Imam Mahdi.” Jurnal Tahdis 12 (1), 96-

115. 

Sholihah, Hidayatus, Ahmad Zaenurrasyid, dan Sarjuni. 2023. “The analysis of hadith 

hermeneutics based on Musthafa al-Siba’i’s Perspective.” Wahana Akademika: 

Jurnal Studi dan Sosial 10 (1), 59-76. 

 

 


