l/) lathaif: erasi Tafsir, Hadis dan filologi, VoL ¥ (2), 2025, (Juli-Desember)

w ISSN Print : 2963-7678 ISSN Online : 2962-6153

N
(L('lu’\aif Tersedia online di: https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/lathaif

Pemikiran Hadis Musthafa Al-Siba’i dan Muhammad Fuad Abdul
Baqi: Analisis Komparatif terhadap Paradigma Studi Hadis
Kontemporer

Muhammad Sulaiman Hasyim', Muhammad Ilyas®
" Universitas Islam Negeri Sunan Ampel, Surabaya, Indonesia
?Universitas Islam Negeri Sunan Ampel, Surabaya, Indonesia

sulaimanhasyimmuhammad(@gmail.com

Abstract

This study examines the hadith thought of two contemporary scholars, Musthafa al-Siba’i and
Muhammad Fuad Abdul Baqji, along with their contributions to the development of modern hadith
studies. The research uses a library research method by analyzing relevant primary and secondary
sources. The findings reveal that Musthafa al-Siba’i refutes the notion of hadith forgery during the
lifetime of the Prophet Muhammad and reaffirms the authenticity of the Sunnah through a historical
and rational approach. Meanwhile, Muhammad Fuad Abdul Baqi made a major contribution to the field
of takhrij al-hadith through his works such as A~Mujam al-Mufabras li Alfadz, al-Hadith al-Nabawiy and
Miftah Kunnz al-Sunnah. Both figures play significant roles in revitalizing contemporary hadith studies
with different yet complementary methodological orientations.

Keywords: Hadith, Musthafa al-Siba’i, Muhammad Fuad Abdul Baqi, Contemporary Hadith Studies.

Abstrak

Penelitian ini membahas pemikiran hadis dua tokoh kontemporer, Musthafa al-Siba’t dan Muhammad
Fuad Abdul Bagi, beserta kontribusi ilmiah keduanya terhadap pengembangan studi hadis modern.
Metode yang digunakan adalah penclitian kepustakaan (fbrary research) dengan menelaah berbagai
literatur primer dan sekunder yang relevan. Hasil kajian menunjukkan bahwa Musthafa al-Siba’i menolak
anggapan adanya pemalsuan hadis pada masa Rasulullah Saw. masih hidup dan menegaskan otentisitas
sunnah melalui pendekatan historis dan rasional. Sementara itu, Muhammad Fuad Abdul Baqi berperan
besar dalam pengembangan ilmu zzkbrj hadis melalui karya-karyanya seperti ~A~Mujam al-Mufabras li
Alfady al-Hadith al-Nabawiy dan Miftah Kunnz al-Sunnah. Keduanya memberikan kontribusi penting
terhadap revitalisasi studi hadis dengan corak metodologis yang berbeda namun saling melengkapi.
Kata Kunci: Hadis, Musthafa al-Siba’i, Muhammad Fuad Abdul Bagqi, Studi Hadis Kontemporer.

PENDAHULUAN

Hadis sebagai salah satu sumber utama ajaran Islam memiliki posisi yang sangat
penting dalam pembentukan hukum, moralitas, dan pandangan hidup umat Muslim.
Setelah al-Qur’an, hadis menjadi rujukan otoritatif dalam memahami dan
mengamalkan nilai-nilai Islam. Keberadaannya tidak hanya berfungsi sebagai dasar
hukum, melainkan juga sebagai cermin historis yang menggambarkan dinamika
kehidupan Nabi Muhammad Saw. dan para sahabatnya (Burhanuddin 2018). Namun,
di tengah perkembangan zaman dan pesatnya penyebaran informasi keagamaan,
muncul kebutuhan akan pembacaan hadis yang lebih kritis, sistematis, dan kontekstual.
Banyaknya riwayat hadis yang tersebar dalam berbagai kitab klasik menuntut para
sarjana untuk tidak hanya berhenti pada penghafalan, namun juga melakukan telaah
mendalam terhadap autentisitas, makna, dan relevansinya dalam konteks modern.

Kajian hadis kontemporer tidak dapat dilepaskan dari kontribusi para ulama
yang berupaya menghubungkan antara tradisi klasik dan kebutuhan zaman. Dalam hal
ini, Musthafa al-Siba’i dan Muhammad Fuad Abdul Baqi merupakan dua tokoh penting
abad ke-20 yang memberikan arah baru dalam studi hadis. Keduanya hidup dalam masa

87
1dthaif, Volume ¥ Nomor 2, Juli-Desember 2025


https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220824391171300
https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220621310929330
mailto:sulaimanhasyimmuhammad@gmail.com

kebangkitan intelektual Islam modern, di mana pengaruh kolonialisme, orientalisme,
dan modernisasi menuntut reinterpretasi terhadap sumber-sumber keagamaan Islam.
Meskipun sama-sama berangkat dari semangat pembaruan, pendekatan keduanya
terthadap hadis menunjukkan perbedaan yang cukup mendasar. Musthafa al-Siba’i
dikenal sebagai pemikir Islam yang menekankan relevansi sosial dan politik dari hadis,
sementara Muhammad Fuad Abdul Baqgi lebih menonjolkan ketelitian metodologis
dalam pengumpulan dan kodifikasi hadis.

Sejumlah penelitian terdahulu telah menelaah pemikiran kedua tokoh tersebut
secara terpisah. Misalnya, penelitian Arianto (Arianto dan Hasbullah 2023) dan Candra
(Candra dkk. 2021) mengkaji kontribusi Musthafa al-Siba’i dalam mempertahankan
otoritas sunnah melalui karya monumentalnya a/-Sunnah wa Makanatuba fi al-Tasyri’ al-
Islam, yang ditulis sebagai respon terhadap tuduhan orientalis tentang kelemahan
sumber hadis. Sementara itu, penelitian Hasyim (Hasyim dan Muhid 2024) menyoroti
peran Muhammad Fuad Abdul Baqi dalam mengembangkan 1k Takbrij al-Hadith
melalui dua karya monumentalnya a/-Mu jam al-Mufabras li Alfadz, al-Hadith al-Nabawiy
dan Miftah Kunnz, al-Sunnab, yang berfungsi sebagai indeks sistematis bagi peneliti hadis.
Di sisi lain, penelitian seperti yang dilakukan oleh Masrukin (Muhsin 2022)
menunjukkan bahwa Musthafa al-Siba’t juga berperan dalam membela autentisitas
sunnah terhadap kritik kaum modernis dan orientalis.

Meski demikian, sebagian besar penelitian terdahulu masih berfokus pada
tokoh-tokoh tersebut secara individual dan belum membandingkan paradigma
pemikiran mereka secara langsung. Padahal, perbandingan terhadap dua pendekatan
ini dapat memberikan pemahaman yang lebih utuh tentang dinamika metodologi hadis
di era modern. Musthafa al-Siba’i lebih menekankan aspek ideologis dan pembelaan
terhadap kedudukan hadis dalam konteks sosial-politik Islam, sedangkan Muhammad
Fuad Abdul Baqi menghadirkan dimensi teknis dan sistematis yang menopang validitas
ilmiah kajian hadis. Keduanya mewakili dua corak pemikiran yang berbeda namun
saling melengkapi dalam membangun konstruksi studi hadis kontemporer.

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dan
membandingkan pemikiran hadis Musthafa al-Siba’i dan Muhammad Fuad Abdul
Baqi, baik dari sisi metodologis, epistemologis, maupun kontribusinya terhadap
pengembangan studi hadis modern. Pendekatan komparatif ini diharapkan dapat
mengungkap tittk temu dan perbedaan mendasar antara keduanya, sekaligus
memberikan kontribusi konseptual bagi pengembangan ilmu hadis di masa kini. Selain
itu, penelitian ini juga berupaya mengisi kekosongan kajian yang selama ini belum
menempatkan kedua tokoh tersebut dalam satu kerangka analisis ilmiah yang integratif.
Dengan demikian, artikel ini diharapkan dapat memperkaya wacana akademik
mengenai bagaimana pemikiran hadis klasik dapat terus bertransformasi menghadapi
tantangan modernitas, tanpa kehilangan akar tradisi keilmuan Islam yang autentik.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan jenis
penelitian kepustakaan (Zbrary research). Selain itu, penelitian ini juga menerapkan
pendekatan komparatif, mengingat objek kajiannya melibatkan dua tokoh yang
pemikirannya dianalisis secara berdampingan.

88
1dthaif, Volume ¥ Nomor 2, Juli-Desember 2025



Penelitian difokuskan pada penelaahan terhadap karya dan pemikiran dua
tokoh hadis kontemporer, yakni Musthafa al-Siba’i dan Muhammad Fuad Abdul Baqi.
Sumber data primer meliputi karya-karya asli kedua tokoh, seperti al-Sunnah wa
Matkanatuha fi al-Tasyri’ al-Islam karya al-Siba’t serta al-Mu jam al-Mufahras li Alfaz al-
Hadith al-Nabawi dan Miftah Kunig, al-Sunnah karya Abdul Baqi. Adapun sumber
sekunder mencakup buku, artikel jurnal, dan literatur ilmiah lain yang membahas
pemikiran keduanya.

Data dikumpulkan melalui teknik dokumentasi. Analisis data dilakukan dengan
analisis isi (content analysis) yang dipadukan dengan pendekatan komparatif, yakni
membandingkan pandangan kedua tokoh terhadap isu-isu utama dalam kajian hadis,
seperti autentisitas, kodifikasi, dan metode 7zkbrij. Analisis dilakukan melalui tahapan
reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan secara deskriptif.

PEMBAHASAN
Biografi Musthafa Al-Siba’i

Musthafa al-Siba’i lahir di Hams/Homs/Himsh, Damaskus, Syria (Sutiah)
pada tahun 1915 M. bertepatan dengan tahun 1333 H (Candra dkk. 2021). Tiga bentuk
penyebutan tempat lahir al-Siba’i tersebut merujuk pada nama kota yang sama, namun
muncul dari perbedaan transliterasi Arab-Latin: “Hims” adalah bentuk Arabnya,
sementara “Homs” dan “Hams” adalah variasi transliterasi yang umum dalam literatur
modern. Dalam artikel ini digunakan istilah Homs karena merupakan bentuk yang

paling banyak dipakai dalam studi kontemporer berbahasa Inggris maupun Indonesia
(EI2 1960-2005).

Nama lengkap al-Siba’i adalah Musthafa bin Husni bin Hasan al-Siba’i. Beliau
terlahir dari keluarga dengan tradisi agama yang cukup kuat (Candra dkk. 2021).
Ayahnya, Syekh Husni al-Siba’i, merupakan seorang ulama yang cukup terkenal,
seorang pejuang serta tokoh pembaharuan di kota tersebut. Pengaruh ayahnya sangat
besar dalam membentuk kepribadian Musthafa serta menginspirasi kecintaannya
terhadap ilmu sejak dini dengan sering mengajaknya untuk menghadiri berbagai majlis
ilmu dan berguru dengan ulama-ulama di Homs seperti Fariq al-Athasi, Tahir al-Rais
(Mufti Homs), Raghib al-Wafa’i, Sa’id al-Maluhi dan beberapa ulama lainnya (Ismail
2011).

Sejak usia muda, Musthafa al-Siba’i telah menunjukkan semangat perlawanan
terhadap penjajahan Prancis di Suriah. Pada tahun 1931, ketika beliau masih berusia 16
tahun, beliau ditangkap dan dipenjara karena menyebarkan pamflet anti-kolonial.
Meski sempat dipenjara, semangat juangnya tidak pernah surut. Setelah dibebaskan,
beliau terus menyuarakan pembebasan Negaranya melalui khutbah-khutbah yang
beliau sampaikan. Aktivitasnya ini membuatnya kembali ditangkap setahun kemudian
dan kemudian dipenjara selama 6 bulan (Candra dkk. 2021).

Pada tahun 1933, ketika berusia 18 tahun, Mustafa al-Siba’i melanjutkan
pendidikan tingginya di Universitas al-Azhar, Mesir di mana beliau akhirnya meraih
gelar sarjana Syariah dan Ushuluddin di sana. Tidak berhenti hanya sampai di situ,
beliau pun melanjutkan pendidikannya ke jenjang magister dalam bidang Usuluddin di
Universitas yang sama dan pada tahun 1949 beliau berhasil menyelesaikan tesis

89
1dthaif, Volume ¥ Nomor 2, Juli-Desember 2025



doktoralnya yang berjudul ALSunnab wa Makanatuba fi al-Tasyr: (Ismail dan Jasni 2024).
Selama belajar di Mesir, Musthafa al-Siba’i berkenalan dengan Hasan al-Banna dan
bergabung dengan organisasi Ikhwan al-Muslimin. D1 sana, beliau terlibat aktif dalam
gerakan mahasiswa yang menentang penjajahan pemerintahan kolonial Inggris, yang
menyebabkan dirinya kembali ditahan pada tahun 1934 hingga 1941. Kemudian pada
tahun 1945, setelah kembali ke Suriah, beliau akhirnya dipercaya untuk memimpin
Ikhwan al-Muslimin di Negara kelahirannya tersebut (Ismail dan Jasni 2024).

Musthafa al-Siba’t memiliki peranan yang cukup penting dalam dunia
pendidikan. Pada tahun 1944, beliau diangkat menjadi seorang guru besar di sebuah
Perguruan Tinggi di Homs, Syria kemudian setelah itu beliau mendirikan sebuah
seckolah Islam dan menjadi kepala sekolah pertamanya. Pada tahun 1950, beliau
diangkat menjadi dosen di Universitas Damaskus serta menjadi kepala jurusan (kajur)
di bidang studi Fikih. Lima tahun kemudian, beliau diangkat sebagai dekan Fakultas
Syariah (Arianto dan Hasbullah 2023). Sebagai seorang akademisi yang berpikiran
terbuka, Musthafa al-Siba’i percaya bahwa umat Islam harus mengambil manfaat dari
kemajuan bangsa lain selama tidak bertentangan dengan syariat Islam. Menurutnya,
stagnasi umat Islam terjadi karena meninggalkan prinsip ini. Musthafa al-Siba’i juga
terlibat dalam dunia penerbitan, mendirikan surat kabar dan majalah untuk
menyadarkan umat Islam tentang isu-isu yang terjadi. Meskipun menderita stroke pada
tahun 1957 yang membuatnya lumpuh sebagian, beliau terus berkontribusi melalui
penulisan dan pengajaran hingga akhirnya beliau wafat pada hari Sabtu tanggal 3
Oktober 1964 M. bertepatan dengan tanggal 20 Jamadil Awwal 1384 H. Kepergiannya
merupakan kehilangan besar bagi dunia Islam, sebagaimana yang diungkapkan oleh
Muhammad Khayr al-Jilad (Arianto dan Hasbullah 2023).

Adapun beberapa karya Musthafa al-Siba’i adalah sebagai berikut: .A/~Sunnab
wa Makanatuba [i al-Tasyri’ al-Islam; Isytirakiyat al-Islinz, Akblaguna al-Ijtimaiyyab; Al-
Qald’id min Fard'id al-Fawa'id, AI-Washaya wa al-Faraidh; ‘Azhama’'una fi al-Tarikh; Hadza
Huwa al-Islanr, Min Raw’i Hadlaratina, Abkam al-Shiyam wa Falsafatub; Al-Isytisyrag wa al-
Musytasyrigin, Abkam al-Mawarits; Abkam al-Zawad wa Inkbilalib, Abkdm al-Abliyyah wa
al-Washiyyah; Al-Murunah wa al-Tathawwur fi al-Tasyri’ al-Iskanz, Sharb Qaniin al-Abwal al-
Syakbsiyyah; AlDin wa al-Dawlah fi al-Islan, Al-Mar'ah Bayn al-Figh wa al-Qanin,
Manhajuna fi al-Ishlah; Al-Sirab al-Nabawiyah Tarikhuba wa Durusuba, Al-Nigham al-ljtima’
i al-Islam; Al-Alagah Bayn al-Muslimin wa al-Mashibiyyin fi al-Tarikh; dan ALIkbwan al-
Mustimin fi Harb Falastin dan sebagainya (Candra dkk. 2021).

Pemikiran Musthafa Al-Siba’i terhadap Hadis

Pemikiran Musthafa al-Siba’i mencakup berbagai aspek, terutama mengenai
posisi al-Sunnah dalam Syariat Islam yang memberikan kontribusi besar bagi umat
Islam. Beliau secara tegas menjawab segala keraguan dan tuduhan yang dilontarkan
oleh pihak-pihak yang ingin melemahkan kedudukan a/-Swnnah sebagai salah satu
sumber utama kedua dalam tradisi Islam. Musthafa al-Siba’i menghadapi pertanyaan
dan keraguan yang muncul tentang a/-Sunnah dengan argumen yang kuat, didukung
oleh pendekatan intelektual dan ilmiah (Sholihah dkk. 2023).

Di tengah tantangan dunia modern, beliau menguatkan keyakinan umat Islam
bahwa a/-Sunnah memiliki peranan yang sangat penting sebagai pedoman dalam
kehidupan beragama. Sebagai tokoh yang selalu mendahulukan al-Qur’an dan a/-Sunnah

90
1dthaif, Volume ¥ Nomor 2, Juli-Desember 2025



dalam pemikirannya, Musthafa al-Siba’i juga dikenal sebagai pemikir Islam modern
yang gigih membela al-Sunnah dari serangan para orientalis dan pengkritik dari Barat
(Rahmah dkk. 2023). Salah satu kontribusi terbesarnya dalam bidang hadis adalah
tesisnya berjudul ALSunnab wa Makanatuba fi al-Tasyri yang berhasil membuktikan
tentang relevansi dan kredibilitas al-Sunnah dalam penerapan hukum dan undang-
undang Islam sepanjang masa (Ismail dan Jasni 2024).

Sebagaimana telah disebutkan sebelumnya, salah satu karya terkenal Musthafa
al-Siba’i dalam bidang hadis adalah disertasinya yang berjudul “ALSunnab wa
Makanatuba fi al-Tasyr?” yang berhasil mengantarkannya meraith predikat Summa
Cumlaude di Universitas Al-Azhar, Mesir. Karya ini telah diterjemahkan ke dalam
bahasa Indonesia oleh Nurcholish Madjid dengan judul “Sunnah dan Peranannya
dalam Penetapan Hukum Islam: Sebuah Pembelaan Kaum Sunni” (Sholihah dkk.
2023). Dalam karyanya tersebut, Musthafa al-Siba’i banyak menyoroti beberapa isu,
diantaranya adalah sebagai berikut:

Pemalsuan Hadis

Salah satu isu yang paling disoroti Musthafa al-Siba’i dalam karyanya tersebut
adalah mengenai isu pemalsuan hadis. Musthafa al-Siba’i sangat meyakini bahwa hadis
tetap murni selama masa hidup Rasulullah saw. Dari sudut pandang sejarah, Musthafa
al-Siba’i menegaskan dan memastikan bahwa tidak ada pemalsuan hadis yang terjadi
selama Rasulullah Saw. masih hidup. Hal ini karena beliau selalu dikelilingi oleh para
sahabat yang sangat loyal dan jujur. Jika pemalsuan hadis tersebut terjadi, para sahabat
pasti akan menuturkannya secara mutawatir karena perbuatan tersebut sangat buruk
dan tercela (Rahmah dkk. 2023). Kemudian menurut Musthafa al-Siba’i, semua kitab-
kitab hadis yang dapat dipercaya justru menyatakan bahwa Rasulullah Saw.
memerintahkan para sahabat untuk menyampaikan hadis kepada generasi berikutnya.

Untuk mendukung pandangannya, Musthafa al-Siba’i mengutip hadis yang
diriwayatkan oleh Imam Bukhari dari Abdullah bin Amr, di mana Nabi Saw. secara
tegas memperingatkan agar berhati-hati dalam menyampaikan ucapan yang bersumber
dari beliau dan menjauhi kebohongan yang mengatasnamakan Beliau (Rahmah dkk.
2023).

°o - P oo 0 - 2 s_ 0 R @ or o -

s iz Uy il o oo Vs T o waj‘ of ;ﬁa‘“‘“&

J//n/ isl///n/ %y//}i/// T

)U\dpow\r.h\w&uu\f

Dari Abdullah bin Amr, bahwa Nabi Saw. bersabda, “Sampaikan darikn sekalipun satn ayat
dan ceritakanlah (apa yang kalian dengar) dari Bani Israil dan hal tersebut tidak mengapa (dosa).
Dan  siapa yang berdusta atasku dengan sengaja, maka bersiap-siaplab menempati tempat
dnduknya di neraka” (Al-Bukhariy 2002).

Berdasarkan argumen tersebut, Musthafa al-Siba’i menyimpulkan bahwa tidak
terdapat bukti historis yang menunjukkan terjadinya pemalsuan hadis pada masa
Rasulullah Saw. Menurutnya, hadis “balighn ‘anni walaw ayah. ..” bukan berfungsi sebagai
bukti langsung bahwa pemalsuan tidak terjadi, melainkan sebagai indikator bahwa Nabi
Saw. memberi legitimasi dan dorongan agar sabdanya disampaikan secara terbuka.
Perintah untuk menyampaikan hadis, yang juga disertai ancaman keras terhadap

91
1dthaif, Volume ¥ Nomor 2, Juli-Desember 2025



pemalsuan, menunjukkan bahwa proses transmisi hadis berlangsung dalam
pengawasan langsung Nabi dan berada dalam komunitas sahabat yang relatif ketat
dalam saling mengoreksi.

Dengan menggunakan pendekatan historis-normatif ini, al-Siba’i berpendapat
bahwa ruang terjadinya pemalsuan pada masa Nabi Saw. secara praktis tertutup. Dalam
pandangannya, apabila pemalsuan sampai terjadi, maka para sahabat pasti akan
menuturkannya secara luas karena perbuatan tersebut termasuk dosa besar dan
memiliki konsekuensi moral yang berat. Ketiadaan laporan mutawatir mengenai
peristiwa semacam itu dalam sumber-sumber awal menjadi dasar bagi al-Siba’t untuk
menegaskan bahwa pemalsuan hadis baru muncul setelah masa sahabat, bukan pada
periode kehidupan Nabi Saw (Rahmah dkk. 2023).

Kodifikasi Hadis

Kodifikasi Hadis adalah upaya mengumpulkan dan membukukan Hadis dalam
sebuah kitab. Mengenai isu ini, Musthafa al-Siba’i berpendapat bahwa tidak ada
perbedaan pendapat di antara para penulis biografi Nabi Saw, ulama hadis serta para
sahabat, bahwa al-Qur’an memang mendapatkan perhatian khusus dari Nabi Saw.
sehingga terpelihara dalam hafalan dan tertulis dalam berbagai bentuk seperti
lembaran-lembaran, pelepah kurma, dan batu lempengan. Namun berbeda halnya
dengan al-Qur’an, hadis atau sunnah masih belum dicatat secara resmi bahkan
Rasulullah Saw. melarangnya sebagaimana hadis yang diriwayatkan oleh Imam Ahmad
dari sahabat Abu Sa’id al-Khudri (Rahmah dkk. 2023).

22 o 0r Zor ¥ - s 0 s Por 2 2 -

s 3 e U s s o 1,5 Ul J gy 6

\

- - z 0 -
-

bw/"/ L_-_si‘&-f;

T

J

Dari Abn Sa’id berkata, Rasulullah Saw. bersabda, “Janganlah kalian menulis sesuatn pun
darikn, maka barang siapa menulis sesuatn dariku hendaknya ia menghapusnya” (Ahmad bin
Hanbal 2000).

Musthafa al-Siba’i, sebagaimana yang dikutip oleh M. Erfan Soebahar,
menjelaskan setidaknya terdapat 3 faktor yang menyebabkan hal ini (Sholihah dkk.
2023). Pertama, Nabi Saw. hidup bersama para sahabat selama 23 tahun, sehingga
menuliskan seluruh ucapan dan perbuatan beliau dalam mushaf atau lembaran-
lembaran sangat sulit dilakukan, terutama karena orang yang mampu menulis masih
sangat sedikit. Kedua, mayoritas orang Arab pada waktu itu lebih mengandalkan
ingatan mereka untuk menghafal, sementara para sahabat masih fokus menghafal al-
Qur’an. Ketiga, ada kekhawatiran bahwa al-Qur’an akan tercampur dengan hadis Nabi
yang sangat banyak konteksnya. Meskipun demikian, bukan berarti hadis tidak pernah
ditulis sama sekali (Sholihah dkk. 2023).

Musthafa al-Siba’t menunjukkan beberapa bukti pencatatan hadis pada masa
Nabi Saw, seperti surat-surat yang ditulis oleh Rasulullah Saw. kepada raja-raja di
Jazirah Arab, yang isinya menyerukan mereka untuk memeluk Islam; riwayat dari Abu
Hurairah yang menyatakan bahwa Abdullah bin Amr bin Ash mencatat apa yang
didengarnya dari Nabi Saw; serta lembaran-lembaran milik Ali yang berisi hukum-
hukum perdata. Selain itu, Rasulullah Saw. juga menulis surat yang berisi ketentuan
zakat unta dan domba. Bukti-bukti ini memperkuat pandangan Musthafa al-Siba’i

92
1dthaif, Volume ¥ Nomor 2, Juli-Desember 2025



bahwa pencatatan hadis atau sunnah sudah dimulai sejak masa hidup Rasulullah Saw,
meskipun tidak mencakup keseluruhan hadis (Candra dkk. 2021).

Kredibilitas Sahabat

Dalam kajian ilmu Hadis, kredibilitas seorang sahabat dikenal dengan istilah
‘Addlah al-Shababah. Istilah ini merujuk kepada penilaian terhadap integritas moral,
spiritual, dan intelektual para sahabat yang meriwayatkan hadis. Sahabat dalam konteks
ini adalah mereka yang memeluk Islam, pernah bertemu atau bergaul dengan
Rasulullah Saw, dan meninggal dalam keadaan Islam. Musthafa al-Siba’i berpendapat
bahwa tidak ada celah untuk mengkritik kredibilitas sahabat, sebagaimana disepakati
oleh para tabi’in, ulama hadis, dan kritikus hadis. Menurutnya, para sahabat memiliki
kredibilitas tinggi dan terbebas dari kebohongan serta pemalsuan (Arianto dan
Hasbullah 2023).

Teori Ta’dil dan Tajrih dalam Penelitian Sanad

Ta'dil dalam kajian ilmu hadis berarti penilaian terhadap kualitas kredibilitas
perawi hadis. Seorang perawi dianggap adil jika memiliki integritas spiritual, moral, dan
intelektual yang tinggi, sehingga periwayatannya dapat diterima. Sementara a/-Jarh
merupakan proses mencari cacat dalam diri perawi untuk menyelamatkan hadis dari
kontaminasi, tanpa didasari oleh dendam atau sentimen pribadi. Musthafa al-Siba’i
berpendapat bahwa penilaian 7z 'dil dan al-Jarh harus didasari pengetahuan yang objektif
tentang kondisi perawi. Jika seorang perawi jujur, beriman, dan memiliki daya ingat
yang kuat, maka dia dianggap adil. Sebaliknya, jika perawi tersebut diketahui
berbohong, fasik, atau memiliki daya ingat yang lemah, maka dia dianggap cacat.
Subjektivitas yang muncul karena perbedaan madzhab tidak boleh menjadi alasan
untuk men-7z'dil atau men-jarh seseorang (Arianto dan Hasbullah 2023).

Dengan demikian, temuan penelitian ini menunjukkan bahwa pemikiran
Musthafa al-Siba’i tidak hanya membela autentisitas hadis, tetapi juga menghadirkan
paradigma ilmiah baru yang meneguhkan relevansi sunnah dalam sistem hukum Islam
modern. Ini sejalan dengan hasil penelitian Masrukin (Muhsin 2022) yang menyebut
al-Siba’i sebagai pionir “revitalisasi sunnah” dalam menghadapi tantangan modernitas.

Biografi Muhammad Fuad Abdul Baqi

Muhammad Fuad Abdul Baqi lahir pada tanggal 8 Maret 1882 M./3 Jumadil
Awal 1229 H. di Kairo, Mesir. Ayahnya berasal dari Qaman al-Arus dan ibunya berasal
dari Barnaba (Ilias dan Jasmi 2012). Muhammad Fuad Abdul Baqi sewaktu kecil dibawa
oleh orang tuanya untuk berpindah ke Sudan karena pekerjaan ayahnya sebagai pejabat
departemen keuangan. Setelah satu setengah tahun bermukim di Sudan, tepatnya di
daerah Wadi Halfa beliau kemudian kembali ke negeri Mesir. Saat kembalinya ke Mesir
beliau mulai menekuni ilmu agama hingga pada tahun 1899 beliau menjadi pengajar di
sekolah sekitar pesisir di Mesir selama dua setengah tahun. Beliau juga menekuni
bidang sastra di Madrasah A/-Tahdziriyah al-Kubra di Darb al-Jamanmis, Mesir. Beliau
banyak menggeluti pengetahuan di dunia Islam seperti satra Arab, figih, hadis dll selain
itu juga beliau banyak membaca literatur-literatur berbahasa Perancis. Yang kemudian
banyak dari karya berbahasa Perancis beliau alih bahasakan ke bahasa Arab yang
berguna bagi umat Islam (Ilias dan Jasmi 2012).

93
1dthaif, Volume ¥ Nomor 2, Juli-Desember 2025



Muhammad Fuad Abdul Baqi juga berteman dan berguru kepada Rasyid Ridha
karena ketertarikannya terhadap majalah a/-Mannar karya dari Rasyid Ridha. Di setiap
ahad mereka saling mereka saling menyempatkan untuk bertemu dan berbincang satu
sama lain. Dari usulan Rasyid Ridha lah karya seorang orientalis yakni, Arent J. Wensick
yang berbahasa Perancis kemudian diterjemahkan ke bahasa Arab oleh Muhammad
Fuad Abdul Baqi (Baqi 2017). Pada Akhir kehidupannya Muhammad Fuad Abdul Baqi
mengalami kebutaan yang disebabkan terlalu banyak menelaah kitab-kitab. Akhirnya
di tahun 1338 H./1967 M. tepatnya di kota Kaherah Muhammad Fuad Abdul Baqi
menghembuskan nafas terakhirnya di usia 90 tahun. Selama hidupnya, beliau banyak
menyusun kitab, diantaranya adalah sebagai berikut:

1. Kitab AFL#'lu’ wa al-Marjan. Kitab yang menghimpun hadis-hadis yang telah
disepakati oleh Imam al-Bukhari dan Imam Muslim.

2. Kitab A-Mujam al-Mufabras i Alfadzy al-Qur'an al-Karim. Merupakan kitab
indeks yang berguna untuk mencari rujukan ayat-ayat al-Qur’an.

3. Kitab AlMujam al-Mufabras li Alfadz al-Hadith al-Nabawzy. Kitab yang
diterjemahkan dari bahasa Perancis karya Arent Jan Wensinck yang berjudul
Concordance Et Indices De La Tradition Musulmane dan merupakan salah satu kitab
Takhrij al-Hadis.

4. Kitab Miftah Kunnzg al-Sunnah. Kitab ini diterjemahkan dari bahasa Perancis

karya Arent Jan Wensinck yang berjudul A Handbook of Early Mubammadan

Tradition dan juga merupakan kitab Takhrij al-Hadis.

Kitab Mu jam Gharib al-Qur'an.

Kitab indeks hadis dari Sahih Muslim.

Kitab indeks hadis dari Sunan Ibnu Majah.

Kitab indeks hadis dari a/-Muwuwatta’ Imam Malik dan sebagainya (Hasyim dan

Muhid 2024).

SRS

Pemikiran Muhammad Fuad Abdul Baqi terhadap Hadis

Pemikiran Muhammad Fuad Abdul Baqi dalam bidang hadis memiliki karakter
yang berbeda dari Musthafa al-Siba’i. Jika al-Siba’i lebih fokus pada pembelaan teoretis
terthadap otoritas sunnah dan validitas transmisi hadis, maka Abdul Bagi lebih
menonjolkan kontribusi metodologis, teknis, dan filologis dalam upaya modernisasi
studi hadis. Kedekatannya dengan Rasyid Ridha membentuk corak pemikirannya yang
rasional, empiris, dan sangat berorientasi pada kerja ilmiah yang terstandarisasi (Rizal
dan Rizal 2021). Melalui proyek-proyek ilmiah berskala besar, Abdul Baqi berusaha
menjadikan hadis sebagai disiplin yang dapat diakses secara sistematis, mudah
ditelusuri, dan kompatibel dengan kebutuhan akademik modern. Pemikirannya dapat
diringkas dalam tiga aspek berikut:

Modernisasi Akses terhadap Hadis

Salah satu fokus utama Abdul Baqi adalah mengatasi kesulitan praktis dalam
menemukan hadis di tengah melimpahnya kitab-kitab klasik. Ia menyadari bahwa
banyak umat dan peneliti menghadapi hambatan serius ketika mencoba mencari satu
hadis tertentu di antara ratusan ribu riwayat yang tersebar dalam kitab-kitab hadis &uzub
al-Tis’ah dan lainnya. Masalah tersebut bukan hanya teknis, melainkan juga

94
1dthaif, Volume ¥ Nomor 2, Juli-Desember 2025



epistemologis, karena kesulitan akses dapat menghambat lahirnya tradisi ilmiah yang
kuat dalam kajian hadis.

Untuk itu, Abdul Baqi Menyusun kitab a/-Mu jam al-Mufahras li Alfaz al-Hadith
al-Nabawi, yakni sebuah indeks komprehensif yang menghimpun kata-kata kunci hadis
dan menghubungkannya dengan semua posisi hadis tersebut dalam kitab induk. Karya
ini kemudian disusul dengan kitab Miftah Kunnz al-Sunnab, yakni sebuah panduan

sistematis yang memetakan tema-tema hadis dan menghubungkannya dengan sumber-
sumber klasik (Hasyim dan Muhid 2024).

Kedua karya ini tidak hanya sekadar alat bantu pencarian, namun juga menjadi
pondasi awal dari modernisasi studi hadis. Dengan metode indeksasi berbasis akar kata
(root-word), Abdul Bagi menyederhanakan proses penelitian hingga dapat dilakukan
secara cepat, terstruktur, dan akurat. Upaya ini sekaligus mengintegrasikan metode
linguistik ke dalam kajian hadis dengan cara yang tidak pernah dilakukan sebelumnya.
Oleh karena itu, banyak peneliti menyebut Abdul Baqi sebagai “jembatan” yang
mempertemukan studi hadis klasik dengan kebutuhan akademik kontemporer yang

menuntut kecepatan, presisi, dan aksesibilitas.

Objektivitas dalam Penyajian dan Organisasi Data Hadis

Ciri menonjol lain dari pemikiran Abdul Baqi adalah komitmennya terhadap
objektivitas dalam penyajian data. Berbeda dengan beberapa tokoh hadis pada abad ke-
20 yang terlibat dalam perdebatan teologis mengenai validitas tertentu, Abdul Baqi
lebih menempatkan dirinya sebagai mubarrir dan munazzim, yakni seorang penyusun,
pengindeks, dan pengatur data ilmiah yang tidak berpihak pada mazhab atau orientasi
teologis tertentu.

Dalam setiap karyanya, ia menghindari evaluasi hukum (figh?) ataupun klaim
ideologis. Ia tidak menyatakan bahwa suatu hadis sahih atau lemah kecuali merujuk
pada penilaian ulama terdahulu. Perannya adalah menata ulang data sehingga dapat
diverifikasi secara mandiri oleh pembaca dan peneliti. Dengan demikian, Abdul Baqi
memperlihatkan orientasi ilmiah yang kuat: bahwa penelitian hadis harus berbasis data
(data-driven), terstandarisasi, serta bebas dari bias interpretatif yang dapat mengarahkan
pembaca kepada kesimpulan tertentu (Rizal dan Rizal 2021).

Pendekatan objektif ini sekaligus memperkuat fondasi ilmu Zzkhrij. Dengan
menyediakan data yang teliti dan netral, ia memastikan bahwa setiap hadis dapat
ditelusuri ke sumber primer tanpa intervensi opini penyusun. Inilah yang menjadikan
karyanya diterima secara luas, baik di dunia Islam maupun di kalangan akademisi Barat.

Standardisasi Studi Hadis dan Dampaknya bagi Dunia Akademik

Kontribusi paling monumental Abdul Baqi terletak pada keberhasilannya
menstandarisasi sistem rujukan hadis. Sebelum karyanya lahir, penelitian hadis masih
sangat bergantung pada hafalan, catatan pribadi, dan struktur kitab klasik yang tidak
disusun secara alfabetis maupun tematis. Hal ini menyulitkan peneliti melakukan
verifikasi silang antar sumber, terutama dalam penelitian akademik yang mengharuskan
presisi referensi (Ilias dan Jasmi 2012).

Melalui kitabnya a/-Mu jam al-Mufahras i Alfaz al-Hadith al-Nabawi dan Miftah
Kunuiz al-Sunnah, ia menciptakan beberapa standar baru, yakni:
95
1dthaif, Volume ¥ Nomor 2, Juli-Desember 2025



1) Standar pencarian: Satu kata dapat menuntun ke seluruh lokasi hadis dalam
puluhan kitab.

2) Standar penulisan rujukan: Rujukan hadis menjadi konsisten, ringkas, dan dapat
dipahami oleh peneliti lintas negara.

3) Standar verifikasi: Setiap hadis dapat dilacak ke sumbernya secara cepat
sehingga memudahkan proses kritik sanad dan matan.

4) Standar akademik internasional: Karyanya digunakan sebagai rujukan resmi
dalam studi Islam modern, baik di Timur maupun Barat.

Banyak peneliti menilai bahwa kontribusi Abdul Baqi merupakan titik balik
bagi evolusi ilmu zzkbrj dari tradisi manual menuju sistem ilmiah yang kompatibel
dengan digitalisasi. Kajian Hasyim (Hasyim dan Muhid 2024) serta Rizal (Rizal dan
Rizal 2021) menegaskan bahwa tanpa struktur indeksasi ciptaan Abdul Baqj, digitalisasi
hadis yang muncul sejak awal tahun 2000-an tidak akan mencapai bentuknya seperti
sekarang. Dengan kata lain, metodologi indeksasi Abdul Baqi adalah fondasi bagi
database digital hadis modern seperti a/-Maktabah al-Shamilabh, Jawami’ al-Kalim, hingga
Ensiklopedia Hadis digital yang digunakan Kementerian Agama RI.

Analisis Komparatif dan Sintesis Temuan

Dari hasil analisis, tampak bahwa kedua tokoh memiliki peran yang saling
melengkapi dalam perkembangan studi hadis modern. Musthafa al-Siba’t menekankan
sisi epistemologis dan teologis dari hadis sebagai sumber hukum dan moralitas Islam,
sementara Muhammad Fuad Abdul Baqi memperkuat sisi metodologis dan teknis
melalui kodifikasi dan indeksasi hadis. Jika al-Siba’i berperan sebagai pembela otoritas
sunnah, maka Abdul Baqi tampil sebagai penyedia infrastruktur ilmiahnya.

Temuan ini mengonfirmasi bahwa studi hadis kontemporer tidak dapat berdiri
hanya di atas pembelaan normatif, tetapi juga harus disertai sistem keilmuan yang
terukur. Pandangan tersebut sejalan dengan arah penelitian hadis modern yang
diusulkan oleh Arianto (Arianto dan Hasbullah 2023) dan Candra (Candra dkk. 2021),
yang menekankan pentingnya integrasi antara kritik epistemik dan inovasi metodologis
dalam kajian hadis. Dengan demikian, penelitian ini memperluas horizon kajian hadis
modern dengan menghubungkan dua arus besar pemikiran: pembelaan ideologis dan
penguatan metodologis.

KESIMPULAN

Penelitian ini berhasil memenuhi tujuan awalnya yaitu menganalisis pemikiran
hadis Musthafa al-Siba’i dan Muhammad Fuad Abdul Baqi serta menyajikan biografi
singkat kedua tokoh. Berdasarkan kajian kepustakaan, dapat ditarik tiga temuan utama.
Pertama, Musthafa al-Siba’i -selain berperan aktif dalam ranah politik dan
organisasional (I&hwan al-Muslimin)- tampil sebagai pembela otoritas sunnah; ia menolak
klaim adanya pemalsuan hadis pada masa Nabi dan menegaskan legitimasi sazad melalui
argumen historis dan rasional. Kedua, Muhammad Fuad Abdul Baqi memberikan
kontribusi signifikan pada bidang fakbry dan sistematisasi hadis; karya-karyanya (A%
Mujam al-Mufahras dan Miftah Kuniz; al-Sunnah) memperluas akses ilmiah ke sumber-
sumber hadis terutama bagi peneliti non-Arab. Ketiga, orientasi metodologis kedua
tokoh berbeda namun saling melengkapi: Al-Siba’i meneguhkan dimensi epistemik dan

96
1dthaif, Volume ¥ Nomor 2, Juli-Desember 2025



normatif hadis, sedangkan Abdul Baqi memperkuat infrastruktur metodologis
penelitian hadis.

Kontribusi studi ini terhadap ilmu pengetahuan adalah dua-lapis: konseptual,
yakni dengan menghubungkan dimensi pembelaan normatif dan penguatan
metodologis dalam studi hadis kontemporer dan praktis, yakni dengan menegaskan
pentingnya indeksasi dan 7zkbrij sebagai alat penunjang kajian ilmiah. Secara ilmiah,
temuan menegaskan kebutuhan integrasi antara kritik epistemik dan inovasi teknis
dalam pengembangan ilmu hadis modern.

Keterbatasan penelitian perlu dicatat: sifatnya kepustakaan membuat analisis
bergantung pada ketersediaan dan kualitas sumber primer/sekunder; kajian ini juga
terbatas pada dua tokoh sehingga generalisasi terhadap seluruh tradisi hadis modern
petlu kehati-hatian. Berdasarkan itu, direkomendasikan penelitian lanjutan berupa
studi komparatif yang memasukkan tokoh-tokoh lain, analisis manuskrip primer, studi
resepsi (pengaruh karya kedua tokoh dalam kurikulum keislaman dan praktik fakhrij
modern), serta pengembangan aplikasi digital untuk zz&hr;j dan indeksasi hadis. Dengan
demikian, penelitian ini tidak hanya menjawab tujuan awal tetapi juga membuka jalur
penelitian dan aplikasi praktis yang relevan bagi pengembangan studi hadis di era
kontemporer.

REFERENSI
Ahmad bin Hanbal. 2000. Musnad Abmad. 21. Dar Muassisah al-Risalah.

Ajijah, Siti Nur. 2019. Nilai-nilai Pendidikan Sosial dalam Kebidupan Bertetangga Perspektif
Hadits (Kajian Kitab al-Lu’ln’ wa al-Marjan). Skripsi UIN Syarif Hidayatullah.

Al-Bukhariy, Abu ‘Abdillah Muhammad bin Isma‘l. 2002. Sahzh al-Bukhariy. 5. Dar
Ibn Kathir.

Arianto, dan Abdur Rouf Hasbullah. 2023. “Pergolakan Hadits Kaum Modernis: Studi
Komparatif Pemikiran Abu Royyah, Ahmad Amin, dan Musthafa Al-Siba’l.”
Jurib: Jurnal Imu Hukum 2 (1), 40-61.

Baqi, Muhammad Fuad Abdul. 2017. Shahih Bukhari Muslim (Al-Lu’lu’ wa al-Marjan).
Terjemal oleh Mubammad Absan bin Usman. Kompas Gramedia.

Brill, ed. 1960-2005. Encyclopaedia of Islam. Second Edition. Leiden: Brill. s.v. “Hims.”

Burhanuddin, Burhanuddin. 2018. “Metode Dalam Memahami Hadis.” Jurnal al-
Mubarak 3 (1), 20-37.

Candra, Helmi, Ahmad Fauzi, Ghozali Achmad, dan Muhammad Asriady. 2021.
“Kritik Mustafa Al-Siba’i terhadap Ahmad Amin Tentang Keabsahan Hadis.”
Bertuah: Journal of Shariah and Islamic Economics 2 (2), 44-58.

97
1dthaif, Volume ¥ Nomor 2, Juli-Desember 2025



Hasyim, Muhammad Sulaiman, dan Muhid. 2024. “Telaah Kitab Miftah Kunuz al-
Sunnah dan Kontribusinya Terhadap Ilmu Takhrij al-Hadis.” Unzversum: Jurnal
Keisiaman dan Keindonesiaan, 8 (1), 19-33.

Ilias, Mohd Faeez, dan Kamarul Azmi Jasmi. 2012. Aplikasi Bahan Bantn Mengajar
Rasulullah SAW dalam Pengajaran dan Pembelajaran 1badah Kbususiah dari Perspektif
Mubammad Fuad Abdul Bagi dalam Kitab Al-Lu’lu’ wa al-Marjan. Prosiding
Seminar Antarabangsa Perguruan dan Pendidikan Islam.

Ismail, Mohd Hatib, dan Siti Rohani Jasni. 2024. “Social Justice in Society System
According to Mustafa Al-Siba’.” Jurnal Pasak 17 (1), 337-343.

Ismail, Nor Najihah Binti. 2011. Hak Politik Perepmuan Menurnt Musthafa al-Siba’i.
Skripsi UIN Syarif Hidayatullah.

Muhsin, Masrukhin. 2022. “Hadis Menurut Musthafa Al-Siba’i dan Ahmad Amin
(Suatu Kajian Komparatif).” Jurmal al-Fath 6 (1), 35-49.

Rahmah, Devia, Anggi Fatrisia, Muhammad Jamil, Nabila Yunita, dan Siti Ardianti.
2023. “Studi Komparatif Musthafa As-Siba’t Dengan Ahmad Amin Tentang
Kesahihan Hadis.” Tashdig: Jurnal Kajian Agama dan Dakwah 2 (1), 1-9.

Rizal, Muttaqgin Samsul, dan Purnama Faturohman Rizal. 2021. “Kritik Terhadap
Pemikiran Rasyid Ridha Tentang Hadis Imam Mahdi.” Jurmal Tabdis 12 (1), 96-
115.

Sholihah, Hidayatus, Ahmad Zaenurrasyid, dan Sarjuni. 2023. “The analysis of hadith
hermeneutics based on Musthafa al-Siba’i’s Perspective.” Wabana Akademika:

Jurnal Studi dan Sosial 10 (1), 59-76.

98
1dthaif, Volume ¥ Nomor 2, Juli-Desember 2025



