
 

 

lathaif: Literasi Tafsir, Hadis dan Filologi, Vol. 4 (2), 2025, (Juli-Desember) 
 

ISSN Print : 2963-7678 ISSN Online : 2962-6153 

 

Tersedia online di: https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/lathaif 

 

147 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

Peran Infak dan Shadaqah dalam Mewujudkan Keadilan Sosial: 

Kajian Tematik Al-Qur’an dan Hadis 

Nida Nurhayani Pohan1, Nurhayati2, Yenni Samri Juliati Nasution3  
1 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 
2 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 
3 Universitas Islam Negeri Sumatera Utara, Indonesia 

nida0521253012@uinsu.ac.id 
 

Abstract  
This study aims to analyze the concepts of infakinfaq and sadaqah in the Qur'an and Hadith through a 
qualitative approach using the maudhu'i (thematic) method. The theological-normative approach is used 
to explore the meaning of Islamic teachings on generosity, while the social approach is utilized to 
examine their relevance in contemporary Islamic philanthropic practices. Data were collected through 
a literature review of Qur'anic verses, Hadith, tafsir books, Islamic jurisprudence literature, Islamic 
economics, and previous research. The study results indicate that infak and sadaqah play a strategic role 
in realizing social justice through the distribution of assets that is trustworthy, equitable, and oriented 
toward empowerment. The research findings also reveal the need to integrate Islamic normative 
principles with the design of a modern ZIS program that is more participatory, measurable, and 
sustainable. This study offers a conceptual model that can serve as a basis for maintaining Islamic 
philanthropic management to make it more effective, contextual, and have a real impact on society. 
Keywords: Infak, Shadaqah, Social Justice, Islamic Philanthropy, Maudhu'i Method 

Abstrak  
Penelitian ini bertujuan menganalisis konsep infak dan shadaqah dalam Al-Qur’an dan hadis melalui 
pendekatan kualitatif dengan metode maudhu’i (tematik). Pendekatan teologis-normatif digunakan 
untuk menggali makna ajaran Islam tentang kedermawanan, sedangkan pendekatan sosial dimanfaatkan 
untuk melihat relevansinya dalam praktik filantropi Islam kontemporer. Data penelitian dihimpun 
melalui studi pustaka terhadap ayat-ayat Al-Qur’an, hadis, kitab tafsir, literatur fiqih, ekonomi Islam, 
serta penelitian terdahulu. Hasil kajian menunjukkan bahwa infak dan shadaqah memiliki peran strategis 
dalam mewujudkan keadilan sosial melalui distribusi harta yang amanah, merata, dan berorientasi 
pemberdayaan. Temuan penelitian juga mengungkap perlunya integrasi antara prinsip-prinsip normatif 
Islam dengan desain program ZIS modern yang lebih partisipatif, terukur, dan berkelanjutan. Penelitian 
ini menawarkan model konseptual yang dapat menjadi dasar penguatan pengelolaan filantropi Islam agar 
lebih efektif, kontekstual, dan berdampak nyata bagi masyarakat. 
Kata Kunci: Infak, Shadaqah, Keadilan Sosial, Filantropi Islam, Metode Maudhu’i. 

PENDAHULUAN 

Ketimpangan sosial dan ketidakmerataan distribusi sumber daya masih 
menjadi persoalan struktural di banyak negara Muslim. Kemiskinan, terbatasnya akses 
layanan dasar, dan melemahnya jaring sosial menunjukkan bahwa persoalan ekonomi 
juga berkaitan dengan dimensi moral serta spiritual yang ditekankan dalam ajaran 
Islam. Instrumen-instrumen sosial seperti zakat, infak, dan shadaqah (ZIS) menjadi 
mekanisme penting untuk menciptakan keadilan dan kesejahteraan kolektif. Berbagai 
penelitian di Indonesia, seperti (Syahid, 2023) dan (Saputra, 2022), menunjukkan 
bahwa ZIS berperan signifikan dalam pengentasan kemiskinan, meskipun 
efektivitasnya masih bergantung pada tata kelola dan ketepatan sasaran. 

Infak dan shadaqah sebagai tindakan tathawwu‘ memiliki fleksibilitas yang 
dapat mengisi celah program sosial formal. Ia tidak hanya menjadi sarana penyucian 

https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220824391171300
https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20220621310929330
mailto:nida0521253012@uinsu.ac.id


 

148 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

harta dan jiwa, tetapi juga memperkuat solidaritas sosial (Tambunan, 2024). Ketika 
diarahkan pada program produktif, ZIS mampu menciptakan dampak jangka panjang 
bagi mustahik, namun sejumlah penelitian seperti (Normasyhuri, 2022) menegaskan 
adanya masalah orientasi konsumtif, minimnya monitoring, dan lemahnya integrasi 
bantuan dengan pengembangan kapasitas. Kondisi ini menyebabkan banyak program 
hanya menghasilkan dampak sementara. 

Untuk memperdalam pemahaman tentang konsep memberi dalam Islam, 
pendekatan maudhu‘i terhadap ayat dan hadis menjadi penting. Pendekatan tematik ini 
memungkinkan penyusunan gambaran komprehensif tentang fungsi sosial infak dan 
shadaqah, sebagaimana ditegaskan Al-Qur’an tentang pentingnya mencegah akumulasi 
kekayaan pada kelompok tertentu (Rosadi, 2023) dan diperluas melalui hadis yang 
memandang sedekah tidak hanya berbentuk materi, tetapi juga tindakan moral yang 
menjaga harmoni sosial (Mamduh et al., 2025). Temuan empiris di Indonesia, seperti 
(Afriyani, 2025) menunjukkan bahwa program ZIS yang mengombinasikan bantuan 
finansial dengan pelatihan dan pendampingan lebih efektif dalam menghasilkan 
kemandirian. 

Meskipun demikian, penelitian terbaru seperti (Mahera & Jamal, 2024) 
mencatat sejumlah kelemahan, termasuk fragmentasi data penerima, kurangnya sinergi 
antar lembaga, serta fokus organisasi filantropi pada output ketimbang outcome. Celah 
inilah yang melatarbelakangi perlunya kajian tematik yang tidak hanya menegaskan 
landasan normatif infak dan shadaqah, tetapi juga merumuskan model integratif yang 
menghubungkan nilai-nilai teologis dengan kebutuhan desain program pemberdayaan 
modern seperti monitoring berkelanjutan, partisipasi komunitas, dan indikator dampak 
yang lebih substansial. Penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi 
teoritis maupun praktis bagi optimalisasi filantropi Islam sebagai instrumen keadilan 
sosial. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode maudhu’i 
(tematik) untuk menghimpun dan menganalisis seluruh ayat serta hadis yang berkaitan 
dengan infak, shadaqah, dan keadilan sosial. Metode ini dipilih karena mampu 
menyatukan berbagai teks keagamaan dalam sebuah konstruksi pemaknaan yang 
komprehensif dan holistik, sehingga ajaran Islam mengenai kedermawanan dapat 
dipahami secara lebih utuh dan mendalam. 

Penelitian menggabungkan pendekatan teologis-normatif dan pendekatan 
sosial. Pendekatan teologis-normatif digunakan untuk menggali makna keagamaan dari 
ayat dan hadis tentang kedermawanan, sementara pendekatan sosial digunakan untuk 
menafsirkan relevansi nilai-nilai tersebut terhadap kondisi kontemporer, terutama 
dalam praktik filantropi Islam dan upaya pemberdayaan masyarakat. Penelitian ini 
memanfaatkan sumber primer berupa ayat-ayat Al-Qur’an dan hadis, serta sumber 
sekunder seperti kitab tafsir, literatur fiqih, ekonomi Islam, dan penelitian terdahulu 
untuk memperkaya analisis. 

Pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka, lalu dianalisis melalui 
tahapan klasifikasi ayat dan hadis sesuai tema, analisis isi untuk menelaah makna 
tekstual dan kontekstual, serta sintesis tematik untuk menyusun kesimpulan konseptual 



 

149 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

mengenai peran infak dan shadaqah dalam mewujudkan keadilan sosial. Proses ini 
diharapkan menghasilkan pemahaman yang integratif serta dapat menjelaskan 
bagaimana nilai-nilai kedermawanan Islam dapat diterapkan secara efektif dalam 
konteks sosial modern. 

PEMBAHASAN 

Ayat-Ayat Tentang Infak dan Sedekah 

QS. Al-Baqarah Ayat 261 

 ِ
 
ل
ُ
 فِيْ ك

َ
ْۢبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِل نْ

َ
ةٍ ا مَثَلِ حَبَّ

َ
ِ ك هُمْ فِيْ سَبِيْلِ اللّٰه

َ
مْوَال

َ
ذِينَْ يُنْفِقُوْنَ ا

َّ
 ال

ُ
ُ يُضٰعِفُ    ﴿ مَثَل ةٍۗ  وَاللّٰه ائَةُ حَبَّ ةٍ م ِ

َ
ْۢبُل سُنْ

ُ وَاسِعٌ عَلِيْمٌ   ( ٢٦١: 2﴾ ) البقرة/ ٢٦١لِمَنْ يَّشَاۤءُۗ وَاللّٰه
Perumpamaan orang yang menginfakkan hartanya di jalan Allah seperti sebutir biji yang 

menumbuhkan tujuh tangkai, pada setiap tangkai ada seratus biji. Allah melipatgandakan bagi 

siapa yang Dia kehendaki, Dan Allah Mahaluas, Maha Mengetahui. (QS. Al-Baqarah : 261). 

Ayat ini menggambarkan besarnya pahala bagi orang yang berinfak di jalan 
Allah melalui perumpamaan biji yang menghasilkan tujuh bulir, dan pada setiap bulir 
terdapat seratus biji. Ibnu Katsir menjelaskan bahwa perumpamaan ini menunjukkan 
bahwa satu infak dapat menghasilkan pahala hingga 700 kali lipat, bahkan lebih jika 
Allah menghendaki. 

Al-Qurthubi menegaskan bahwa yang dimaksud “di jalan Allah” mencakup 
segala bentuk kebaikan yang diniatkan untuk mendekatkan diri kepada Allah, bukan 
hanya perang fisabilillah. Quraish Shihab menambahkan bahwa ayat ini mengajarkan 
bahwa infak tidak hanya berbentuk materi, tetapi juga energi, pikiran, dan usaha yang 
semuanya akan dilipatgandakan jika dilakukan dengan ikhlas. Dengan demikian, ayat 
ini menegakkan prinsip bahwa infak adalah investasi spiritual yang hasilnya jauh 
melampaui nilai duniawi yang kita keluarkan. 

QS. Al-Baqarah Ayat 274 

هِمْْۚ   ِ
جْرُهُمْ عِنْدَ رَب 

َ
هُمْ ا

َ
انِيَةً فَل

َ
عَل ا وَّ هَارِ سِرًّ يْلِ وَالنَّ

َّ
هُمْ بِال

َ
مْوَال

َ
ذِيْنَ يُنْفِقُوْنَ ا

َّ
ل
َ
زَنُوْنَ  ﴿ ا ا هُمْ يَحْ

َ
يْهِمْ وَل

َ
ا خَوْفٌ عَل

َ
وَل

 ( ٢٧٤: 2﴾ ) البقرة/ ٢٧٤
”Orang-orang yang menginfakkan hartanya malam dan siang hari (secara) sembunyi-sembunyi 

maupun terang-terangan, mereka mendapat pahala di sisi Tuhannya. Tidak ada rasa takut pada 

mereka dan mereka tidak bersedih hati”. (QS. Al-Baqarah : 274). 

Ayat ini menjelaskan bahwa orang-orang yang berinfak baik siang maupun 
malam, secara sembunyi-sembunyi maupun terang-terangan, akan memperoleh pahala 
dan keamanan dari rasa takut dan kesedihan. Menurut Ibnu Katsir, ayat ini memuji 
hamba yang berinfak dalam segala kondisi dan dengan berbagai bentuk agar 
manfaatnya lebih luas. Al-Qurthubi menjelaskan bahwa infak yang dilakukan secara 
sembunyi adalah ibadah yang lebih utama karena menjauhkan diri dari riya, sedangkan 
infak secara terang-terangan diperbolehkan selama bertujuan untuk memberi contoh 



 

150 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

baik. Quraish Shihab menambahkan bahwa hilangnya rasa takut dan sedih dalam ayat 
ini menunjukkan bahwa infak memberikan ketenangan psikologis dan spiritual, karena 
ia memperkuat hubungan manusia dengan Allah dan masyarakat. 

QS. Ali Imran Ayat 134 

ُ يُ  عَافِيْنَ عَنِ النَّاسِۗ وَاللّٰه
ْ
غَيْظَ وَال

ْ
ظِمِيْنَ ال

ٰ
ك
ْ
اۤءِ وَال رَّ ۤاءِ وَالضَّ رَّ ذِيْنَ يُنْفِقُوْنَ فِى السَّ

َّ
مُحْسِنِيْنَْۚ ﴿ ال

ْ
بُّ ال ل    ١٣٤حِ

ٰ
﴾ ) ا

 ( ١٣٤: 3عمران/
“(Yaitu) orang yang berinfak, baik di waktu lapang maupun sempit, dan orang-orang yang menahan 

amarahnya dan memaafkan (kesalahan) orang lain. Dan Allah mencintai orang yang berbuat 

kebaikan. (QS. Ali Imran: 134). 

Ayat ini menggambarkan karakter utama orang-orang bertakwa, yaitu mereka 
yang senantiasa berinfak baik dalam keadaan lapang maupun sempit. Para ulama 
menafsirkan bahwa infak dalam kondisi lapang menunjukkan rasa syukur dan 
kesadaran akan amanah harta, sedangkan infak dalam kondisi sempit menandakan 
ketulusan, keikhlasan, serta kepercayaan penuh pada janji Allah. Ibn Katsir 
menjelaskan bahwa ayat ini menegaskan infak tidak dibatasi oleh situasi ekonomi; 
justru keutamaan terbesar tampak ketika seseorang tetap memberi meski berada dalam 
kesulitan. 

QS. At-Taubah Ayat 60 

قَ  وْبُهُمْ وَفِى الر ِ
ُ
فَةِ قُل

َّ
مُؤَل

ْ
يْهَا وَال

َ
عٰمِلِيْنَ عَل

ْ
مَسٰكِيْنِ وَال

ْ
فُقَرَاۤءِ وَال

ْ
دَقٰتُ لِل ِ  ﴿ ۞ اِنَّمَا الصَّ غٰرِمِيْنَ وَفِيْ سَبِيْلِ اللّٰه

ْ
ابِ وَال

ُ عَلِيْمٌ حَكِيْمٌ  ۗ وَاللّٰه ِ نَ اللّٰه بِيْلِۗ فَرِيْضَةً م ِ  (٦٠: 9ة/﴾ ) التوب ٦٠وَابْنِ السَّ
”Sesungguhnya zakat itu hanyalah untuk orang-orang fakir, orang miskin, amil zakat, orang yang 

dilunakkan hatinya (mualaf), untuk (memerdekakan) hamba sahaya, untuk (membebaskan) orang 

yang berhutang, untuk jalan Allah dan untuk orang yang sedang dalam perjalanan, sebagai 

kewajiban dari Allah. Allah Maha Mengetahui, Mahabijaksana. (QS. At-Taubah : 60). 

Ayat ini menjelaskan delapan golongan penerima zakat sebagai ketetapan Allah 
yang bersifat tegas. Menurut Ibnu Katsir, penyebutan golongan-golongan ini 
menegaskan bahwa zakat memiliki fungsi sosial dalam mengurangi kesenjangan dan 
memenuhi kebutuhan kelompok rentan. Al-Qurthubi menerangkan bahwa pembagian 
zakat dalam ayat ini menunjukkan bahwa zakat adalah instrumen ekonomi Islam yang 
bersifat wajib dan memiliki aturan baku yang tidak boleh diubah. Quraish Shihab 
menambahkan bahwa pembagian zakat ini menunjukkan keseimbangan antara 
kebutuhan spiritual (fisabilillah, mualaf) dan kebutuhan material (fakir, miskin, 
gharimin), sehingga fungsi zakat tidak hanya mengangkat ekonomi masyarakat tetapi 
juga menguatkan persatuan umat. 



 

151 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

QS. Al-Hadid Ayat 7 

مْ  
ُ
مِنْك مَنُوْا 

ٰ
ا ذِينَْ 

َّ
فَال فِيْهِۗ  فِيْنَ 

َ
سْتَخْل مْ مُّ

ُ
ك
َ
ا جَعَل نْفِقُوْا مَِِّ

َ
وَا وَرَسُوْلهِٖ   ِ بِاللّٰه مِنُوْا 

ٰ
ا بِيْرٌْۚ  ﴿ 

َ
جْرٌ ك

َ
هُمْ ا

َ
ل نْفَقُوْا 

َ
﴾    ٧وَا

 ( ٧: 57)الحديد/
“Berimanlah kamu kepada Allah dan Rasul-Nya dan infakkanlah (di jalan Allah) sebagian dari 

harta yang Dia telah menjadikan kamu sebagai penguasanya (amanah). Maka orang-orang yang 

beriman di antara kamu dan menginfakkan (hartanya di jalan Allah) memperoleh pahala yang 

besar. (QS. Al-Hadid : 7). 

Ayat ini menegaskan bahwa harta yang dimiliki manusia hanyalah titipan Allah 
dan manusia adalah pengelolanya (mustakhlafīn). Ibnu Katsir menjelaskan bahwa ayat 
ini memerintahkan dua hal: beriman dan berinfak, yang keduanya tidak dapat 
dipisahkan. Al-Qurthubi menyatakan bahwa konsep “penguasanya” menegaskan 
bahwa manusia tidak memiliki harta secara mutlak, sehingga infak adalah bentuk 
pengembalian amanah kepada Allah. Quraish Shihab menafsirkan bahwa ayat ini 
mengajak umat Islam untuk memahami bahwa infak adalah instrumen penyucian hati 
dari sifat egois, sekaligus sarana memperbaiki kehidupan sosial dan ekonomi 
masyarakat. 

QS. Al-Munafiqun Ayat 10 

رْتَنِ  خَّ
َ
آ ا

َ
وْل
َ
 رَب ِ ل

َ
مَوْتُ فَيَقُوْل

ْ
مُ ال

ُ
حَدَك

َ
يَ ا تِ

ْ
نْ يَّأ

َ
نْ قَبْلِ ا مْ م ِ

ُ
ا رَزَقْنٰك نْفِقُوْا مِنْ مَّ

َ
قَ  ﴿ وَا دَّ صَّ

َ
جَلٍ قَرِيْبٍْۚ فَا

َ
ٰٓى ا اِل يْٓ 

لِحِيْنَ  نَ الصه نْ م ِ
ُ
ك
َ
 ( ١٠: 63﴾ ) المنٰفقون/ ١٠وَا

”Dan infakkanlah sebagian dari apa yang telah Kami berikan kepadamu sebelum kematian datang 

kepada salah seorang di antara kamu; lalu dia berkata (menyesali), "Ya Tuhanku, sekiranya 

Engkau berkenan menunda (kematian)ku sedikit waktu lagi, maka aku dapat bersedekah dan 

aku akan termasuk orang-orang yang saleh. (QS. Al-Munafiqun: 10). 

Ayat ini memperingatkan manusia agar tidak menunda berinfak hingga maut 
datang, karena saat itu penyesalan tidak akan berguna. Ibnu Katsir menjelaskan bahwa 
orang yang mati pasti berharap dapat kembali ke dunia untuk bersedekah, 
menunjukkan bahwa amal paling mudah namun sangat besar manfaatnya adalah 
sedekah. Al-Qurthubi menegaskan bahwa ayat ini adalah bukti bahwa sedekah adalah 
amal yang paling diinginkan oleh manusia pada saat sakaratul maut, karena ia 
merupakan amalan yang cepat mendatangkan pahala. Quraish Shihab menekankan 
bahwa ayat ini mengandung pesan psikologis agar manusia memanfaatkan waktu hidup 
untuk berbuat kebaikan sebelum kesempatan itu menghilang selamanya. 

QS. Al-Lail Ayat 5 

عْطٰى وَاتَّقٰىۙ 
َ
ا مَنْ ا مَّ

َ
يل/ ٥﴿ فَا

 
 ( ٥: 92﴾ ) ال

Maka barangsiapa memberikan (hartanya di jalan Allah) dan bertakwa. (QS. Al-Lail : 5). 

Ayat ini menegaskan bahwa siapa saja yang memberi (berinfak) dan bertakwa 
akan mendapat balasan terbaik dari Allah. Ibnu Katsir menjelaskan bahwa ayat ini 



 

152 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

adalah gambaran tentang golongan hamba yang paling mulia: mereka yang murah hati 
dan bertakwa (Ibnu Katsir, 2000). Al-Qurthubi menyatakan bahwa kata “a‘thā” 
(memberi) mencakup sedekah wajib dan sunnah, sementara “ittaqā” menunjukkan 
bahwa infak harus dibarengi dengan ketakwaan agar diterima (Al-Qurthubi.2006). 
Quraish Shihab menafsirkan bahwa ayat ini menghubungkan antara infak dan 
ketakwaan karena memberi adalah bukti nyata dari ketakwaan seseorang, bukan 
sekadar klaim verbal. 

Ayat tentang Keadilan Sosial 

QS. Al-Hasyr Ayat 7 

فَاءَۤ   مَآ﴿  
َ
ُ   ا ى  اللّٰه

ٰ
هْلِ   مِنْ   رَسُوْلهِٖ   عَل

َ
قُرٰى  ا

ْ
ِ   ال ه سُوْلِ   فََلِِ قُرْبٰى  وَلِذِى  وَلِلرَّ

ْ
يَتٰمٰى  ال

ْ
مَسٰكِيْنِ   وَال

ْ
بِيْلِۙ   وَابْنِ   وَال يْ   السَّ

َ
ا   ك

َ
  ل

وْنَ 
ُ
ةً   يَك

َ
غْنِيَاۤءِ   بَيْنَ    ْۢدُوْل

َ
ا
ْ
مْۗ   ال

ُ
مُ   وَمَآ  مِنْك

ُ
تٰىك

ٰ
   ا

ُ
سُوْل مْ   وَمَا   فَخُذُوْهُ   الرَّ

ُ
َ   وَاتَّقُوا   فَانْتَهُوْاْۚ   عَنْهُ   نَهٰىك َ   اِنَّ  ۗ اللّٰه   شَدِيْدُ   اللّٰه

عِقَابِ  
ْ
 ( ٧: 59/الحشر﴾ )  ٧ ال

Harta rampasan fai` yang diberikan Allah kepada Rasul-Nya (yang berasal) dari penduduk 

beberapa negeri, adalah untuk Allah, Rasul, kerabat (Rasul), anak-anak yatim, orang-orang 

miskin dan untuk orang-orang yang dalam perjalanan, agar harta itu jangan hanya beredar di antara 

orang-orang kaya saja di antara kamu. Apa yang diberikan Rasul kepadamu maka terimalah. 

Dan apa yang dilarangnya bagimu maka tinggalkanlah. Dan bertakwalah kepada Allah. Sungguh, 

Allah sangat keras hukuman-Nya. (QS. Al-Hasyr : 7). 

Ayat ini menegaskan bahwa pembagian harta fai’ bertujuan mencegah kekayaan 
beredar hanya di kalangan orang kaya. Ibnu Katsir menerangkan bahwa ayat ini 
menunjukkan prinsip distribusi ekonomi Islam yang adil dan merata. Al-Qurthubi 
menjelaskan bahwa “agar tidak menjadi perputaran di antara orang-orang kaya saja” berarti 
Islam menolak sistem ekonomi yang hanya menguntungkan kelompok kaya dan 
mengabaikan yang lemah. Quraish Shihab menafsirkan bahwa ayat ini menegaskan 
pentingnya keadilan sosial, pemerataan kekayaan, dan tanggung jawab negara dalam 
memastikan kesejahteraan seluruh masyarakat. 

QS. An-Nahl Ayat 90 

َ  اِنَّ ﴿ ۞   مُرُ  اللّٰه
ْ
عَدْلِ  يَأ

ْ
اِحْسَانِ  بِال

ْ
قُرْبىٰ ذِى وَاِيتَْائِۤ  وَال

ْ
فَحْشَاۤءِ  عَنِ  وَيَنْهٰى  ال

ْ
رِ  ال

َ
مُنْك

ْ
بَغْيِ  وَال

ْ
مْ  وَال

ُ
مْ  يَعِظُك

ُ
ك
َّ
عَل
َ
  ل

رُوْنَ 
َّ
 ( ٩٠: 16/النحل ﴾ )  ٩٠ تَذَك

Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil dan berbuat kebajikan, memberi bantuan 

kepada kerabat, dan Dia melarang (melakukan) perbuatan keji, kemungkaran dan permusuhan. 

Dia memberi pengajaran kepadamu agar kamu dapat mengambil Pelajaran (QS. An-Nahl : 90). 

Ayat ini adalah salah satu ayat paling komprehensif tentang etika sosial. Ibnu 
Katsir menjelaskan bahwa Allah memerintahkan tiga hal keadilan, kebaikan, dan 
memberi kepada kerabat serta melarang tiga hal kekejian, kemungkaran, dan 
permusuhan. Al-Qurthubi menyebut ayat ini sebagai ringkasan syariat Islam dalam satu 
ayat. Quraish Shihab menafsirkan bahwa ayat ini menegakkan prinsip moral dan sosial 



 

153 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

yang menjadi fondasi kehidupan harmonis: keadilan sebagai hak semua orang, ihsan 
sebagai kebaikan ekstra, dan silaturahmi sebagai pemelihara tatanan keluarga dan 
masyarakat. 

QS. Al-Maidah Ayat 8 

يُّهَا﴿  
َ
ذِيْنَ   يٰٓا

َّ
مَنُوْا   ال

ٰ
وْنُوْا   ا

ُ
امِيْنَ   ك ِ   قَوَّ ه قِسْطِ    شُهَدَاۤءَ   للِّٰ

ْ
ا   بِال

َ
مْ   وَل

ُ
رِمَنَّك نُ   يَجْ

ٰ
ٰٓى   قَوْمٍ   شَنَا ا  عَل

َّ
ل
َ
وْا  ا

ُ
وْاۗ  ۗ تَعْدِل

ُ
قْرَبُ   هُوَ   اِعْدِل

َ
  ا

َ  وَاتَّقُوا  لِلتَّقْوٰى   َ   اِنَّ  ۗ اللّٰه وْنَ  بِمَا  خَبِيْرٌْۢ  اللّٰه
ُ
 (٨:  ٥/الماۤئدة ﴾ )  ٨ تَعْمَل

Wahai orang-orang yang beriman! Jadilah kamu sebagai penegak keadilan karena Allah, (ketika) 

menjadi saksi dengan adil. Dan janganlah kebencianmu terhadap suatu kaum, mendorong kamu 

untuk berlaku tidak adil. Berlaku adillah. Karena (adil) itu lebih dekat kepada takwa. Dan 

bertakwalah kepada Allah, sungguh, Allah Mahateliti atas apa yang kamu kerjakan. (QS. Al-

Maidah: 8). 

Ayat ini menegaskan kewajiban umat Islam untuk menjadi penegak keadilan 
bahkan terhadap orang yang dibenci. Ibnu Katsir menyatakan bahwa ayat ini melarang 
keras kezaliman dalam bentuk apa pun meski kepada musuh. Al-Qurthubi 
menekankan bahwa berlaku adil adalah bagian dari ketakwaan, bukan pilihan yang bisa 
diabaikan. Quraish Shihab menjelaskan bahwa keadilan dalam ayat ini berarti 
objektivitas dan keseimbangan, yaitu meletakkan sesuatu pada tempatnya tanpa 
dipengaruhi emosi pribadi. Ayat ini menunjukkan bahwa keadilan adalah prinsip moral 
tertinggi dalam Islam yang tidak boleh dilanggar dalam keadaan apa pun. 

Hadis – Hadis Tentang Infak dan Sedekah 

Hadis 1 – Sedekah Memadamkan Dosa 

Nabi Muhammad SAW bersabda: 

مَاءُ النَّارَ 
ْ
مَا يُطْفِئُ ال

َ
خَطِيئَةَ ك

ْ
دَقَةُ تُطْفِئُ ال لصَّ

َ
 ا

"Sedekah dapat memadamkan dosa seperti air memadamkan api." (HR. Tirmidzi, no. 614, 

hasan). 

Hadis ini menggambarkan bahwa sedekah memiliki kekuatan spiritual yang 
mampu memadamkan dosa sebagaimana air memadamkan api. Perumpamaan ini 
menunjukkan betapa besar pengaruh sedekah dalam membersihkan jiwa manusia dari 
noda kesalahan. Para ulama seperti Ibnu Rajab Al-Hanbali menjelaskan bahwa dosa 
yang dianalogikan sebagai api dapat membakar amal dan mengotori hati, sedangkan 
sedekah berfungsi sebagai pemadam yang menenangkan, menghapus, dan 
menghilangkan dampak buruk dosa, terutama dosa-dosa kecil. 

Imam Al-Mubarakfuri dalam Tuhfatul Ahwadzi menerangkan bahwa sedekah 
tidak hanya menghapus dosa, tetapi juga menjadi bukti keikhlasan dan ketaatan 
seseorang karena melibatkan pengorbanan harta, sesuatu yang sangat dicintai manusia. 
Hal ini menjadikan sedekah sebagai ibadah yang memiliki nilai tambahan, yakni 
melawan sifat kikir, cinta dunia, dan egoisme yang sering menjadi akar munculnya 



 

154 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

banyak kesalahan. Perumpamaan kuat antara air dan api menunjukkan besarnya 
kemampuan sedekah untuk menyejukkan hati dan mengikis penyakit batin tersebut. 

Hadis ini juga menegaskan bahwa sedekah merupakan bentuk taubat aktif, 
yaitu taubat yang dibuktikan dengan amal kebajikan. Sedekah tidak hanya 
menghapuskan catatan dosa, tetapi juga menghilangkan bekas-bekas negatif yang 
ditinggalkan dosa dalam hati, sehingga menumbuhkan keberkahan, melapangkan dada, 
serta mendatangkan ampunan Allah. Karena itu, sedekah menjadi salah satu amalan 
paling efektif untuk memperbaiki diri, membersihkan jiwa, serta mendekatkan hamba 
kepada rahmat dan maghfirah-Nya. 

Hadis 2 - Keutamaan Memberi Makan Orang Miskin 

Hadis tentang keutamaan memberi makan orang miskin merupakan salah satu 
ajaran penting dalam Islam yang menekankan nilai kepedulian sosial dan pembersihan 
jiwa. Rasulullah SAW bersabda: 

ةَ  جَنَّ
ْ
وا ال

ُ
يْلِ وَالنَّاسُ نِ يَامٌ، تَدْخُل

َّ
وابِالل

ُّ
رْحَامَ، وَصَل

َ
أ
ْ
وا ال

ُ
عَامَ، وَصِل طْعِمُوا الطَّ

َ
امَ، وَأ

َ
ل فْشُوا السَّ

َ
يُّهَا النَّاسُ، أ

َ
 يَا أ

ام  
َ
 بِسَل

“Wahai manusia, sebarkanlah salam, berilah makan (kepada orang yang membutuhkan), 

sambunglah silaturahmi, dan shalatlah pada malam hari ketika manusia tidur, niscaya kalian 

masuk Surga dengan selamat.” (HR. Tirmidzi). 

Hadis ini menegaskan bahwa memberi makan khususnya kepada fakir 
miskin—merupakan salah satu amalan yang mengantarkan seorang Muslim menuju 
keselamatan dan kemuliaan di akhirat. Memberi makan tidak hanya bernilai sosial, 
tetapi juga ibadah yang mencerminkan kelembutan hati, keikhlasan, dan empati. 

Keutamaan memberi makan orang miskin juga ditegaskan melalui banyak ayat 
Al-Qur’an. Salah satu ayat terpenting adalah QS. Al-Insan ayat 8–9: 

عَامَ   وَيُطْعِمُوْنَ ﴿   ى  الطَّ
ٰ
هٖ   عَل ِ يَتِيْمًا  مِسْكِيْنًا  حُب  سِيْرًا   وَّ

َ
ا مْ   اِنَّمَا  ٨  وَّ

ُ
ِ   لِوَجْهِ   نُطْعِمُك ا  اللّٰه

َ
مْ   نُرِيْدُ   ل

ُ
ا   جَزَاۤءً   مِنْك

َ
ل   وَّ

وْرًا
ُ
 (9- ٨: 76/الانسان﴾ )    9 شُك

“Mereka memberikan makanan yang disukainya kepada orang miskin, anak yatim, dan tawanan. 

Sesungguhnya kami memberi makan kalian hanya mengharap wajah Allah; kami tidak 

menginginkan balasan maupun ucapan terima kasih.” 

Ayat ini menggambarkan bahwa memberi makan adalah amalan yang sangat 
dicintai Allah karena dilakukan semata-mata untuk mencari ridha-Nya, bukan demi 
balasan manusia. Orang beriman yang memberi makan disebut sebagai hamba yang 
ikhlas, karena ia mengorbankan sesuatu yang dicintainya demi kemaslahatan orang lain. 

Para mufassir seperti Ibnu Katsir menjelaskan bahwa ayat ini turun untuk 
memuji orang-orang saleh yang rela berbagi makanan meski mereka sendiri sedang 
membutuhkan, dan keikhlasan ini diganjar dengan pahala besar. Tafsir Al-Mishbah 
menambahkan bahwa memberi makan orang miskin adalah simbol pengorbanan, kasih 
sayang, serta wujud nyata dari nilai spiritual Islam yang menekankan keadilan sosial. 
Melalui tindakan memberi makan, seseorang menyucikan jiwanya dari sifat egois dan 



 

155 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

kikir, sekaligus memperkuat hubungan sosial di tengah masyarakat. Dengan demikian, 
baik hadis maupun ayat-ayat Al-Qur’an menunjukkan bahwa memberi makan orang 
miskin adalah ibadah besar yang mengandung dimensi spiritual, moral, dan sosial, serta 
menjadi jalan menuju keberkahan, ampunan, dan surga. 

Hadis 3 –Infak 

Hadis tentang keutamaan infak menunjukkan betapa besarnya pahala bagi 
orang yang menafkahkan hartanya di jalan Allah dengan penuh keikhlasan. Salah satu 
hadis yang paling terkenal adalah sabda Nabi Muhammad SAW: 

 مَا نَقَصَتْ صَدَقَةٌ مِنْ مَال  
“Harta tidak akan berkurang karena sedekah (infak).” (HR. Muslim). 

Hadis ini menegaskan bahwa infak bukanlah pengurang rezeki, tetapi justru 
menjadi sebab bertambahnya keberkahan, ketenangan, dan balasan dari Allah. Secara 
lahir harta memang berkurang, namun secara hakikat Allah melipatgandakan 
pahalanya, membersihkan jiwa dari sifat kikir, serta membuka pintu rezeki dari arah 
yang tidak disangka-sangka. Infak menjadi bukti iman yang kuat karena seseorang rela 
mengorbankan harta yang ia cintai untuk kebaikan dan kemaslahatan sesama. 

Ibnu Hajar Al-Asqalani dalam Fath al-Bari menjelaskan bahwa hadis ini berarti 
sedekah tidak mengurangi harta dari sisi hakikat, karena Allah menggantinya melalui 
berbagai bentuk keberkahan, perlindungan, serta tambahan rezeki yang tidak terlihat 
secara kasat mata. Berkurangnya harta secara fisik bukanlah “pengurangan” menurut 
pandangan syariat, sebab Allah menjanjikan balasan yang lebih besar, bahkan dalam 
bentuk ketenangan jiwa dan kelapangan hidup. Imam Nawawi menambahkan bahwa 
makna “tidak berkurang” juga dapat dipahami sebagai janji bahwa sedekah akan 
menjadi sebab bertambahnya pahala, bertambahnya keberkahan harta, dan 
terhindarnya seseorang dari musibah yang bisa menghabiskan hartanya. Dengan 
demikian, sedekah adalah bentuk keuntungan spiritual dan duniawi sekaligus. 

Ibn Utsaimin dalam Syarh Riyadus Shalihin menyatakan bahwa sedekah justru 
memperluas rezeki seseorang karena sedekah merupakan sebab datangnya pertolongan 
Allah. Ia menjelaskan bahwa rezeki tidak hanya dalam bentuk angka nominal, tetapi 
juga ketenangan, kemudahan urusan, kesehatan, dan keberhasilan hidup. Sedekah 
meluluhkan sifat kikir yang disebut Al-Qur’an sebagai penyakit hati yang menghalangi 
keberkahan. Ketika seseorang berinfak, ia membuka jalan bagi turunnya rahmat dan 
perlindungan Allah, sehingga apa yang ia miliki menjadi terasa cukup bahkan 
bertambah. Sebagian ulama kontemporer seperti Syekh Shalih Al-Fauzan 
menambahkan bahwa sedekah mengundang keberkahan karena ia merupakan bukti 
syukur kepada Allah. Syukur yang diwujudkan dalam bentuk berbagi pasti akan 
mendatangkan tambahan nikmat, sebagaimana ditegaskan dalam Al-Qur’an bahwa 
Allah akan menambah nikmat bagi siapa pun yang bersyukur. 

Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Mishbah memberikan pendekatan yang lebih 
sosial dan filosofis. Menurutnya, sedekah tidak mengurangi harta karena ia 
menghilangkan kecemasan dan rasa takut kehilangan yang sering membebani manusia. 
Orang yang rajin bersedekah memiliki jiwa yang lapang dan bebas dari sifat tamak, 
sehingga hidupnya lebih tenang dan Bahagia (Shihab, 2002). Dalam perspektif sosial, 



 

156 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

sedekah menumbuhkan hubungan harmonis antar manusia, memperkuat solidaritas, 
dan membangun masyarakat yang saling menolong. Kebahagiaan yang muncul dari 
memberi adalah bentuk kekayaan spiritual yang jauh lebih bernilai daripada sekadar 
penambahan harta. 

Tabel 1. Ayat-Ayat Tematik tentang Infak dan Sedekah 

No Surah dan 

Ayat 

Tema Inti Pesan 

1 Al-Baqarah 

261 

Pahala Infak Infak dilipatgandakan hingga 700 kali; 

infak sebagai investasi spiritual. 

2 Al-Baqarah 

274 

Infak Siang–Malam, 

Sembunyi–Terang 

Infak dalam segala waktu & cara akan 

mendatangkan ketenangan jiwa dan 

pahala. 

3 Ali Imran 

134 

Infak Lapang–

Sempit 

Infak sebagai ciri takwa; memberi 

dalam kesulitan menunjukkan 

keikhlasan tertinggi. 

4 At-Taubah 

60 

Distribusi Zakat Penegasan 8 ashnaf penerima zakat; 

instrumen ekonomi untuk pemerataan 

sosial. 

5 Al-Hadid 7 Harta sebagai 

Amanah 

Harta adalah titipan; infak 

membuktikan iman dan penyucian 

jiwa. 

6 Al-

Munafiqun 

10 

Larangan Menunda 

Sedekah 

Orang yang mati berharap dapat 

kembali hanya untuk bersedekah; 

pentingnya segera beramal. 

7 Al-Lail 5 Infak dan Takwa Memberi sebagai bukti ketakwaan; 

sedekah mencerminkan kualitas iman. 

8 Al-Hasyr 7 Keadilan Sosial Distribusi harta harus mencegah 

kekayaan berputar di kalangan orang 

kaya saja. 

 

Tabel 2. Matriks Perbandingan Zakat vs Infak–Sedekah 

Aspek Zakat Infak-Sedekah 

Hukum Wajib bagi yang 

memenuhi syarat. 

Sunnah, tetapi sangat dianjurkan. 

Sasaran Penerima 8 golongan (asnaf) dalam 

At-Taubah 60. 

Siapa saja yang membutuhkan 

atau untuk kebaikan umum. 

Batas Ketentuan 

(Nisab dan Haul) 

Ada nisab dan haul 

(kecuali beberapa jenis). 

Tidak memiliki nisab maupun 

haul. 

Jumlah/Persentase Telah ditentukan (2.5%, 

5%, 10%, dsb. sesuai 

jenis harta). 

Tidak ditentukan; sesuai 

kemampuan dan keikhlasan. 



 

157 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

Fungsi Utama Pemerataan ekonomi, 

pengentasan kemiskinan, 

penguatan struktur sosial 

Membersihkan jiwa, memperluas 

manfaat sosial, meningkatkan 

solidaritas dan kepedulian. 

Pengelolaan Biasanya melalui lembaga 

resmi (amil zakat). 

Bisa melalui lembaga atau secara 

personal langsung kepada 

penerima. 

Keterikatan Syariat Memiliki aturan baku 

yang tidak boleh diubah. 

Lebih fleksibel dan kontekstual 

sesuai kebutuhan umat. 

Dimensi Spiritual Wajib; pengabaian 

berdampak dosa. 

Menambah pahala, menghapus 

kesalahan kecil, membuka pintu 

rezeki. 

 

Pembahasan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an dan hadis memberikan dasar 
normatif yang sangat kuat mengenai peran infak dan shadaqah sebagai instrumen 
pembentuk keadilan sosial. Analisis tematik memperlihatkan bahwa perintah memberi 
bukan hanya bersifat individual, tetapi merupakan struktur nilai yang dirancang untuk 
mengatur hubungan sosial dan mengurangi ketimpangan. Prinsip kedermawanan 
dalam Islam menempati posisi fundamental dalam penciptaan masyarakat yang 
seimbang, peduli, dan harmonis. Dengan kata lain, infak dan shadaqah tidak berdiri 
sebagai tindakan ritual semata, tetapi sebagai mekanisme sosial yang bertujuan menjaga 
keseimbangan distribusi kekayaan sekaligus menumbuhkan solidaritas antaranggota 
masyarakat. 

Ayat-ayat Al-Qur’an yang berorientasi pada infak dan shadaqah menonjolkan 
pesan keadilan distributif. Surah Al-Hasyr ayat 7 memberikan peringatan agar harta 
tidak hanya berputar di kalangan elit ekonomi. Pesan tersebut menunjukkan kepekaan 
Islam terhadap struktur sosial. Ketimpangan dianggap sebagai bentuk ketidakadilan 
yang berpotensi merusak harmoni sosial. Dalam konteks ekonomi modern, pesan ini 
menjadi kritik terhadap sistem yang memusatkan kekayaan pada kelompok tertentu. 
Temuan ini sejalan dengan penelitian (Maisaroh, 2019) yang menunjukkan bahwa 
distribusi zakat produktif mampu menurunkan ketimpangan pendapatan ketika 
diarahkan pada pemberdayaan mustahik secara jangka panjang. 

Analisis terhadap Surah Ali Imran ayat 134 menegaskan bahwa orang bertakwa 
adalah mereka yang tetap memberi dalam kondisi lapang maupun terbatas. Ayat ini 
mengandung dimensi etis yang sangat penting: memberi bukan menunggu surplus, 
melainkan bentuk komitmen moral untuk menjaga keseimbangan sosial. Konsep ini 
memperlihatkan bahwa infak dan shadaqah merupakan kebiasaan sosial yang 
semestinya mengakar dalam perilaku kolektif umat. Temuan ini sejalan dengan 
penelitian (Intan et al., 2024) yang menemukan bahwa perilaku memberi yang 
konsisten dalam komunitas Muslim berkontribusi signifikan terhadap penguatan 
modal sosial dan solidaritas lokal. 

Surah Al-Baqarah ayat 262 menekankan pentingnya etika memberi. Ayat 
tersebut menyatakan bahwa infak yang baik adalah infak yang tidak disertai sikap 
menyakiti atau merendahkan penerima. Ajaran ini menunjukkan bahwa hubungan 



 

158 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

sosial adalah bagian dari keadilan. Bantuan yang menghina martabat penerima dapat 
merusak struktur sosial dan bertentangan dengan misi syariat. Pesan ini mempertegas 
bahwa keadilan dalam Islam mencakup dimensi material dan moral. Temuan ini 
memiliki kesesuaian dengan penelitian (Saputro, 2020) yang menegaskan bahwa 
penerima manfaat ZIS merasakan dampak psikologis positif ketika bantuan diberikan 
dengan pendekatan humanis, bukan sekadar administrasi formal. 

Hadis Nabi menambah keluasan makna sedekah dengan memasukkan 
tindakan non-material seperti senyuman, ucapan baik, atau menyingkirkan gangguan 
dari jalan. Makna ini memperlihatkan bahwa sedekah adalah konsep multidimensi. 
Keadilan sosial tidak hanya lahir dari transfer ekonomi, tetapi juga dari tindakan kecil 
yang memperkuat hubungan sosial. Dalam konteks masyarakat Indonesia yang 
majemuk, pemahaman ini sangat relevan karena modal sosial merupakan unsur penting 
dalam menjaga harmoni komunal. Temuan tersebut diperkuat oleh penelitian 
(Panggiarti et al., 2022) yang mengungkapkan bahwa praktik sedekah non-material 
dapat meningkatkan rasa kebersamaan dan kepercayaan publik dalam komunitas 
urban. 

Penelitian ini menemukan bahwa infak dan shadaqah menjalankan dua fungsi 
besar: spiritual dan sosial-ekonomis. Secara spiritual, keduanya berfungsi menyucikan 
jiwa dari sifat tamak dan ketergantungan pada materi. Pesan ini banyak dijelaskan 
dalam literatur klasik dan ditegaskan kembali oleh penelitian (Mu’takhiroh, 2024) yang 
menunjukkan adanya korelasi positif antara intensitas bersedekah dengan peningkatan 
kualitas spiritual masyarakat pesantren. Secara sosial-ekonomis, infak dan shadaqah 
berperan sebagai mekanisme redistribusi yang dapat mempersempit jurang sosial. 
Ketika diarahkan dengan tepat, keduanya mampu menjadi katalis bagi peningkatan 
kapasitas ekonomi kelompok rentan. Temuan ini didukung oleh penelitian (Nurfitriani, 
2024) yang melaporkan bahwa program ZIS produktif meningkatkan pendapatan 
mustahik hingga 35–60% dalam kurun 1–2 tahun. 

Analisis lebih lanjut menunjukkan bahwa ajaran Islam tentang infak dan 
shadaqah tidak berhenti pada pemberian konsumtif, tetapi mengarah pada 
pemberdayaan. Pesan pemberdayaan tercermin dalam Surah At-Taubah ayat 60 yang 
menggambarkan beberapa kelompok penerima zakat sebagai pihak yang 
membutuhkan pemulihan kapasitas ekonomi, bukan sekadar bantuan dana. Prinsip ini 
dapat diterapkan dalam pengelolaan infak dan shadaqah (Sari et al., 2025) Temuan 
tersebut sejalan dengan penelitian (Semmawi, 2024) yang menunjukkan bahwa model 
pemberdayaan melalui pelatihan usaha dan pendampingan berkelanjutan jauh lebih 
efektif dibanding bantuan jangka pendek. 

Ketika nilai normatif ini dibandingkan dengan kondisi di Indonesia, tampak 
adanya kesenjangan implementatif. Laporan berbagai lembaga filantropi menunjukkan 
bahwa penyaluran ZIS masih didominasi program karitatif. Dampak konsumtif sering 
kali tidak memberikan perubahan struktural. Analisis penelitian (Ma’arif, 2025) 
menunjukkan bahwa sebagian besar lembaga zakat menyalurkan dana untuk bantuan 
langsung, sedangkan porsi pemberdayaan masih rendah. Temuan ini mendukung 
kesimpulan bahwa orientasi program perlu diarahkan pada model yang lebih 
transformatif. 



 

159 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

Salah satu persoalan penting dalam pengelolaan infak dan shadaqah adalah 
lemahnya monitoring pasca penyaluran. Banyak lembaga tidak memiliki sistem evaluasi 
dampak yang jelas, sehingga keberhasilan program sulit diukur. Fenomena ini 
bertentangan dengan nilai amanah dalam Islam. Prinsip ihsan menuntut pengelolaan 
yang optimal dan mempertimbangkan hasil jangka panjang. Penelitian (Khoirunniswah 
et al., 2023) menemukan bahwa kurangnya monitoring menyebabkan 40% mustahik 
kembali pada kondisi awal setelah bantuan habis. Temuan tersebut menunjukkan 
bahwa nilai normatif Islam tentang pengelolaan harta belum sepenuhnya 
diterjemahkan dalam praktik kelembagaan. 

Kendala lain adalah fragmentasi data penerima manfaat. Banyak lembaga zakat 
di Indonesia bekerja sendiri-sendiri, sehingga data mustahik tidak terintegrasi. 
Akibatnya, bantuan sering tumpang tindih atau tidak tepat sasaran. Kondisi ini 
bertentangan dengan prinsip keadilan distributif dalam Islam. Al-Qur’an berulang kali 
memerintahkan agar harta disalurkan kepada yang benar-benar membutuhkan 
(Masithoh, 2024). Penelitian (Setiawan, 2024) menunjukkan bahwa integrasi data 
mustahik melalui aplikasi digital mampu meningkatkan ketepatan sasaran bantuan 
hingga 75%. Temuan tersebut mendukung kesimpulan bahwa pemanfaatan teknologi 
perlu diperkuat dalam pengelolaan infak dan shadaqah. 

Analisis tematik juga memperlihatkan bahwa Al-Qur’an menekankan 
pentingnya kerja kolektif dalam kebaikan. Surah Al-Maidah ayat 2 memberikan 
landasan penting bagi konsep partisipasi masyarakat. Penguatan partisipasi ini terbukti 
efektif dalam praktik. Penelitian (Saputro, 2020) menemukan bahwa program 
pemberdayaan berbasis komunitas memiliki tingkat keberhasilan lebih tinggi dibanding 
program yang dirancang secara top-down. Temuan tersebut menguatkan bahwa nilai 
partisipatif merupakan bagian dari tujuan sosial infaq dan shadaqah. 

Dari sisi praksis penelitian ini menunjukkan bahwa model implementasi infak 
dan shadaqah yang ideal harus mencakup pengelolaan profesional, tujuan yang jelas, 
monitoring berkelanjutan, pendampingan usaha, serta indikator dampak yang 
terstruktur. Prinsip ini sejalan dengan nilai-nilai Al-Qur’an yang mengajarkan bahwa 
setiap tindakan sosial harus berorientasi pada manfaat konkret bagi masyarakat. Peran 
lembaga amil zakat menjadi sangat strategis dalam menerjemahkan nilai-nilai tersebut 
ke dalam kebijakan dan program nyata. 

KESIMPULAN  

Penelitian ini menegaskan bahwa Al-Qur’an dan hadis memosisikan infak dan 
shadaqah sebagai instrumen utama untuk menciptakan keadilan sosial melalui 
distribusi harta yang amanah, merata, serta mampu mencegah penumpukan kekayaan. 
Praktik memberi dipahami bukan hanya sebagai ibadah spiritual, tetapi juga sebagai 
mekanisme sosial yang membangun pemerataan, empati, dan tanggung jawab bersama. 
Ketika nilai-nilai ini dihubungkan dengan filantropi Islam modern, terlihat bahwa infak 
dan shadaqah dapat menjadi sarana pemberdayaan yang kuat apabila dikelola secara 
terukur, profesional, dan partisipatif. 

Integrasi prinsip amanah dan keadilan dengan manajemen filantropi 
kontemporer memungkinkan program ZIS tetap sesuai syariat sekaligus responsif 
terhadap kebutuhan masyarakat. Lembaga pengelola ZIS perlu mengembangkan 



 

160 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

model yang menekankan monitoring berkelanjutan, pelibatan masyarakat, dan evaluasi 
dampak yang jelas. Edukasi publik juga penting agar infak dan shadaqah dipahami 
sebagai kontribusi sosial jangka panjang. Sinergi antara akademisi, LAZ, pemerintah, 
dan komunitas menjadi kunci untuk menghasilkan program filantropi Islam yang 
efektif, profesional, dan berkeadilan. 

REFERENSI 

Afriyani, N. R. (2025). Analisis Peran Zakat, Infaq dan Sedekah (ZIS) dalam 
Meningkatkan Kesejahteraan Ekonomi Masyarakat (di Kelurahan Olak 
Kemang Seberang). Jurnal Spektrum Ekonomi, 8(6), 216–221. https://idr.uin-
antasari.ac.id/id/eprint/15924 

Al-Qurthubi. (2006). Al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an (Vol. 20). Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 
Ibnu Katsir. (2000). Tafsir al-Qur’an al-‘Azim (Vol. 8). Dar Tayyibah. 
Intan, F., Maski, G., Noor, I., & Wahyu, A. (2024). The Role of Zakat , Infaq and 

Shadaqah in Indonesia ’ s Economic Growth : An Islamic Perspective. Falah: 
Jurnal Ekonomi Syariah, 9(1), 17–30. https://doi.org/10.22219/jes.v9i1.30217 

Khoirunniswah, Q., Meylianingrum, K., & Mounadil, A. (2023). Distribution of Zakat 
, Infaq , and Shadaqa Funds to Poverty in Indonesia. Maliki Islamic Economics 
Journal (M-IEC Journal), 3(June), 62–71. 
https://doi.org/10.18860/miec.v3i1.21690 

Ma’arif, A. (2025). Zakat, Infak dan Sedekah: Upaya Penanggulangan Kemiskinan di 
Indonesia. Research Journal on Islamic Finance Vol.11, 11(01), 144–159. 
https://www.researchgate.net/profile/Jufri-
Jacob/publication/378122300_Peran_Zakat_dalam_Pengentasan_Kemiskina
n_di_Indonesia/links/65c8ab4b790074549771d6e0/Peran-Zakat-dalam-
Pengentasan-Kemiskinan-di-Indonesia.pdf 

Mahera, R. M., & Jamal, K. (2024). Penerapan Prinsip Keadilan Sosial dalam 

Pengelolaan Zakat , Infak , dan Sedekah : Perspektif Ekonomi Islam 
Kontemporer. Socius: Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial, 2(1), 318–324. 
https://doi.org/10.5281/zenodo.14586967 

Maisaroh, P. R. (2019). Pendayagunaan Dana Zakat, Infaq, dan Shadaqah Melalui 
Pemberdayaan Petani pada Lembaga Amil Zakat Al-Azhar Surabaya. Jurnal 
Ekonomi Syariah Teori Dan Terapan, 6(12), 2538–2552. 
https://scholar.archive.org/work/pbpdjogwzrhrdj7vmpbxxkeb7y/access/wa
yback/https://e-journal.unair.ac.id/JESTT/article/download/14215/Putri 
Rizky Maisaroh 

Mamduh, M., Rosyadi, S., Iskandar, N., Negeri, I., Maulana, S., Banten, H., Sukawana, 
K., Curug, K., & Serang, K. (2025). Keutamaan Sedekah dalam Perspektif 

Hadis. Tabsyir : Jurnal Dakwah Dan Sosial Humaniora, 1. 
https://doi.org/10.59059/tabsyir.v6i1.1704 

Masithoh. (2024). Existence and Optimization of Zakat , Infaq , Sadaqah in Indonesia 
for Sustainable Development Goals ( SDGs ). Jurnal Studi Islam, 25(2), 337–
350. https://doi.org/10.23917/profetika.v25i02.8424 

Mu’takhiroh, A. (2024). Strategi Lembaga Amil Zakat Infaq Shadaqah Muhammadiyah 
(Lazismu) dalam Pemberdayaan Perekonomian Mustahik di Banyumas Tahun 
2010-2014. Jurnal Hukum Ekonomi Syariah, 1. 
https://doi.org/10.30595/jhes.v1i1.3711 



 

161 

Lathaif, Volume 4 Nomor 2, Juli-Desember 2025 

Normasyhuri, K. (2022). Strategi Pengelolaan Zakat , Infaq dan Sedekah ( ZIS ) 
Terhadap Pemberdayaan Ekonomi Umat Dalam Pencapaian Sustainable 
Development Goals ( SDGs ) Pada Masa Covid-19. Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 
8(02), 1947–1962. https://doi.org/10.29040/jiei.v8i2.5793 

Nurfitriani. (2024). The Role of Zakat , Infaq , and Shadaqah In Shaping Indonesia ’ s 

Macroeconomic Landscape : A Five-Year Study. JEKSYAH: Islamic Economics 
Journal, 04(02), 68–78. https://doi.org/10.54045/jeksyah.v4i02.1770 

Panggiarti, E. K., Muslim, A., & Ismiati, B. (2022). Zakat , Infaq , and Shodaqoh Based on 
a Normative , and Contextual Approach. 8(03), 3275–3282. 
https://doi.org/10.29040/jiei.v8i3.6162 

Rosadi, A. (2023). Implementasi Pengelolaan Zakat , Infaq Dan Sedekah Dalam Upaya 

Pengentasan Kemiskinan Studi Pada : Nu Care - Lazisnu Kabupaten Cilacap. 
Jurnal Akuntansi, Ekonomi Dan Manajemen Bisnis. 
https://repository.uinsaizu.ac.id/21612/1/Naeni Rita Wijaya 
Astuti_Optimalisasi Program Pemberdayaan Nahdliyin Sebagai Upaya 
Meningkatkan Ekonomi Inklusif %28Studi Kasus di NU CARE-LAZISNU 
Kabupaten Cilacap.pdf 

Saputra, T. (2022). Hikmah Sedekah dalam al-Qur’an dan Hadis. Gunung Djati Conference 
Series, 8, 347–356. 
https://www.conferences.uinsgd.ac.id/index.php/gdcs/article/download/57
7/384 

Saputro, E. G. (2020). The Role of Zakat , Infaq and Shadaqah ( ZIS ) in Reducing 
Poverty in Aceh Province I . Introduction. International Journal of Islamic 
Economics and Finance, 3(2), 63–94. https://doi.org/10.18196/ijief.3234 

Sari, A., Ghofur, R. A., Nurmalia, G., Islam, U., Raden, N., Lampung, I., & Lampung, 
B. (2025). The Effect Of Zakat, Infaq, Sadaqah (ZIS) Poverty And Human 
Capital Index (Hci) On Islamic Human Development Index (I-Hdi) In 
Indonesia In 2010-2023 In The Perspective Of Islamic Economics (Ecm 
Approach: Error Correction Model). I-ECONOMICS: A Research Journal on 
Islamic Economics, 11(1), 1–14. 

Semmawi, R. (2024). Peran Zakat Produktif dalam Meningkatkan Pendapatan 
Mustahik di Indonesia. Edunomika, 08(02), 1–13. 
https://doi.org/10.29040/jie.v8i2.13335 

Setiawan, A. (2024). Sosialisasi Zakat , Infaq , dan Shadaqah serta Pemanfaatannya 
untuk Pemberdayaan Ekonomi Masyarakat Desa Mangunharjo Kecamatan 
Arjosari Tahun 2024. Al-Fattah: Jurnal Pengabdian Masyarakat Dan Inovasi, 01(01), 
29–34. https://doi.org/10.0608/fm90hh86 

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an (Vol. 15). 
Lentera Hati. 

Syahid, A. (2023). Pendayagunaan Zakat Produktif dalam Pemberdayaan Ekonomi 
Masyarakat Miskin Melalui Dompet Dhuafa Kalteng. JISFIM: Journal of Islamic 
Social Finance Management, 4, 193–203. 
https://doi.org/10.24952/jisfim.v4i2.9710 

Tambunan, M. A. (2024). Sedekah dalam Al-Qur’an (Perspektif Wahbah Az-Zuhaili 
dalam Tafsir Al-Munir dan Implementasinya terhadap Tren Ikoy-Ikoy pada 
Media Sosial). Jurnal Kajian Agama Dan Dakwah, 6(2). 
https://doi.org/10.3783/tashdiqv2i9.2461 


