
                                                                     EISSN: 2962-1461       DOI: http://dx.doi.org/10.31958/mrw 

77 
MARAWA, Volume 3 Nomor 1, Juni 2024 

 

 

IMPLEMENTASI MODERASI BERAGAMA PADA PROGRAM 

QIROATUL KUTUB, TADARUS AL-QUR’AN, DAN KEGIATAN 

PONDOK RAMADHAN DI MAN 3 KEDIRI 

 
Laily Fauziyah1*, Labib Mustofa2, Zida Amaliya Suseno3, Qulya Alvin Jana 

Nugraheni4 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, Jl. Gajayana No.50, Dinoyo, Kec. Lowokwaru, 

Kota Malang, Jawa Timur 

*email: salsabilla.reyhann@gmail.com; 210101110098@student.uin-malang.ac.id 

 
 

Article History 
Received: 30/05/2024 
Reviewed: 26/06/2024 
Accepted: 29/06/2024 
Published: 30/06/2024 
 
Key Words 
Religious Moderation; 
Pondok Ramadhan; Qiroatul 
Kutub; Tadarus Al-Qur'an. 

Abstract:  
This Student Work Lecture Activities (KKM) article discusses the 
implementation of the Pondok Ramadhan program which was 
carried out at MAN 3 Kediri during the holy month of Ramadhan. 
This program aims to improve the quality of participants' faith and 
knowledge through various religious activities such as qiroatul pole, 
tadarus Al-Qur'an, and sharing takjil. Book recitation activities are 
focused on deepening religious knowledge through studying the 
yellow book, which provides a deeper understanding of Islamic 
teachings. Tadarus Al-Qur'an is carried out alternately in each class to 
improve Al-Qur'an reading skills and strengthen togetherness 
between students. The takjil sharing program is a real form of social 
care, which distributes food for breaking the fast to local people 
who need it. The results of this activity showed a significant increase in 
participants' understanding of religious teachings, ability to read the 
Koran, and sense of social concern. This activity also strengthens 
relationships between participants and the community and provides 
valuable experience in terms of service and cooperation. Thus, the 
Pondok Ramadhan program succeeded in achieving its objectives 
and made a positive contribution to the spiritual and social 
development of participants 
and the surrounding community. 

 
  

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan Nasional yang berlandaskan 

Pancasila bertujuan untuk meningkatkan 

ketakwaan kepada Tuhan Yang Maha Esa, 

kecerdasan, dan keterampilan. Selain itu, tujuan 

ini mencakup mempertinggi budi pekerti, 

memperkuat kepribadian, dan mempertebal 

semangat kebangsaan serta cinta tanah air. 

Dengan demikian, diharapkan dapat 

menciptakan manusia yang mampu 

membangun dirinya sendiri dan bersama-sama 

bertanggung jawab atas pembangunan bangsa. 

Untuk pemahaman lebih lanjut mengenai 

tujuan Pendidikan Nasional Indonesia, 

dianjurkan untuk memeriksa rincian dalam 

Garis-garis Besar Haluan Negara (GBHN) di 

bidang pendidikan. 

https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20220725361056452
mailto:salsabilla.reyhann@gmail.com
mailto:210101110098@student.uin-malang.ac.id


 

 

78 
MARAWA, Volume 3 Nomor 1, Juni 2024 

Aspek-aspek kepribadian yang 

diupayakan untuk dibentuk dalam diri 

individu tidak berbeda dengan ciri-ciri yang 

diharapkan dari pribadi seorang muslim yang 

ideal (Rahmawati, 2018). Oleh karena itu, dasar 

utama dalam pembentukan pribadi muslim 

adalah ajaran-ajaran Islam, dan aspek-aspek 

kepribadian yang dibangun melalui proses ini 

tentu saja dilandasi dengan ajaran-ajaran yang 

berasal dari Islam. Ketika kita mengkaji lebih 

dalam, konsep pribadi muslim yang seutuhnya 

yang diupayakan untuk dibentuk oleh bangsa 

Indonesia sebenarnya tidak berbeda secara 

konsepsional. Perbedaan yang ada hanya 

terletak pada nilai-nilai yang membentuk 

kepribadian tersebut. Bagi pribadi muslim, 

nilai-nilai yang menjadi fondasi pembentukan 

kepribadiannya adalah nilai-nilai yang 

bersumber dari ajaran agama Islam. 

Sehingga, dapat disimpulkan bahwa 

meskipun terdapat perbedaan dalam nilai-nilai 

pembentuk, tujuan akhir dari pembentukan 

pribadi baik dalam konteks umum maupun 

dalam konteks keislaman tetaplah selaras, yaitu 

menghasilkan individu yang memiliki 

ketakwaan, kecerdasan, keterampilan, dan budi 

pekerti yang luhur. Perkembangan dunia Ilmu 

Pengetahuan dan Teknologi (IPTEK) yang 

begitu pesat dan mengagumkan memang 

membawa manfaat luar biasa bagi kemajuan 

peradaban umat manusia. Singkatnya, kemajuan 

IPTEK yang telah kita capai saat ini benar-

benar memberikan banyak kemudahan dan 

kenyamanan bagi kehidupan umat manusia. 

Kontribusi IPTEK terhadap peradaban dan 

kesejahteraan manusia tidak dapat dipungkiri. 

Namun, manusia juga tidak bisa menutup mata 

terhadap kenyataan bahwa IPTEK 

membawa dampak positif dan negatif bagi 

kehidupan manusia. Sumbangan IPTEK 

terhadap peradaban memang besar, tetapi 

dampak negatif yang ditimbulkannya harus 

dikendalikan dan diatasi agar manfaat yang 

dihasilkan lebih optimal dan berkelanjutan 

(Ngafifi, 2014). 

Ilmu Pengetahuan dan Teknologi 

(IPTEK) telah menjadi tumpuan harapan 

manusia, memungkinkan kita mengharapkan 

bentuk kehidupan yang lebih baik berkat 

kemajuan yang telah diraih. Namun, pada 

gilirannya, kemajuan ini justru membawa risiko 

yang semakin kompleks dan mencemaskan 

batin. Itulah gambaran kehidupan umat 

manusia masa kini dan masa depan, yang hanya 

mengandalkan kemampuan intelektualitas dan 

logika tanpa memperhatikan perkembangan 

mental-spiritual serta nilai-nilai agama. 

Akibatnya, meskipun ada kemajuan material, 

keseimbangan dan kedamaian batin seringkali 

terabaikan. Oleh karena itu, penting untuk tidak 

hanya fokus pada kemajuan intelektual dan 

teknologi, tetapi juga pada pengembangan 

mental, spiritual, dan nilai-nilai moral agar 

tercipta kehidupan yang seimbang dan 

harmonis. 

Program Kuliah Kerja Mahasiswa 

(KKM) Universitas Maulana Malik Ibrahim 

Malang di MAN 3 Kediri dalam rangka 

memanfaatkan momentum Ramadhan 

mengadakan kegiatan Pondok Ramadhan. 

Program ini dirancang untuk memberikan 

pengalaman religius yang lebih mendalam bagi 

para peserta, sekaligus menanamkan nilai-nilai 

kepedulian sosial. Kegiatan yang dilaksanakan 

meliputi mengaji kitab, tadarus Al-Qur'an, dan 

berbagi takjil. 

Kegiatan mengaji kitab bertujuan untuk 

memperdalam pemahaman peserta mengenai 

ajaran Islam melalui pembelajaran kitab kuning 

“Fiqhul Wadhih” dan kitab “Risalatul Mahid”. 

Tadarus Al-Qur'an, yang dilakukan bergantian 

setiap kelas setiap hari, bertujuan untuk 

meningkatkan keterampilan membaca Al-

Qur'an serta menghayati makna dan 

kandungannya. Program berbagi takjil 



 

 

79 
MARAWA, Volume 3 Nomor 1, Juni 2024 

merupakan wujud nyata dari implementasi nilai 

kepedulian sosial, di mana para peserta 

membagikan makanan untuk berbuka puasa 

kepada masyarakat sekitar yang membutuhkan. 

Program Pondok Ramadhan ini diharapkan 

dapat memberikan dampak positif tidak hanya 

bagi para peserta, tetapi juga bagi masyarakat 

sekitar. Melalui kegiatan ini, para peserta 

diharapkan dapat meningkatkan kualitas iman 

dan ilmu mereka, mempererat hubungan sosial, 

serta menumbuhkan rasa empati dan 

kepedulian terhadap sesama. 

Tulisan ini disusun untuk 

mendokumentasikan seluruh rangkaian 

kegiatan Pondok Ramadhan, mengevaluasi 

pelaksanaan program, serta menilai dampak dan 

manfaat yang diperoleh. Dengan demikian, 

tulisan ini dapat menjadi acuan bagi 

pelaksanaan program serupa di masa 

mendatang. 

 

METODE PENGABDIAN 

Penelitian ini dilaksanakan di MAN 3 

Kediri yang terletak di daerah Kandangan 

kabupaten Kediri. Subjek penelitian ini adalah 

siswa MAN 3 Kediri. Penelitian ini 

dilaksanakan selama bulan ramadhan. 

Field research atau penelitian lapangan 

adalah jenis penelitian kualitatif yang digunakan 

dalam penelitian. Hal ini mengharuskan peneliti 

untuk menggali dan mengumpulkan data 

dengan langsung yang bertujuan untuk 

mempelajari secara intensif latar belakang, 

keadaan sekarang, dan interaksi lingkungan 

suatu unit sosial, individu, kelompok, lembaga 

atau masyarakat. 

Metode yang digunakan dalam 

pengumpulan data adalah observasi, dimana 

metode paling efektif dalam melengkapi 

dengan format atau blangko pengamatan 

sebagai instrument. Format yang disusun berisi 

item-item tentang kejadian atau tingkah laku 

yang digambarkan akan terjadi. peranan yang 

paling penting dalam menggunakan metode 

observasi adalah pengamat. Pengamat harus jeli 

dalam mengamati ketika proses pengamatan. 

Penelitian ini menggunakan metode observasi 

karena pengamat yang terlibat secara langsung 

dan aktif dalam objek yang diteliti. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Moderasi Beragama 

Moderasi beragama adalah pendekatan 

dalam beragama yang menghindari 

ekstremisme dan radikalisme dengan cara 

mempromosikan sikap toleran, inklusif, dan 

seimbang. Konsep ini menekankan pentingnya 

menjalankan ajaran agama dengan cara yang 

damai dan saling menghormati, tanpa 

memaksakan keyakinan kepada orang lain. 

Moderasi beragama bukan berarti mengurangi 

intensitas keimanan, melainkan menekankan 

cara   beragama yang harmonis dengan nilai-

nilai kemanusiaan dan kebangsaan, serta 

menghargai keberagaman. (Rusmiati, 2020). 

Moderasi beragama berfungsi sebagai 

solusi terhadap konflik sosial dan kekerasan 

yang sering kali timbul dari penafsiran agama 

yang sempit dan kaku. Melalui moderasi, umat 

beragama diajak untuk memahami dan 

menghargai perbedaan, baik dalam lingkup 

internal agama itu sendiri maupun antar agama. 

Moderasi beragama juga mendorong dialog 

antarumat beragama dan kolaborasi untuk 

mencapai kesejahteraan bersama. Pendekatan 

ini dianggap penting dalam konteks Indonesia 

yang majemuk, guna menjaga persatuan dan 

kesatuan bangsa. 

Moderasi beragama sebagai pendekatan 

yang mengedepankan keseimbangan dalam 

beragama, di mana sikap dan praktik beragama 

dilandasi oleh nilai-nilai toleransi, inklusivitas, 



 

 

80 
MARAWA, Volume 3 Nomor 1, Juni 2024 

dan penghargaan terhadap keberagaman. 

Moderasi beragama tidak hanya berfokus pada 

pemahaman dan penerimaan perbedaan agama, 

tetapi juga menekankan pentingnya 

menghindari ekstremisme dan fanatisme yang 

dapat mengancam kerukunan dan kedamaian 

sosial. Pendekatan ini mengajak umat beragama 

untuk menempatkan agama dalam kerangka 

yang harmonis dengan prinsip- prinsip 

kemanusiaan universal dan norma-norma 

kebangsaan yang inklusif (Miharja, 2023). 

Moderasi beragama melibatkan upaya 

aktif dalam membangun dialog antaragama dan 

menciptakan ruang- ruang kebersamaan yang 

konstruktif. Hal ini bertujuan untuk 

memperkuat ikatan sosial dan mempromosikan 

kehidupan bersama yang damai dan saling 

menghormati. Dengan kata lain, moderasi 

beragama adalah bentuk penerapan nilai-nilai 

agama yang adaptif terhadap konteks sosial dan 

budaya yang beragam, sehingga mampu 

mendorong terciptanya masyarakat yang adil, 

makmur, dan sejahtera dalam keberagaman. 

B. Indikator Keberhasilan Moderasi 

Beragama Bagi Masyarakat 

Indikator keberhasilan moderasi 

beragama bagi masyarakat mencakup berbagai 

aspek yang menunjukkan sejauh mana nilai-nilai 

moderasi beragama telah diinternalisasi dan 

diimplementasikan dalam kehidupan sehari-

hari. Berikut ini adalah beberapa indikator 

utama yang sering diidentifikasi oleh para ahli 

beserta referensinya: 

1. Toleransi antar umat beragama 

Toleransi antarumat beragama adalah 

salah satu indikator utama keberhasilan 

moderasi beragama. Keberhasilan moderasi 

beragama dapat dilihat dari seberapa baik 

masyarakat mampu menerima dan menghargai 

perbedaan agama serta menjalin hubungan 

harmonis di tengah keberagaman tersebut. 

Azra menekankan pentingnya pendidikan 

agama yang inklusif dan dialog antaragama 

sebagai sarana untuk memupuk toleransi . 

(Azyumardi, 2020) 

2. Pengurangan konflik berbasis agama 

Pengurangan konflik yang disebabkan 

oleh perbedaan agama juga menjadi indikator 

penting. Moderasi beragama yang berhasil akan 

tercermin dari menurunnya insiden konflik 

agama dan meningkatnya kemampuan 

masyarakat dalam menyelesaikan perselisihan 

secara damai. Upaya mediasi dan peningkatan 

kapasitas lembaga- lembaga sosial dalam 

menangani konflik juga merupakan bagian dari 

indikator ini . (Syafii Maarif , 2019) 

3. Keterlibatan dalam dialog antar agama 

Tingkat partisipasi dalam dialog antar 

agama menunjukkan komitmen masyarakat 

terhadap moderasi beragama. Dialog  yang aktif 

dan berkelanjutan antara komunitas agama 

merupakan tanda  bahwa masyarakat memiliki 

kesadaran kolektif untuk menjaga harmoni dan 

memperkuat kerjasama lintas agama. Ini juga 

menunjukkan adanya ruang publik yang 

aman dan inklusif untuk diskusi keagamaan 

yang konstruktif (Alwi Shihab, 2021). 

4. Kesetaraan dan Keadilan Sosial 

Implementasi kesetaraan dan keadilan 

sosial bagi semua kelompok agama adalah 

indikator lainnya. Keberhasilan moderasi 

beragama bisa dilihat dari sejauh mana 

kebijakan publik dan praktik sosial menjamin 

hak-hak semua kelompok agama tanpa 

diskriminasi. Hal ini termasuk akses yang sama 

terhadap sumber  daya,  kesempatan  

pendidikan, dan perlindungan hukum (Nur 

Syam, 2020). 

5. Pendidikan dan Kesadaran Moderasi 

Beragama 



 

 

81 
MARAWA, Volume 3 Nomor 1, Juni 2024 

Tingkat pendidikan dan kesadaran 

masyarakat tentang pentingnya moderasi 

beragama juga merupakan indikator 

keberhasilan. Pendidikan formal dan non- 

formal yang menanamkan nilai-nilai moderasi 

beragama sejak dini akan membentuk generasi 

yang lebih toleran dan inklusif. Kurikulum 

pendidikan yang mengintegrasikan 

pembelajaran tentang pluralisme dan 

kebhinekaan menjadi kunci dalam menciptakan 

masyarakat yang moderat (Mohammad Qodir, 

2022). 

C. Program Qiroatul Kutub 

Qiraatul Kutub adalah metode 

pengajaran yang khas dalam pendidikan 

pesantren di Indonesia. Menurutnya, kegiatan 

ini melibatkan pembacaan dan pemahaman 

teks-teks klasik yang ditulis dalam bahasa Arab, 

yang meliputi berbagai disiplin ilmu keislaman 

seperti tafsir, hadis, fiqh, dan tasawuf. Qiraatul 

Kutub tidak hanya bertujuan untuk memahami 

isi teks, tetapi juga untuk mengembangkan 

kemampuan berpikir kritis dan analitis santri 

(Azyumardi, 1999). 

Penerapan Qiraatul Kutub sebagai 

bentuk moderasi beragama mencakup 

pendekatan pembelajaran yang tidak hanya 

berfokus pada penguasaan teks klasik, tetapi 

juga pada pengembangan pemahaman yang 

inklusif dan toleran terhadap keberagaman 

pemikiran dalam Islam. Melalui Qiraatul 

Kutub, santri diajak untuk membaca, 

mengkaji, dan memahami berbagai kitab yang 

ditulis oleh ulama dengan beragam pandangan 

dan mazhab. Hal ini membantu mereka 

mengembangkan wawasan yang luas dan 

menghargai perbedaan dalam interpretasi 

agama. Dengan demikian, Qiraatul Kutub 

berkontribusi pada pembentukan sikap 

moderat dan terbuka, yang sangat penting 

dalam konteks masyarakat yang multikultural 

dan pluralistik. 

Lebih lanjut, Qiraatul Kutub 

mengajarkan santri untuk berpikir kritis dan 

analitis terhadap teks-teks keagamaan, yang 

memungkinkan  mereka untuk membedakan 

antara esensi ajaran agama dan interpretasi 

kultural atau kontekstual. Melalui bimbingan 

kyai atau ustadz yang berpengalaman, santri 

belajar untuk tidak bersikap kaku atau fanatik, 

melainkan untuk menerapkan prinsip-prinsip 

agama secara bijaksana dan proporsional. Ini 

sejalan dengan prinsip moderasi beragama yang 

mengedepankan keseimbangan, toleransi, dan 

penghargaan terhadap perbedaan. Dengan 

demikian, Qiraatul Kutub menjadi alat penting 

dalam membentuk generasi Muslim yang 

moderat, yang mampu berkontribusi positif 

dalam menjaga kerukunan dan kedamaian 

sosial. 

Program Qiroatul Kutub di MAN 3 

Kediri merupakan inisiatif yang bertujuan untuk 

memperdalam pemahaman dan penghayatan 

terhadap teks klasik Islam. Melalui program ini, 

siswa-siswi diberikan kesempatan untuk 

membaca, mempelajari, dan mengkaji berbagai 

kitab klasik Islam yang meliputi bidang-bidang 

seperti tafsir, hadis, fiqh, dan akidah.  

Kegiatan ini dipandu oleh para guru 

yang kompeten dalam bidangnya dan dilakukan 

secara rutin sebagai bagian dari kurikulum 

pendidikan agama. Selain itu, program Qiroatul 

Kutub juga mendorong siswa-siswi untuk 

berdiskusi, bertukar pendapat, dan 

merenungkan makna- makna yang terkandung 

dalam teks-teks tersebut, sehingga membantu 

mereka mengembangkan pemahaman agama 

yang lebih mendalam dan kritis. Dengan 

demikian, program Qiroatul Kutub di MAN 3 

Kediri tidak hanya berfungsi sebagai sarana 

pembelajaran, tetapi juga sebagai wahana untuk 

membentuk karakter dan kesadaran keagamaan 

yang kokoh pada para siswa-siswi. 

 



 

 

82 
MARAWA, Volume 3 Nomor 1, Juni 2024 

D. Program Tadarus Al-Qur’an 

Tadarus Al-Qur'an merupakan aktivitas 

yang mencakup pembacaan, pengkajian, dan 

penghayatan makna-makna yang terkandung 

dalam Al-Qur'an. tadarus bukan sekadar 

membaca teks, tetapi juga melibatkan diskusi 

dan penjelasan tentang ayat-ayat yang dibaca 

agar lebih dipahami dan dihayati maknanya. Ini 

bertujuan untuk meningkatkan pemahaman 

dan pengamalan ajaran Al-Qur'an dalam 

kehidupan sehari- hari. 

Tadarus Al-Qur'an, sebagai praktik 

membaca dan memahami Al-Qur'an secara 

kolektif, berperan penting dalam 

mempromosikan moderasi beragama. Melalui 

tadarus, umat Islam diajak untuk tidak hanya 

membaca teks suci tetapi juga mendalami 

maknanya dan mengkaji berbagai tafsir yang 

ada. Proses ini memungkinkan para peserta 

untuk mendapatkan perspektif yang lebih luas 

dan inklusif tentang ajaran Islam, 

menghindarkan mereka dari pemahaman yang 

sempit dan eksklusif. Diskusi yang terjadi 

selama tadarus sering kali mencakup penjelasan 

tentang konteks historis dan budaya dari ayat 

ayat Al- Qur'an, yang membantu 

mengembangkan sikap yang lebih toleran dan 

memahami perbedaan pendapat dalam 

beragama. 

Lebih lanjut, tadarus Al-Qur'an juga 

mempererat hubungan sosial dan ukhuwah 

Islamiyah di antara peserta, menciptakan 

komunitas yang harmonis dan saling 

mendukung. Praktik ini mengajarkan nilai-nilai 

kebersamaan, kerja sama, dan penghargaan 

terhadap pendapat orang lain, yang merupakan 

inti dari moderasi beragama. Dengan 

mempertemukan berbagai individu dalam satu 

forum yang penuh dengan semangat belajar 

dan berbagi, tadarus Al- Qur'an menjadi sarana 

efektif untuk membangun masyarakat yang 

lebih inklusif dan damai. Ini mendukung tujuan 

moderasi beragama, yaitu menciptakan 

kehidupan beragama yang seimbang, jauh dari 

ekstremisme dan radikalisme, serta berorientasi 

pada kedamaian dan kesejahteraan bersama. 

Di MAN 3 Kediri, program Tadarus 

Al-Qur'an diimplementasikan dengan beragam 

kegiatan yang melibatkan peserta secara aktif 

dalam memahami dan mengamalkan ayat-ayat 

Al-Qur'an. Selama bulan Ramadhan, siswa-

siswi dikelompokkan dalam sesi-sesi tadarus di 

mana mereka membaca, memahami, dan 

mendalami makna ayat-ayat Al-Qur'an secara 

bersama-sama. Selain itu, dalam program ini 

juga terdapat diskusi-diskusi keagamaan yang 

dipandu oleh guru-guru yang kompeten, di 

mana siswa-siswi memiliki kesempatan untuk 

bertanya, berbagi pemahaman, dan mencari 

pemahaman yang lebih mendalam tentang 

ajaran Islam. Dengan demikian, program 

Tadarus Al-Qur'an di MAN 3 Kediri tidak 

hanya menjadi sarana untuk meningkatkan 

literasi keagamaan siswa- siswi, tetapi juga 

membentuk mereka menjadi individu yang 

lebih terampil dalam memahami, mengamalkan, 

dan menginternalisasi ajaran Al-Qur'an dalam 

kehidupan sehari- hari. 

E. Program Pondok Ramadhan 

Pondok Ramadhan merupakan sarana 

efektif untuk menanamkan nilai-nilai Islam dan 

membentuk karakter yang baik pada peserta. 

pentingnya pendekatan yang komprehensif 

dalam program ini, yang mencakup aspek-

aspek pendidikan akidah, ibadah, dan akhlak. 

Dengan demikian, Pondok Ramadhan tidak 

hanya berfungsi sebagai tempat belajar, tetapi 

juga sebagai tempat untuk mempraktikkan 

ajaran-ajaran Islam secara nyata (Abdullah, 

1995). 

Pondok Ramadhan sebagai program 

pendidikan dan pembinaan keagamaan intensif 

selama bulan Ramadhan memainkan peran 



 

 

83 
MARAWA, Volume 3 Nomor 1, Juni 2024 

penting dalam moderasi beragama. Melalui 

berbagai kegiatan seperti pengajian, tadarus Al- 

Qur'an, ceramah, dan diskusi keagamaan, 

Pondok Ramadhan memberikan ruang bagi 

umat Islam untuk memperdalam pemahaman 

mereka tentang ajaran Islam secara 

komprehensif dan inklusif. Program ini 

menekankan pada pengajaran  nilai-nilai  

toleransi, saling menghormati, dan menghargai 

perbedaan dalam beragama. Dengan 

mempertemukan berbagai individu dari latar 

belakang yang beragam, Pondok Ramadhan 

mendorong dialog antarumat dan memperkuat 

ikatan sosial, yang pada gilirannya membantu 

mengurangi potensi konflik berbasis agama. 

Pondok Ramadhan juga berfungsi 

sebagai wadah untuk menginternalisasi dan 

mempraktikkan nilai-nilai moderat dalam 

kehidupan sehari-hari. Dengan pendekatan 

yang komprehensif dalam pendidikan agama, 

peserta didorong untuk menghindari sikap 

ekstremis dan fanatisme yang dapat merusak 

keharmonisan sosial. Program ini mendorong 

perdamaian, kebersamaan, dan kesejahteraan 

dalam masyarakat. 

Program Pondok Ramadhan di MAN 3 

Kediri merupakan serangkaian kegiatan 

pendidikan dan pembinaan keagamaan yang 

intensif selama bulan Ramadhan. Program ini 

meliputi berbagai aktivitas seperti pengajian, 

tadarus Al-Qur'an, ceramah keagamaan, diskusi 

Islam, serta praktik ibadah lainnya. Selain itu, 

Pondok Ramadhan di MAN 3 Kediri juga 

menyelenggarakan berbagai kegiatan sosial dan 

kemanusiaan sebagai bagian dari pembentukan 

karakter Islami peserta. 

 

KESIMPULAN 

Implementasi moderasi beragama pada 

program Qiroatul Kutub, Tadarus Al- Qur’an, 

dan kegiatan Pondok Ramadhan di MAN 3 

Kediri merupakan langkah yang signifikan 

dalam membentuk generasi  yang  toleran,  

inklusif, dan mengajarkan pentingnya 

menjalankan ajaran Islam dengan penuh 

hikmah, keseimbangan, dan kesadaran sosial. 

Oleh karena itu, Pondok Ramadhan tidak 

hanya meningkatkan kualitas ibadah individu, 

tetapi juga membentuk karakter yang moderat 

dan toleran, sesuai dengan prinsip moderasi 

beragama yang mengombinasikan pembelajaran 

keagamaan, praktik ibadah, dan pelayanan 

sosial, program ini bertujuan untuk 

meningkatkan pemahaman agama, 

memperdalam spiritualitas, dan memperkuat 

nilai-nilai kebersamaan serta toleransi di 

kalangan siswa-siswi MAN 3 Kediri. 

Dengan memadukan pembelajaran teks 

klasik Islam dalam Qiroatul Kutub, pendalaman 

pemahaman Al-Qur’an melalui Tadarus Al-

Qur’an, serta pembinaan keagamaan intensif 

selama bulan Ramadhan melalui Pondok 

Ramadhan, sekolah ini berhasil menciptakan 

lingkungan yang mendorong dialog 

antaragama, pemahaman yang luas terhadap 

Islam, dan pengamalan ajaran agama secara 

moderat. Melalui pendekatan holistik ini, MAN 

3 Kediri tidak hanya menjadi pusat pendidikan 

yang unggul secara akademis, tetapi juga 

menjadi wahana untuk membentuk karakter 

dan sikap toleransi yang dibutuhkan dalam 

masyarakat yang beragam. 

REFERENSI 

Azra, A. (2020). Moderasi Beragama dalam 

Perspektif Pendidikan. Jurnal Pendidikan 

Islam 

Azra, A. (1999). Pendidikan Islam: Tradisi dan 

Modernisasi Menuju Milenium Baru. 

Jakarta: Logos Wacana Ilmu. 

Maarif, S. (2019). Mengelola Konflik Agama di 

Indonesia. Journal of Peace and Conflict 

Studies. 



 

 

84 
MARAWA, Volume 3 Nomor 1, Juni 2024 

Ngafifi. (2014). Kemajuan teknologi dan pola 

hidup manusia dalam perspektif sosial 

budaya. Jurnal Pembangunan 

Pendidikan: Fondasi dan Aplikasi, , 2(1. 

Qodir, M. (2022). Pendidikan dan Moderasi 

Beragama. Journal of Religious 

Education. 

Rahmawati, P. A. (2018). Membangun 

Kecerdasan Spiritual Melalui Kegiatan 

Pada Bulan Ramadhan Di Pondok 

Pesantren Al-Ikhsan Beji Banyumas. 

Doctoral Dissertation. Purwokerto: 

Universitas Muhammadiyah Purwokerto. 

Ratih Rosia Ningsih, S. M. (2023). Living 

Qur’an: Tadarusan Keliling di Bulan 

Ramadhan (Studi Kasus di Radio 

Republik Indonesia Palembang dan 

Pondok Pesantren Ahlul Qur’an 

Palembang Sumatera Selatan. AL-IKLIL: 

Jurnal Dirasah . 

Shihab, A. (2021). Dialog Antaragama Untuk 

Perdamaian. Interfaith Dialogue Journal. 

Shihab, M. Q. (1994). Membumikan Al- 

Qur'an,. Bandung: Mizan,. 

Sukardi. (2021). ,Analisa Minat Membaca 

Antara E-Book Dengan Buku Cetak 

Mengunakan Metode Observasi Pada 

Politeknik Tri Mitra Karya Mandiri,. 

Jurnal IKRA-ITH Ekonomika. 

Syam, N. (2020). Keadilan Sosial dalam 

Konteks Moderasi Beragama. Journal of 

Social Justice. 

Ulwan, A. N. (1995). Pendidikan Anak dalam 

Islam. Jakarta: Gema Insani Press. 

Amran Suadi, M. C. (2016). Politik Hukum 

Perspektif Hukum Perdata dan Pidana Islam 

Serta Ekonomi Syariah. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 


