IMPLEMENTASI MODERASI BERAGAMA PADA PROGRAM
QIROATUL KUTUB, TADARUS AL-QUR’AN, DAN KEGIATAN

JURNAL MARAWA

MASYARAKAT RELIGIUS DAN BERWAWASAN

EISSN: 2962-1461  DOI: http://dx.doi.org/10.31958/mrw

PONDOK RAMADHAN DI MAN 3 KEDIRI

Laily Fauziyah!®, Labib Mustofa2, Zida Amaliya Suseno3, Qulya Alvin Jana

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, JI. Gajayana No.50, Dinoyo, Kec. Lowokwaru,

Nugraheni*

Kota Malang, Jawa Timur

*email: salsabilla.reyhann@gmail.com; 210101110098 @student.uin-malang.ac.id

Article History
Received: 30/05/2024
Reviewed: 26/06/2024
Accepted: 29/06/2024
Published: 30/06/2024

Key Words

Religious Moderation;
Pondok Ramadhan; Qiroatul
Kutub; Tadarus Al-Qut'an.

PENDAHULUAN

Abstract:

This Student Work Lecture Activities (KIKM) article discusses the
implementation of the Pondok Ramadhan program which was
carried out at MAN 3 Kediri during the holy month of Ramadhan.
This program aims to improve the quality of participants' faith and
knowledge through various religious activities such as giroatul pole,
tadarus Al-Qur'an, and sharing takjil. Book recitation activities are
focused on deepening religious knowledge through studying the
yellow book, which provides a deeper understanding of Islamic
teachings. Tadarus Al-Qur'an is carried out alternately in each class to
improve Al-Qut'an reading skills and strengthen togetherness
between students. The takjil sharing program is a real form of social
care, which distributes food for breaking the fast to local people
who need it. The results of this activity showed a significant increase in
participants' understanding of religious teachings, ability to read the
Koran, and sense of social concern. This activity also strengthens
relationships between participants and the community and provides
valuable experience in terms of service and cooperation. Thus, the
Pondok Ramadhan program succeeded in achieving its objectives
and made a positive contribution to the spiritual and social
development of participants

and the surrounding community.

menciptakan manusia

yang

mampu

Pendidikan Nasional yang berlandaskan

Pancasila  bertujuan untuk meningkatkan
ketakwaan kepada Tuhan Yang Maha Esa,
kecerdasan, dan keterampilan. Selain itu, tujuan
ini mencakup mempertinggi budi pekerti,
memperkuat kepribadian, dan mempertebal
semangat kebangsaan serta cinta tanah air.
Dengan  demikian,

diharapkan dapat

77

membangun dirinya sendiri dan bersama-sama
bertanggung jawab atas pembangunan bangsa.
Untuk pemahaman lebih lanjut mengenai
Pendidikan
dianjurkan untuk memeriksa rincian dalam
Garis-garis Besar Haluan Negara (GBHN) di
bidang pendidikan.

tujuan Nasional  Indonesia,

MARAWA, Volume 3 Nomor 1, Juni 2024


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20220725361056452
mailto:salsabilla.reyhann@gmail.com
mailto:210101110098@student.uin-malang.ac.id

Aspek-aspek kepribadian yang
untuk  dibentuk  dalam  diri

individu tidak berbeda dengan ciri-ciri yang

diupayakan

diharapkan dari pribadi seorang muslim yang
ideal (Rahmawati, 2018). Oleh karena itu, dasar
utama dalam pembentukan pribadi muslim
adalah ajaran-ajaran Islam, dan aspek-aspek
kepribadian yang dibangun melalui proses ini
tentu saja dilandasi dengan ajaran-ajaran yang
berasal dari Islam. Ketika kita mengkaji lebih
dalam, konsep pribadi muslim yang seutuhnya
yang diupayakan untuk dibentuk oleh bangsa
Indonesia sebenarnya tidak berbeda secara
konsepsional.

Perbedaan yang ada hanya

terletak pada nilai-nilai yang membentuk
kepribadian tersebut. Bagi pribadi muslim,
nilai-nilai yang menjadi fondasi pembentukan
adalah yang

bersumber dari ajaran agama Islam.

kepribadiannya nilai-nilai

Sehingga, dapat disimpulkan bahwa
meskipun terdapat perbedaan dalam nilai-nilai
pembentuk, tujuan akhir dari pembentukan
pribadi baik dalam konteks umum maupun
dalam konteks keislaman tetaplah selaras, yaitu
yang
ketakwaan, kecerdasan, keterampilan, dan budi

menghasilkan  individu memiliki
pekerti yang luhur. Perkembangan dunia Ilmu
Pengetahuan dan Teknologi (IPTEK) yang
begitu pesat dan mengagumkan memang
membawa manfaat luar biasa bagi kemajuan
peradaban umat manusia. Singkatnya, kemajuan
IPTEK yang telah kita capai saat ini benar-
benar memberikan banyak kemudahan dan
kenyamanan bagi kehidupan umat manusia.
Kontribusi IPTEK terhadap peradaban dan
kesejahteraan manusia tidak dapat dipungkiri.

Namun, manusia juga tidak bisa menutup mata

terhadap  kenyataan bahwa IPTEK
membawa dampak positif dan negatif bagi
kehidupan manusia. Sumbangan IPTEK

terhadap peradaban memang besar, tetapi
dampak negatif yang ditimbulkannya harus
dikendalikan dan diatasi agar manfaat yang

78

dihasilkan lebih optimal dan berkelanjutan
(Ngafifi, 2014).

Ilmu
(IPTEK)
manusia, memungkinkan kita mengharapkan
bentuk kehidupan yang lebih baik berkat
kemajuan yang telah dirath. Namun, pada

Pengetahuan dan  Teknologi

telah menjadi tumpuan harapan

gilirannya, kemajuan ini justru membawa risiko
yang semakin kompleks dan mencemaskan
batin.
manusia masa kini dan masa depan, yang hanya

Itulah gambaran kehidupan umat
mengandalkan kemampuan intelektualitas dan
logika tanpa memperhatikan perkembangan
mental-spiritual ~ serta  nilai-nilai  agama.
Akibatnya, meskipun ada kemajuan material,
keseimbangan dan kedamaian batin seringkali
terabaikan. Oleh karena itu, penting untuk tidak
hanya fokus pada kemajuan intelektual dan
teknologi, tetapi juga pada pengembangan
mental, spiritual, dan nilai-nilai moral agar
tercipta yang

kehidupan seimbang  dan

harmonis.

Program Kuliah Kerja Mahasiswa
(KKM) Universitas Maulana Malik Ibrahim
Malang di MAN 3 Kediri dalam rangka
Ramadhan
mengadakan kegiatan Pondok Ramadhan.

memanfaatkan momentum
Program ini dirancang untuk memberikan
pengalaman religius yang lebih mendalam bagi
para peserta, sekaligus menanamkan nilai-nilai
kepedulian sosial. Kegiatan yang dilaksanakan
meliputi mengaji kitab, tadarus Al-Qut'an, dan
berbagi takijil.

Kegiatan mengaji kitab bertujuan untuk
memperdalam pemahaman peserta mengenai
ajaran Islam melalui pembelajaran kitab kuning
“Fighul Wadhih” dan kitab “Risalatul Mahid”.
Tadarus Al-Qur'an, yang dilakukan bergantian
untuk

setiap kelas setiap hari, bertujuan

meningkatkan keterampilan membaca Al-
Qur'an  serta menghayati makna dan
kandungannya.  Program  berbagi  takjil

MARAWA, Volume 3 Nomor 1, Juni 2024



merupakan wujud nyata dari implementasi nilai

kepedulian sosial, di mana para peserta
membagikan makanan untuk berbuka puasa
kepada masyarakat sekitar yang membutuhkan.
Program Pondok Ramadhan ini diharapkan
dapat memberikan dampak positif tidak hanya
bagi para peserta, tetapi juga bagi masyarakat
sekitar. Melalui kegiatan ini, para peserta
diharapkan dapat meningkatkan kualitas iman
dan ilmu mereka, mempererat hubungan sosial,
serta  menumbuhkan dan

rasa  empati

kepedulian terhadap sesama.

Tulisan ini disusun untuk

mendokumentasikan seluruh rangkaian

kegiatan Pondok Ramadhan, mengevaluasi
pelaksanaan program, serta menilai dampak dan

manfaat yang diperoleh. Dengan demikian,

tulisan ini dapat menjadi acuan bagi
pelaksanaan  program  serupa di  masa
mendatang.

METODE PENGABDIAN

Penelitian ini dilaksanakan di MAN 3
Kediri yang terletak di daerah Kandangan
kabupaten Kediri. Subjek penelitian ini adalah
MAN 3 Kediri. i
dilaksanakan selama bulan ramadhan.

siswa Penelitian  ini

Field research atau penelitian lapangan
adalah jenis penelitian kualitatif yang digunakan
dalam penelitian. Hal ini mengharuskan peneliti
untuk menggali dan mengumpulkan data
dengan langsung yang  bertujuan untuk
mempelajari secara intensif latar belakang,
keadaan sekarang, dan interaksi lingkungan
suatu unit sosial, individu, kelompok, lembaga

atau masyarakat.

Metode  yang  digunakan  dalam
pengumpulan data adalah observasi, dimana
metode paling efektif dalam melengkapi

dengan format atau blangko pengamatan

sebagai instrument. Format yang disusun berisi

79

item-item tentang kejadian atau tingkah laku
yang digambarkan akan terjadi. peranan yang
paling penting dalam menggunakan metode
observasi adalah pengamat. Pengamat harus jeli
dalam mengamati ketika proses pengamatan.
Penelitian ini menggunakan metode observasi
karena pengamat yang terlibat secara langsung
dan aktif dalam objek yang diteliti.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Moderasi Beragama

Moderasi beragama adalah pendekatan

yang
ckstremisme dan radikalisme dengan cara

dalam beragama menghindari
mempromosikan sikap toleran, inklusif, dan
seimbang. Konsep ini menekankan pentingnya
menjalankan ajaran agama dengan cara yang
damai dan saling menghormati, tanpa
memaksakan keyakinan kepada orang lain.
Moderasi beragama bukan berarti mengurangi
intensitas keimanan, melainkan menekankan
cara  beragama yang harmonis dengan nilai-

nilai kemanusiaan dan kebangsaan, serta

menghargai keberagaman. (Rusmiati, 2020).

Moderasi beragama berfungsi sebagai
solusi terhadap konflik sosial dan kekerasan
yang sering kali timbul dari penafsiran agama
yang sempit dan kaku. Melalui moderasi, umat
diajak
menghargai perbedaan, baik dalam lingkup

beragama untuk memahami dan
internal agama itu sendiri maupun antar agama.
Moderasi beragama juga mendorong dialog
antarumat beragama dan kolaborasi untuk
mencapai kesejahteraan bersama. Pendekatan
ini dianggap penting dalam konteks Indonesia
yang majemuk, guna menjaga persatuan dan

kesatuan bangsa.

Moderasi beragama sebagai pendekatan
yang mengedepankan keseimbangan dalam
beragama, di mana sikap dan praktik beragama
dilandasi oleh nilai-nilai toleransi, inklusivitas,

MARAWA, Volume 3 Nomor 1, Juni 2024



dan penghargaan terhadap keberagaman.
Moderasi beragama tidak hanya berfokus pada
pemahaman dan penerimaan perbedaan agama,
juga
menghindari ekstremisme dan fanatisme yang

tetapi menckankan pentingnya
dapat mengancam kerukunan dan kedamaian
sosial. Pendekatan ini mengajak umat beragama
untuk menempatkan agama dalam kerangka
yang harmonis dengan

prinsip-  prinsip

kemanusiaan universal dan norma-norma

kebangsaan yang inklusif (Miharja, 2023).

Moderasi beragama melibatkan upaya
aktif dalam membangun dialog antaragama dan
menciptakan ruang- ruang kebersamaan yang
konstruktif.  Hal  ini
memperkuat ikatan sosial dan mempromosikan

bertujuan  untuk
kehidupan bersama yang damai dan saling
menghormati. Dengan kata lain, moderasi
beragama adalah bentuk penerapan nilai-nilai
agama yang adaptif terhadap konteks sosial dan
budaya yang beragam, schingga mampu
mendorong terciptanya masyarakat yang adil,

makmur, dan sejahtera dalam keberagaman.

B. Indikator Keberhasilan Moderasi
Beragama Bagi Masyarakat

Indikator keberhasilan moderasi
beragama bagi masyarakat mencakup berbagai
aspek yang menunjukkan sejauh mana nilai-nilai
moderasi beragama telah diinternalisasi dan
diimplementasikan dalam kehidupan sehari-
hari. Berikut ini adalah beberapa indikator
utama yang sering diidentifikasi oleh para ahli

beserta referensinya:
1. Toleransi antar umat beragama

Toleransi antarumat beragama adalah
salah
moderasi beragama. Keberhasilan moderasi

satu indikator utama keberhasilan
beragama dapat dilihat dari seberapa baik
masyarakat mampu menerima dan menghargai
perbedaan agama serta menjalin hubungan

harmonis di tengah keberagaman tersebut.

80

Azra
agama yang inklusif dan dialog antaragama

menckankan pentingnya pendidikan
sebagai sarana untuk memupuk toleransi .
(Azyumardi, 2020)

2. Pengurangan konflik berbasis agama

Pengurangan konflik yang disebabkan
oleh perbedaan agama juga menjadi indikator
penting. Moderasi beragama yang berhasil akan
tercermin dari menurunnya insiden konflik
agama dan  meningkatnya  kemampuan
masyarakat dalam menyelesaikan perselisihan
secara damai. Upaya mediasi dan peningkatan
kapasitas lembaga- lembaga sosial dalam
menangani konflik juga merupakan bagian dari

indikator ini . (Syafii Maarif , 2019)
3. Keterlibatan dalam dialog antar agama

Tingkat partisipasi dalam dialog antar
agama menunjukkan komitmen masyarakat
terhadap moderasi beragama. Dialog yang aktif
dan berkelanjutan antara komunitas agama
merupakan tanda bahwa masyarakat memiliki
kesadaran kolektif untuk menjaga harmoni dan
memperkuat kerjasama lintas agama. Ini juga
menunjukkan adanya ruang publik yang
aman dan inklusif untuk diskusi keagamaan
yang konstruktif (Alwi Shihab, 2021).

4. Kesetaraan dan Keadilan Sosial

Implementasi kesetaraan dan keadilan
sosial bagi semua kelompok agama adalah
lainnya.  Keberhasilan
dilihat
kebijakan publik dan praktik sosial menjamin
hak-hak
diskriminasi. Hal ini termasuk akses yang sama

indikator moderasi

beragama bisa dari sejauh mana

semua kelompok agama tanpa

terthadap  sumber daya, kesempatan
pendidikan, dan perlindungan hukum (Nur

Syam, 2020).
5. Pendidikan dan Kesadaran Moderasi

Beragama

MARAWA, Volume 3 Nomor 1, Juni 2024



Tingkat pendidikan dan kesadaran

masyarakat tentang pentingnya moderasi

juga
keberhasilan. Pendidikan formal dan non-

beragama merupakan  indikator
formal yang menanamkan nilai-nilai moderasi
beragama sejak dini akan membentuk generasi
yang lebih toleran dan inklusif. Kurikulum
yang

tentang

pendidikan mengintegrasikan

pembelajaran pluralisme  dan
kebhinekaan menjadi kunci dalam menciptakan
masyarakat yang moderat (Mohammad Qodir,

2022).
C. Program Qiroatul Kutub

adalah
dalam  pendidikan

Qiraatul  Kutub metode
pengajaran  yang khas
pesantren di Indonesia. Menurutnya, kegiatan
ini melibatkan pembacaan dan pemahaman
teks-teks klasik yang ditulis dalam bahasa Arab,
yang meliputi berbagai disiplin ilmu keislaman
seperti tafsir, hadis, figh, dan tasawuf. Qiraatul
Kutub tidak hanya bertujuan untuk memahami
isi teks, tetapi juga untuk mengembangkan
kemampuan berpikir kritis dan analitis santri

(Azyumardi, 1999).

Kutub
beragama

Penerapan  Qiraatul sebagai

bentuk moderasi

pendekatan pembelajaran yang tidak hanya

mencakup

berfokus pada penguasaan teks klasik, tetapi
juga pada pengembangan pemahaman yang
inklusif dan toleran terhadap keberagaman

Qiraatul
membaca,

pemikiran dalam Islam. Melalui
Kutub, diajak
mengkaji, dan memahami berbagai kitab yang

santri untuk
ditulis oleh ulama dengan beragam pandangan
dan mazhab. Hal ini membantu mereka
mengembangkan wawasan yang luas dan

menghargai  perbedaan  dalam

interpretasi
agama. Dengan demikian, Qiraatul Kutub
berkontribusi  pada  pembentukan  sikap
moderat dan terbuka, yang sangat penting
dalam konteks masyarakat yang multikultural

dan pluralistik.

81

Lebih Qiraatul  Kutub
mengajarkan santri untuk berpikir kritis dan

lanjut,

analitis terhadap teks-teks keagamaan, yang
memungkinkan mereka untuk membedakan
antara esensi ajaran agama dan interpretasi
kultural atau kontekstual. Melalui bimbingan
kyai atau ustadz yang berpengalaman, santri
belajar untuk tidak bersikap kaku atau fanatik,
melainkan untuk menerapkan prinsip-prinsip
agama secara bijaksana dan proporsional. Ini
sejalan dengan prinsip moderasi beragama yang
mengedepankan keseimbangan, toleransi, dan
penghargaan terhadap perbedaan. Dengan
demikian, Qiraatul Kutub menjadi alat penting
dalam membentuk generasi Muslim yang
moderat, yang mampu berkontribusi positif
dalam menjaga kerukunan dan kedamaian

sosial.

Program Qiroatul Kutub di MAN 3
Kediri merupakan inisiatif yang bertujuan untuk
memperdalam pemahaman dan penghayatan
terhadap teks klasik Islam. Melalui program ini,
diberikan
membaca, mempelajari, dan mengkaji berbagai

siswa-siswi kesempatan  untuk
kitab klasik Islam yang meliputi bidang-bidang

seperti tafsir, hadis, figh, dan akidah.

Kegiatan ini dipandu oleh para guru
yang kompeten dalam bidangnya dan dilakukan
secara rutin sebagai bagian dari kurikulum
pendidikan agama. Selain itu, program Qiroatul
Kutub juga mendorong siswa-siswi untuk
berdiskusi,
merenungkan makna- makna yang terkandung

bertukar pendapat, dan
dalam teks-teks tersebut, sehingga membantu
mereka mengembangkan pemahaman agama
yang lebih mendalam dan kritis. Dengan
demikian, program Qiroatul Kutub di MAN 3
Kediri tidak hanya berfungsi sebagai sarana
pembelajaran, tetapi juga sebagai wahana untuk
membentuk karakter dan kesadaran keagamaan

yang kokoh pada para siswa-siswi.

MARAWA, Volume 3 Nomor 1, Juni 2024



D. Program Tadarus Al-Qur’an

Tadarus Al-Qut'an merupakan aktivitas
yang mencakup pembacaan, pengkajian, dan
penghayatan makna-makna yang terkandung

dalam  Al-Qut'an. bukan
membaca teks, tetapi juga melibatkan diskusi

tadarus sekadar
dan penjelasan tentang ayat-ayat yang dibaca
agar lebih dipahami dan dihayati maknanya. Ini
bertujuan untuk meningkatkan pemahaman
dan pengamalan ajaran Al-Qur'an dalam

kehidupan sehari- hari.

Tadarus Al-Qur'an,

membaca dan memahami Al-Qut'an secara
kolektif,
mempromosikan moderasi beragama. Melalui

sebagai praktik

berperan penting dalam
tadarus, umat Islam diajak untuk tidak hanya
membaca teks suci tetapi juga mendalami
maknanya dan mengkaji berbagai tafsir yang
ada. Proses ini memungkinkan para peserta
untuk mendapatkan perspektif yang lebih luas
inklusif

menghindarkan mereka dari pemahaman yang

dan tentang ajaran Islam,
sempit dan eksklusif. Diskusi yang terjadi
selama tadarus sering kali mencakup penjelasan

tentang konteks historis dan budaya dari ayat

ayat  Al-  Qurt'an, yang  membantu
mengembangkan sikap yang lebih toleran dan
memahami  perbedaan  pendapat  dalam
beragama.

Lebih lanjut, tadarus Al-Qur'an juga
mempererat hubungan sosial dan ukhuwah

Islamiyah di antara peserta,

yang
mendukung. Praktik ini mengajarkan nilai-nilai

menciptakan

komunitas harmonis  dan  saling
kebersamaan, kerja sama, dan penghargaan
terhadap pendapat orang lain, yang merupakan
inti dari  moderasi beragama. Dengan
mempertemukan berbagai individu dalam satu
forum yang penuh dengan semangat belajar
dan berbagi, tadarus Al- Qur'an menjadi sarana
efektif untuk membangun masyarakat yang

lebih inklusif dan damai. Ini mendukung tujuan

82

moderasi  beragama,  yaitu  menciptakan
kehidupan beragama yang seimbang, jauh dari
ekstremisme dan radikalisme, serta berorientasi

pada kedamaian dan kesejahteraan bersama.

Di MAN 3 Kediri, program Tadarus
Al-Qur'an diimplementasikan dengan beragam
kegiatan yang melibatkan peserta secara aktif
dalam memahami dan mengamalkan ayat-ayat
Al-Qur'an. Selama bulan Ramadhan, siswa-
siswi dikelompokkan dalam sesi-sesi tadarus di
mana mereka membaca, memahami, dan
mendalami makna ayat-ayat Al-Qur'an secara
bersama-sama. Selain itu, dalam program ini
juga terdapat diskusi-diskusi keagamaan yang
dipandu oleh guru-guru yang kompeten, di
mana siswa-siswi memiliki kesempatan untuk
bertanya, berbagi pemahaman, dan mencari
pemahaman yang lebih mendalam tentang
ajaran Islam. Dengan demikian, program
Tadarus Al-Qut'an di MAN 3 Kediri tidak
hanya menjadi sarana untuk meningkatkan
literasi keagamaan siswa- siswi, tetapi juga
membentuk mereka menjadi individu yang
lebih terampil dalam memahami, mengamalkan,
dan menginternalisasi ajaran Al-Qur'an dalam

kehidupan sehari- hari.
E. Program Pondok Ramadhan

Pondok Ramadhan merupakan sarana
efektif untuk menanamkan nilai-nilai Islam dan
membentuk karakter yang baik pada peserta.
pentingnya pendekatan yang komprehensif
dalam program ini, yang mencakup aspek-
aspek pendidikan akidah, ibadah, dan akhlak.
Dengan demikian, Pondok Ramadhan tidak
hanya berfungsi sebagai tempat belajar, tetapi
juga sebagai tempat untuk mempraktikkan
ajaran-ajaran Islam secara nyata (Abdullah,

1995).

Pondok Ramadhan sebagai program
pendidikan dan pembinaan keagamaan intensif

selama bulan Ramadhan memainkan peran

MARAWA, Volume 3 Nomor 1, Juni 2024



penting dalam moderasi beragama. Melalui
berbagai kegiatan seperti pengajian, tadarus Al-
Qur'an, ceramah, dan diskusi keagamaan,
Pondok Ramadhan memberikan ruang bagi
umat Islam untuk memperdalam pemahaman
mereka Islam  secara

tentang ajaran

komprehensif dan inklusif. Program ini

menekankan pada pengajaran nilai-nilai
toleransi, saling menghormati, dan menghargai
perbedaan dalam beragama. Dengan
mempertemukan berbagai individu dari latar
belakang yang beragam, Pondok Ramadhan
mendorong dialog antarumat dan memperkuat
ikatan sosial, yang pada gilirannya membantu

mengurangi potensi konflik berbasis agama.

Pondok Ramadhan juga berfungsi
sebagai wadah untuk menginternalisasi dan
moderat dalam

mempraktikkan  nilai-nilai

kehidupan sehari-hari. Dengan pendekatan
yang komprehensif dalam pendidikan agama,
peserta didorong untuk menghindari sikap
ekstremis dan fanatisme yang dapat merusak
keharmonisan sosial. Program ini mendorong
perdamaian, kebersamaan, dan kesejahteraan

dalam masyarakat.

Program Pondok Ramadhan di MAN 3
Kediri  merupakan

pendidikan dan pembinaan keagamaan yang

serangkaian  kegiatan
intensif selama bulan Ramadhan. Program ini
meliputi berbagai aktivitas seperti pengajian,
tadarus Al-Qur'an, ceramah keagamaan, diskusi
Islam, serta praktik ibadah lainnya. Selain itu,
Pondok Ramadhan di MAN 3 Kediri juga
menyelenggarakan berbagai kegiatan sosial dan
kemanusiaan sebagai bagian dari pembentukan
karakter Islami peserta.

KESIMPULAN

Implementasi moderasi beragama pada
program Qiroatul Kutub, Tadarus Al- Qur’an,
dan kegiatan Pondok Ramadhan di MAN 3

83

Kediri merupakan langkah yang signifikan

yang
mengajarkan

dalam membentuk generasi toleran,

inklusif, dan pentingnya

menjalankan ajaran Islam dengan penuh
hikmah, keseimbangan, dan kesadaran sosial.
Oleh karena itu, Pondok Ramadhan tidak
hanya meningkatkan kualitas ibadah individu,
tetapl juga membentuk karakter yang moderat
dan toleran, sesuai dengan prinsip moderasi
beragama yang mengombinasikan pembelajaran
keagamaan, praktik ibadah, dan pelayanan
sosial, untuk

program  ini  bertujuan

meningkatkan pemahaman agama,
memperdalam  spiritualitas, dan memperkuat
nilai-nilai  kebersamaan serta toleransi di

kalangan siswa-siswi MAN 3 Kediri.

Dengan memadukan pembelajaran teks
klasik Islam dalam Qiroatul Kutub, pendalaman
pemahaman Al-Qur’an melalui Tadarus Al-

Qur’an, serta pembinaan keagamaan intensif

selama bulan Ramadhan melalui Pondok
Ramadhan, sekolah ini berhasil menciptakan
lingkungan yang mendorong dialog

antaragama, pemahaman yang luas terhadap
Islam, dan pengamalan ajaran agama secara
moderat. Melalui pendekatan holistik ini, MAN
3 Kediri tidak hanya menjadi pusat pendidikan

juga
menjadi wahana untuk membentuk karakter

yang unggul secara akademis, tetapi

dan sikap toleransi yang dibutuhkan dalam
masyarakat yang beragam.

REFERENSI

Azra, A. (2020). Moderasi Beragama dalam
Perspektif Pendidikan. Jurnal Pendidikan
Islam

Azra, A. (1999). Pendidikan Islam: Tradisi dan
Modernisasi Menuju Milenium Baru.
Jakarta: Logos Wacana Ilmu.

Maarif, S. (2019). Mengelola Konflik Agama di
Indonesia. Journal of Peace and Conflict
Studies.

MARAWA, Volume 3 Nomor 1, Juni 2024



Neafifi. (2014). Kemajuan teknologi dan pola
hidup manusia dalam perspektif sosial

budaya. Jurnal Pembangunan
Pendidikan: Fondasi dan Aplikasi, , 2(1.

Qodir, M. (2022). Pendidikan dan Moderasi

Beragama.  Journal = of  Religious
Education.

Rahmawati, P. A. (2018). Membangun
Kecerdasan Spiritual Melalui Kegiatan
Pada Bulan Ramadhan Di Pondok
Pesantren Al-Ikhsan Beji Banyumas.
Doctoral  Dissertation.  Purwokerto:
Universitas Muhammadiyah Purwokerto.

Ratth Rosia Ningsih, S. M. (2023). Living
Quran: Tadarusan Keliling di Bulan
Ramadhan (Studi Kasus di Radio
Republik Indonesia Palembang dan
Pondok  Pesantren  Ahlul  Qur’an
Palembang Sumatera Selatan. AL-IKLIL:
Jurnal Dirasah .

Shihab, A. (2021). Dialog Antaragama Untuk
Perdamaian. Interfaith Dialogue Journal.

Shihab, M. Q. (1994). Membumikan Al-
Qur'an,. Bandung: Mizan,.

Sukardi. (2021). ,Analisa Minat Membaca
Antara E-Book Dengan Buku Cetak
Mengunakan Metode Observasi Pada
Politeknik Tri Mitra Karya Mandiri,.
Jurnal IKRA-ITH Ekonomika.

Syam, N. (2020). Keadilan Sosial dalam
Konteks Moderasi Beragama. Journal of
Social Justice.

Ulwan, A. N. (1995). Pendidikan Anak dalam
Islam. Jakarta: Gema Insani Press.

Amran Suadi, M. C. (2016). Politik Hukum
Perspektif Hukum Perdata dan Pidana Islam
Serta Ekonomi Syariah.

84
MARAWA, Volume 3 Nomor 1, Juni 2024



