Politik Islam Vol.2 No.2 ; Hal 161 - 180
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

MEMBIDIK KHILAFAH
(DISKURSUS DAKWAH POLITIK DI INDONESIA)

AIMING AT THE CALIPHATE
(DISCOURSE OF POLITICAL DAKWAH IN INDONESIA)

Mastori:
ISTAI PTDII Jakarta
Email: mastory87@gmail.com

Asep Maskur:
2IPRIJA Jakarta
Email: asepmaskur28@gmail.com

Abstrak

Dakwah merupakan kewajiban yang sangat agung. Namun, secara implementatif dakwah Islam
kerap menghadapi problematika terutama bila materi dan aktvitas dakwah masuk dalam ranah
politik. Karena itu, tema-tema dakwah semacam syariah, daulah dan khilafah rentan terjadinya
resistensi terutama pada masa kekuasaan saat ini. Dengan menggunakan pendekatan deskriptif
kualitatif, penelitian ini membahas tentang diskursus dakwah politik di Indonesia. Hasil penelitian
menunjukan bahwa : pertama, dakwah politik dianggap sebagai ancaman oleh negara. Pandangan
ini kemudian diframing oleh kekuasaan dengan mengaitkan gagsan syariah, daulah dan khilafah
dengan narasi radikalisme. Kedua, secara teologis maupun historis tema-tema terkait khilafah
merupakan bagian penting dalam ajaran Islam. Tidak sebagaimana yang dituduhkan, Islam politik
memiliki konsep dan fakta historis yang banyak diapresiasi oleh para sejarawan maupun para ulama.

Kata Kunci: Dakwah, Politik, Khilafah

Abstract

Da'wah is a very great obligation. However, the implementation of Islamic da'wah often faces
problems, especially when the material and activities of da'wah are included in the political realm.
Therefore, da'wah themes such as sharia, daulah and caliphate are vulnerable to resistance,
especially during the current era of power. Using a qualitative descriptive approach, this study
discusses the discourse of political da'wah in Indonesia. The results of the study show that: first,
political da'wah is considered a threat by the state. This view is then framed by power by linking the
ideas of sharia, daulah and caliphate with the narrative of radicalism. Second, theologically and
historically the themes related to the caliphate are an important part of Islamic teachings. Unlike
what is alleged, political Islam has historical concepts and facts that are much appreciated by
historians and scholars.

Keywords: Da'wah, Politics, Khilafah

PENDAHULUAN

Dakwah merupakan aktivitas mulia karena berusaha menghadirkan Islam

sebagai solusi atas berbagai problem kehidupan, baik problem rumah tangga,
161|Politik Islam Vol.2 No.2 (2023)



Politik Islam Vol.2 No.2 ; Hal 161 - 180
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

moralitas, ekonomi bahkan politik. Secara sosiologis, dakwah tidaklah
dilaksanakan diruang hampa. Sebelum para da’i menjalankan misi dakwah
biasanya masyarakat sebagai objek dakwah (madh’u) telah memiliki pemikiran,
budaya, pandangan hidup dan keyakinan yang beragam. Sebagian besarnya
bertentangan dengan prinsip-prinsip ajaran Islam. Karena itu, suatu kewajaran
sosial bila dakwah kerap dijumpai penentang-penentang yang melawan dan
mencoba memadamkan kegiatan dakwah (Ar Risalah, 2020).* Karena dianggap
mengganggu budaya, nilai-nilai dan tatanan masyarakat yang sudah ada.

Kondisi ini bukan saja perlu disikapi secara bijak oleh para da’i dan ulama
namun diperlukan keberanian. Untuk itu, sejak awal dakwah pasti akan menemui
tantangan dan aral menghadang. Dakwah yang paling dirasa aman adalah dakwah
dengan pendekatan amar ma’ruf bukan nahi munkar dengan masyarakat biasa
sebagai madh’unya, bukan kelompok masyarkat yang memiliki otoritas atau
kekuatan. Namun demikian, seyogyanya menjalankan dakwah mestinya tidak
memilih-milih objek karena pertimbangan resiko karena semua dakwah, siapapun
madh’unya memiliki tantangan dan resikonya masing-masing.

Secara umum, dapat dikatakan dakwah yang disampaikan pada penguasa
lebih berat daripada dakwah pada rakyat biasa. Apalagi bila dakwah sudah
menyangkut kebijakan dan ideologi penguasa. Itulah sebabnya, bagi sebagian da’i,
dakwah sering ditampilkan pada aspek-aspek spiritualitasnya belaka. Sementara
bidang-bidang lain seperti ekonomi, hukum dan politik justru diabaikan atau kurang
maksimal gaungnya. Sebab dakwah pada ranah spiritualitas dan akhlak lebih
‘aman’ dari pada dakwah yang menyangkut kebijakan kekuasaan.

Tidak dapat dipungkiri bahwa perjuangan politik Islam sejak awal masa
kemerdekaan hingga saat ini, era reformasi, terjadi pasang surut. Namun, sepertinya
lebih banyak surutnya daripada pasangnya. Penyebabnya bisa jadi karena lemahnya

konsep dan kekuatan yang dimiliki para pengusung Islam sebagai way of life untuk

! Musuh-musuh dakwah sangat siap untuk melawan dakwah. Mereka melengkapi diri dengan ilmu-
ilmu yang dibutuhkan. Bahkan mereka sekolah tinggi untuk melemahkan Islam sehingga mampu
mencari titik-titik terlemah untuk mengalahkan Islam. Para da’i muslim akan terjebak pada
kekalahan jika tidak memahami persoalan ini sehingga tidak menyiapkan diri dengan ilmu yang
memadai. Lihat Burhan Sodig, Berdakwah Dengan limu, Majalah Arrisalah, Edisi 223, Februari
2020.

162|Politik Islam Vol.2 No.2 (2023)



Politik Islam Vol.2 No.2 ; Hal 161 - 180
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

dihadirkan dalam praktik bernegara. Tidak jarang para politisi muslim yang
awalnya berjuang menghadirkan Islam pun akhirnya terjebak pada sikap
pragmatisme politik. Menghalalkan segala cara dan tak mengindahkan prinsip,
metode dan etika politik Islam.

Modal politik yang mahal dalam sistem demokrasi membuat para politisi
muslim tidak bisa hanya mengandalkan idealisme perjuangan (Muhtadi, 2020).2
Mereka harus pandai-pandai mencari uang dengan mencari dukungan dan modal
baik modal uang maupun sosial. Untuk itu, tidak jarang mereka harus berkolaborasi
dengan para pemilik modal yang sejatinya hanya memikirkan keuntungan bisnis.
Problem sosial, ekonomi bahkan politik semua dilihat dalam kacamata keuntungan.
Akibatnya, korupsi menjadi budaya (Syahroni, 2018). Logikanya, bagaimana bisa
memikirkan dakwah dan menelurkan kebijakan yang benar bila sejak awal terjebak
pada sistem yang buruk.

Berdasarkan problem di atas maka peneliti secara intens membahas
persoalan dakwah politik di Indonesia. Khususnya dakwah yang berorientasi pada
terselenggaranya kehidupan Islam. Tema ini menarik untuk dikaji karena gesekan
antara dakwah dan politik kembali terjadi. Kasus-kasus seperti persekusi da’i dan
rilis da’i-da’i radikal menunjukan adanya gesekan tersebut. Banyak kalangan
menilai radikalisme merupakan isu politik belaka sebagai bentuk perlawanan

penguasa terhadap konsep Islam politik yang di dakwahkan oleh para da’i.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini dilakukan dengan menggunakan metode kualitatif yaitu
dengan pengamatan mendalam sehingga menghasilkan kajian yang komprehensif
dan mendalam. Data dikumpulkan dengan teknik studi pustaka yaitu dengan
menelaah buku-buku, literatur, catatan dan berita-berita yang terkait objek
penelitian. Setelah data terkumpul, lalu dilakukan analisis naratif yang
memanfaatkan cerita atau wacana dari informan. Dalam konteks ini adalah wacana

terkait dakwah dan khilafah yang dipubliksasikan dalam buku, jurnal, berita

2 Dalam penelitian Burhanudin Muhtadi, mengutip perkataan seorang mantan angoota DPR yang
diawancarai 20 April 2014 berkata ‘potong jari saya jika ada anggota DPR/DPRD yang terpilih
tanpa melakukan pembelian suara (Muhtadi, 2020).

163|Politik Islam Vol.2 No.2 (2023)



Politik Islam Vol.2 No.2 ; Hal 161 - 180
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

maupun media sosial. Data-data yang ada dianalisis dengan objektif dan seimbang.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hubungan Dakwah Dan Politik

Dakwah dan politik dalam Islam sejatinya tidak bertentangan (Zulkifli,
2020).° Keduanya dihadirkan untuk kemasalahatan manusia. Namun demikian,
hubungan ini banyak tidak dimengerti oleh banyak umat Islam termasuk sebagian
para da’i nya. Minimal dapat dilihat dari fokus pembahasan materi dakwah yang
jauh dari unsur-unsur politik Islam, kecuali hanya sedikit. Terkadang ada pula da’i
yang sebelumnya begitu gagah bicara politik namun akhirnya melemah setelah
adanya tekanan dan kriminalisasi.

Secara garis besar, jauhnya umat Islam khususnya para da’i muslim dari
pembahasan politik Islam disebabkan karena beragam alasan. Pertama, merasa
bahwa politik bukan ranah agama. Politik dipandang sebagai ranah para politisi
sementara ranah perjuangan da’i adalah pembinaan moralitas masyarakat. Disadari
atau tidak pandangan semacam ini bukan berasal dari Islam tetapi merupakan cara
berfikir barat yang berprinsip ‘berikan hak kaisar pada kaisar dan hak Tuhan pada
Tuhan (Igbal, 2005). Prinsip ini banyak diadopsi oleh banyak pemikir sekuler di
dunia Islam pasca keruntuhan kekhilafahan Utsmani dengan tokoh intelektualnya
Ali Abdur rozieq (Nizar, 2020)*. Sementara secara politik, prinsip ini diterapkan oleh
Mustafa Kemal At Taturk di Turki melalui penghapusan sistem khilafah.

Pandangan untuk menyerahkan hak berpolitik hanya pada politisi perlu
dikritisi. Sebab secara empiris hampir seluruh politisi dalam sistem yang bukan

Islam tidak mementingkan aspek tsagafah dan attitude Islam. Keterpilihan mereka

3 Hubungan dakwah dan politik sangat terkait dengan teori hubungan Islam dan negara. ada tiga
hubungan Islam dan negara, yaitu : integralistik, subtansialistik dan sekuleristik. Sementara
Michaelle Brower dalam bukunya yang diterjemahkan ‘Pemikiran Islam Modern, membagi kepada
tiga aliran yaitu : modernisme, islamisme dan liberalisme (Zulkifli, 2020)

4 Ali Abdurozig merupakan tokoh kontroversial dari Mesir yang memiliki pandangan sekuler yaitu
pemisahan agama dari politik. Menurutnya tugas kepemimpinan dalam Islam telah selesai seiiring
dengan wafatnya Nabi Muhamad saw dan tidak ada orang yang bisa menggantikannya. Tegasnya,
ia menyerukan ajaran sekulerisme yang memisahkan syariat Islam dari urusan ekonomi, budaya dan
politik (Nizar, 2020).

164 |Politik Islam Vol.2 No.2 (2023)



Politik Islam Vol.2 No.2 ; Hal 161 - 180
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

pun menjadi pejabat lebih banyak karena faktor kepemilikan modal (Hamdi, 2022)°.
Ditambah dengan banyaknya fakta jual beli suara yaitu para pemilih yang menjual
hak pilihnya dengan imbalan. Kondisi inilah justru yang menyuburkan lahirnya
politisi busuk. Akhirnya, sepanjang pemilihan, mereka terpilih bukan karena
kemampuan tapi uang (Nurhasyim, 2020).

Melihat realitas aktor-aktor dan sistem politik yang ada maka tidak terlibat
dalam masalah perpolitikan dapat disimpulkan sebagai pembiaran terhadap
rusaknya politik dan kekuasaan. Padahal imam Ghazali pernah mengatakan
‘rusaknya rakyat disebabkan rusaknya penguasa. Rusaknya penguasa disebabkan
rusaknya ulama. Dan rusaknya ulama disebabkan cinta dunia dan ketenaran.

Pandangan pertama ini, dalam istilah politik disebut sebagai faham sekuler
yaitu memisahkan agama dari politik.  Bila sekulerisme dibiarkan tumbuh dan
berkembang tanpa ada dakwah sebagai pembanding maka proses sekulasisasi
dalam tubuh umat Islam akan tumbuh sebagaimana terjadi di barat (Bachtiar, 2017).
Seperti misalnya media massa yang mendukung pornografi, pergaulan bebas,
wanita yang mengumbar auratnya dan sebagainya. Beberapa contoh produk politik
tersebut mudah difahami sebagai sesuatu yang berlawanan dengan agama dan
dakwah.

Kedua, keengganan para da’i atau sebagian masyarakat muslim dalam
politik disebabkan pandangan bahwa politik identik dengan sesuatu yang kotor,
amoral , kelicikan, hipokrit dan menghalalkan segala cara (Day, 2005). Pandangan
semacam ini biasanya berangkat dari sebuah pengamatan terhadap realitas politik
yang ada. Saat ini, dimana berita terkait buruknya kondisi sosial dan politik mudah
diakses, masyarakat dengan mudah melihat sepak terjang para politisi yang tidak
lagi mempertimbangkan nilai-nilai ajaran Islam.

Kesan politik kotor, bila digeneralisasi tentu sangat berbahaya. Pandangan
semacam ini akan mengarahkan orang-orang baik untuk menghindari politik.

Padahal manusia adalah makhluk yang tidak lepas dari kehidupan politik. Politik

5> Modal politik menjadi pejabat, eksekutif maupun legislatif, dari tahun ke tahun makin meningkat.
Dalam sebuah penelitian pada tahun 2004, menjadi caleg provinsi modalnya habis 100 juta. Di tahun
2019, menjadi caleg nasional modalnya 1 Milyar. Pada tahun 2019 naik menjadi 2 Milyar (Hamdi,
2022)

165|Politik Islam Vol.2 No.2 (2023)



Politik Islam Vol.2 No.2 ; Hal 161 - 180
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

pada dasarnya adalah baik karena merupakan perintah agama. Namun, tidak semua
manusia mampu mengemban amanah politik sesuai dengan idealisme syariat
(Syuhud, 2019). Itulah sebabnya pengajian dan dakwah politik Islam harus terus
disuarakan sehingga ruh syariat akan memberikan arah bagi perjalanan politik.

Tentu saja, keaktifan seseorang dalam dunia politik Islam bukan berarti
melulu berjuang meraih kekuasaan dalam sistem yang ada. Tidak pula ia harus
berposisi sebagai pejabat pemerintah. Politik sejatinya bisa diperankan siapa saja,
baik rakyat maupun pejabat. Misalnya dengan melakukan kritik dan evaluasi
terhadap pemerintah. Kontrol rakyat terhadap kekuasaan merupakan amal yang
bernilai tinggi disisi Tuhan walalupun beresiko besar, sebagaimana sabda
Rasulullah : ‘Jihad yang paling utama adalah menyampaikan kalimat yang haq
dihadapan penguasa yang dzalim. (HR An Nasa’i)

Aktivitas menyeru atau mendakwahi penguasa adalah fardhu (wajib) atas
kaum muslim meskipun hal tersebut berakibat terjadinya pertentangan (Al Khalidi,
2013). Dengan demikian, keterlibatan setiap orang dalam politik adalah sebuah
keniscayaan. Bahkan bila ia menghindari politik pun dia tetap ikut berpolitik yakni
paling tidak ia akan menjadi objek politik. Dalam konteks ini, menarik apa yang
disampaikan penyair jerman bahwa ‘buta yang terburuk adalah buta politik. Dia
tidak mendengar tidak berbicara dan tidak berpartisipasi dalam peristiwa politik.
Dia tidak tahu bahwa biaya hidup harga kacang, harga ikan, harga tepung, biaya
sewa, harga sepatu dan obat semua tergantung kepada keputusan politik. Orang
buta politik begitu bodoh sehingga ia bangga dan membusungkan dadanya .Seraya
mengatakan bahwa ia membenci politik. Si dungu tidak tahu bahwa dari kebodohan
politiknya lahir pelacur, anak terlantar, pencuri terburuk dari semua pencuri,
politisi buruk dan rusaknya perusahaan nasional serta multinasional yang
menguras kekayaan negeri (Abas, 2020).

Politik merupakan bagian dari pengurusan urusan masyarakat luas. Baik
penguasa maupun rakyat memiliki peran masing-masing dalam menjalankan proses
politik. Penguasa bertugas membuat kebijakan-kebijakan yang membawa maslahat
bagi masyarakat. Sementara rakyat bertugas untuk setia sekaligus kritis pada
kekuasaan. Melibatkan diri pada proses politik yang benar merupakan aktualisasi
166 |Politik Islam Vol.2 No.2 (2023)



Politik Islam Vol.2 No.2 ; Hal 161 - 180
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

dari rasa kepedulian terhadap manusia lainnya. Sabda rasulullah yang artinya :
‘Barangsiapa tidak peduli dengan urusan kaum muslimin, maka ia tidak termasuk
golongan mereka. (HR Tabrani dan Baihaqi)

Selain itu, politik memiliki peranan yang sangat besar dalam membentuk
dan mengarahkan manusia pada kebaikan atau kejahatan. Wajar bila para ulama
mempunyai pandangan khusus tentang eksistensi politik terutama umara’nya yang
dikenal dengan sebutan khalifah, Imam atau amirul mukminin. Imam Ahmad bin
Hambal berkata ‘seandainya kami memiliki doa yang mustajab, pasti kami akan
mendoakan penguasa dengannya.’ (Fauzan). Perkataan ini memiliki makna
filosofis yang mendalam. Karena dengan kekuasaan yang dimiliki, kebaikan
pemimpin akan berdampak besar bagi kebaikan umat manusia (Mawardi, 2016).6
Demikian pula buruknya kekuasaan memiliki dampak dan daya rusak yang hebat
bagi masyarakat. Dengan demikian, mendakwahkan Islam sebagai ajaran yang
kaffah dan meliputi seluruh aspek kehidupan, termasuk politik, merupakan aktivitas
yang sangat penting. Terutama dalam menghadirkan wajah politik yang ramah,
bertanggung jawab dan berwibawa.

Tantangan Dakwah Politik

Berbicara masalah politik dalam perspektif Islam maka tidak bisa
dilepaskan dari terminnologi ‘khilafah’. Sekalipun banyak dibahas dalam Kitab-
kitab para ulama, baik klasik maupun kontemporer namun kata ‘khilafah’ masih
belum banyak difahami oleh umat Islam sendiri. Hal ini disebabkan karena adanya
proses monsterisasi khilafah dan atau telah merangseknya faham sekulerisme dalam
tubuh umat Islam.

Pasca keruntuhan khilafah utsmaniah, umat Islam terpecah menjadi puluhan
negara (Hidayat, 2020).” Masing-masing negara memiliki ciri dan sistem politik

® Dalam Islam, tidak setiap muslim dapat menjadi pemimpin. Kepemimpinan tidak bisa hanya
dipegang oleh orang yang mau tetapi juga harus memiliki kemampuan. Secara objektif, syarat-syarat
yang harus dipenuhi yaitu :adil, mampu berijtihad/berpengatahuan, memiliki panca indra yang sehat,
memiliki organ tubuh yang sehat dan tidak cacat, memiliki gagasan yang cemerlang sehingga dapat
bermusyawarah, memiliki keberanian dan ksatria dan berasal dari suku Quraisy (Mawardi, 2016)

7 Setelah runtuhnya khilafah Utsmani, umat Islam terpecah menjadi banyak negara dengan sistem
republik. Penyebutan khilafah yang disematkan pada kepala negara tidak populer lagi. Prinsip-
prinsip khilafah tentu saja terlepas sama sekali karena ada perbedaan yang cukup signifikan antara
sistem khilafah dan republik (Hidayat, 2020).

167|Politik Islam Vol.2 No.2 (2023)



Politik Islam Vol.2 No.2 ; Hal 161 - 180
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

yang beragam. Akhirnya, umat Islam menjadi negara-negara kecil yang saling
bertentangan dengan latar belakang dan alasan yang bermacam-macam (Qardhawi,
2010). Sekalipun ada usaha-usaha untuk membangkitkan kembali kekhilafahan
namun hingga penelitian ini dilakukan belum ada satu usaha pun yang membuahkan
hasil.

Hal ini bisa disebabkan karena umat yang belum siap menerima gagasan ini
akibat ketidakfahaman terhadap konsep tersebut. Apalagi, semakin jauhnya umat
Islam dari era kekhilafahan membuat masyarakat kehilangan gambaran yang
objektif tentang khilafah, baik sejarah maupun dasar-dasar teologisnya.

Secara politik global, khilafah dianggap sebagai ancaman peradaban barat
(Fathin, 2022).8 Untuk itu, para sejarawan eropa, Kristen dan Yahudi serta orang-
orang sekuler yang memiliki rasa dengki terhadap Islam dan sejarahnya
menggunakan berbagai cara untuk menohok, mengaburkan dan meragukan apa
yang telah dilakukan oleh kekhilafahan Utsmani terutama pengabdiannya terhadap
Islam (As Shalabi, 2011). Tokoh utama yang sangat anti dengan khilafah adalah
Musthafa Kemal Attatur (Qardhawi, 2010)°. Dia berhasil mewujudkan
kebenciannya terhadap khilafah dengan mendirikan sebuah negara Turki modern di
atas reruntuhan khilafah yang diruntuhkan pada tahun 1924.

Sebagai penggantinya Kemal mencanangkan negara sekuler (Igbal, 2005)*.

Sebuah pandangan yang mengandung arti bahwa sistem hukum, akhlak dan

8 Bukan hanya barat, sebagian umat Islam pun dewasa ini merasa terancam dengan ajaran agamanya
sendiri. Hal ini bisa jadi disebabkan monsterisasi khilafah yang dilakukan oleh sebagian kalangan,
baik politisi maupun akademisi muslim itu sendiri dengan beragam kepentingan. Demonologi
khilafah merupakan upaya sistematis menumbuhkan khilafah phobia dan membasmi perjuangan
umat yang menyerukan untuk hidup dinaungan khilafah (Fathin, 2022).

® Sebelum keruntuhannya, khilafah sebagai sistem pemerintahan Islam merupakan satu kesatuan
yang tidak terpecah meskipun wilayahnya berada di daerah yang berbeda-beda yang sangat luas.
Orang Yahudi telah melakukan konspirasi dan memecah belah khilafah dan baru berhasil
meruntuhkannya dibawah kendali Mustafa Kemal at taturk. Keumudian orang-orang eropa
membagi negara-negara yang ada dibawah kendali kekhilafahan Utmani yang berhasil
ditumbangkan. Sehingga kemudian muncul negara-negara kecil yang tidak lagi memiliki ikatan
yang sama bahkan asasnya berubah menjadi kedaerahan, kesukuan dan kebangsaan (Qardhawi,
2010)

10 Selain Mustofa Kemal, pemikir sekuler yang mengguncangkan dunia Islam pada akhir-akhir masa
kekuasaan utsmani adalah Thaha Husain dan Ali Abdurrozieq. Namun, dibandingkan dua tokoh
tersebut Kemal yang paling berpengaruh. Sebab kemal bergerak secara praktis dalam menyebarkan
pikiran-pikiran sekulernya melalui kebijakan-kebijakan politiknya (Igbal, 2005)

168 |Politik Islam Vol.2 No.2 (2023)



Politik Islam Vol.2 No.2 ; Hal 161 - 180
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

pendidikan telah dilepaskan dari nilai-nilai Islam. Kemal juga memunculkan
prinsip dan budaya barat dalam masyarakat Turki. Untuk menancapkan gagasan
sekuler tersebut, Kemal bahkan memusuhi setiap orang yang tetap berjuang
menegakan ajaran Islam dalam kehidupan rakyat (Al-Bahy, 1999). Berbagai
pemikiran yang bertentangan dengan Islam ditonjolkan sehingga sedikit demi
sedikit agidah dan sistem sosial politik umat Islam semakin bergeser menuju
kebarat-baratan.

Pada perkembangannya, gagasan sekulerisme semakin tersebar di negeri-
negeri muslim. Tidak sedikit cendekiawan muslim dan para politisinya
terkontaminasi faham sekuler ini.'* Terutama setelah mereka berinteraksi dengan
peradaban barat. Mengambil tsagafah barat'? sembari melepaskan identitas dirinya
sebagai muslim (Ashalabi, 2011).2® Akibatnya, proses sekulerisasi terus berjalan
hingga saat ini untuk kepentingan pragmatis mereka.

Usaha barat dan kaum sekuler untuk menjauhkan kehidupan Islam
dilakukan dengan berbagai strategi, baik melalui pendidikan'* maupun kebijakan
politik (Husaini, 2015). Salah satunya dengan memutarbalikan sejarah dan
mengkader intelektual muslim untuk mendistorsi khilafah sebagai ajaran Islam.
Salah satu intelektual muslim pertama yang digaet untuk mendistorsi khilafah
adalah Ali Abdur Rozieq dengan bukunya yang berjudul ‘Al Islam wa Ushl Hukm.
Buku ini dinilai oleh majelis ulama al-azhar sebagai aib yang tidak mungkin keluar

11 Tokoh Indonesia yang dikenal sangat mengagumi Mustafa Kemal adalah presiden pertama
Indonesia, Soekarno. Bahkan ia sangat ingin Indonesia yang baru merdeka dapat menjiplak negara
sekuler ala Turki. Akan tetapi pandangannya ditentang oleh Muhamad Natsir.

12 Segala yang datang dari peradaban barat atau datang dari luar Islam dapat dibagi menjadi dua
yaitu : Hadhoroh idan madaniyah. hadhoroh berkaitan dengan pandangan hidup dan sistem hidup
tertentu yang bertentangan dengan aqidah Islam. kategori ini maka umat Islam wajib menolaknya.
Sementara madaniyah adalah produk peradaban yang bersifat fisik dan tidak ada kaitannya dengan
ideologi dan pandangan hidup tertentu. Kategori ini umat Islam boleh mengambilnya dari manapun,
seperti produk sains semisal HP, mobil dan sebagainya (an Nabhani, 2011).

13 Sebagian sejarawan muslim, termasuk di Arab banyak terkecoh dengan peradaban barat. Mereka
beranggapan awal sejarah Arab modern dimulai sejak kedatangan orang-orang Prancis di Mesir dan
Syam yang berhasil menghancurkan isolasi barat dan timur. Kemudian munculnya gerakan
nasionalis di Mesir dibawah kepemimpinan Muhamad Ali. Saat itu muncul pandangan yang
meremehkan jasa khilafah Utsmani yang pada masa sebelumnya banyak melakukan pembelaan
terhadap akidah dan ajaran Islam, dari serangan orang-orang Kristen Eropa (Ashalabi, 2011)

14 Snouck Hurgronce, sebagaimana dikutip Adian, pernah menulis bahwa pendidikan dan pelajaran
dapat melepaskan umat Islam dari genggaman Islam. Rekomendasi Snouck inilah yang tampaknya
digunakan oleh pihak-pihak yang ingin menjauhkan Islam dari umatnya (Husaini, 2015).

169|Politik Islam Vol.2 No.2 (2023)



Politik Islam Vol.2 No.2 ; Hal 161 - 180
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

dari seorang muslim, apalagi ulama. Lebih jauh, pertentangan para ulama al-Azhar
terhadap buku tersebut membuat Ali Abdur rozieq dicoret dari daftar ulama al-
azhar. Poin utama yang menimbulkan reaksi keras dari buku tersebut adalah
penolakan penulisnya terhadap sisitem khilafah (Nasution, 1996).

Sebagaimana dijelaskan sebelumnya bahwa kata ‘khilafah’, disamping
‘syariah’ merupakan istilah yang menakutkan dunia barat. Bahkan kata ini menjadi
sebuah kata yang diidentikan dengan kejahatan yang menakutkan. Dunia seolah
diingatkan akan bahaya laten yang dianggap ancaman global (global threth).
Kepercayaan barat tersebut tentu muncul tidak dengan sendirinya tapi melalui
proses dekontruksi sejarah yang panjang yang dilakukan oleh para intelektual barat
dan intelektual muslim yang terbaratkan.

Di Indonesia pun gagasan khilafah menemui berbagai penolakan dari umat
Islam sendiri (Syafrudin, 2018)*°. Khilafah dianggap berbahaya karena tidak paralel
dengan konsep pancasila. Membahayakan NKRI dan memecah belah umat.
Selanjutnya, penolakan itu diiringi pula dengan distorsi dan kriminalisasi terhadap
gagasan khilafah. Ibaratnya, seperti seorang da’i yang menyerukan untuk
mendirikan sholat. Bukannya menerima seruan tersebut tapi justru
mengkriminalisasi penyeru dan sholatnya itu sendiri. Itulah keadaan yang hari-hari
ini dirasakan oleh umat Islam. Padahal dalam buku-buku pelajaran di Madrasah
Aliyahdan buku figh telah ditetapkan kewajiban menegakan khilafah (Kementrian
Agama, 2016)?S,

Diskursus Konsep Khilafah

15 Dalam sebuah penelitian di Makasar, dilakukan wawancara terhadap 17 orang guru. 16 orang
diantaranya menolak khilafah dan 1 orang menerimanya. Alasan penolakannya karena menurut
mereka khilafah tidak terdapat dalam al-Qur’an dan hadits (Syafrudin, 2018). Sebuah pandangan
yang berangkat dari kurangnya literasi. Padahal pada buku mata pelajaran fikih MAN justru khilafah
dibahas pada bab khusus dan menyatakan kewajiabnnya. Dasar pengambilan hukum yang termaktub
dalam buku-buku figh tersebut tentu saja Al-Qur’an, hadits, ijma dan Qiyas.

16 Kurikulum fikih tahun 2013, disebutkan bahwa khilafah merupakan sistem pemerintahan yang
diatur berdasarkan syariat Islam. Sistem ini bersifat umum mengurusi urusan keagamaan dan
kenegaraan sekaligus sebagai pengganti rasulullah. Sebagaimana diketahui bahwa pasca hijrah ke
Madinah, posisi nabi bukan saja sebagai Nabi yang menyeru manusia pada Islam tapi juga
berkedudukan sebagai kepala negara yang mengatur urusan masyarakat dengan Islam. bahkan
disebutkan juga bahwa hukum khilafah merupakan fardhu yaitu fardhu kifayah (Kementrian Agama,
2016)

170|Politik Islam Vol.2 No.2 (2023)



Politik Islam Vol.2 No.2 ; Hal 161 - 180
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

Usaha-usaha untuk mendistorsi bahkan memfitnah khilafah sebagai ajaran
Islam terus dilakukan oleh berbagai kalangan (Muhamad, 2015). Sekalipun
demikian, tidak sedikit pula umat Islam melakukan gerakan masif secara intelektual
untuk mengcounter proses dan usaha pendistorsian tersebut.

Berikut ini beberapa isu teologis dan politik tentang usaha pengaburan
khilafah sebagai ajaran Islam.

Pertama, Khilafah, antara persoalan agidah dan syariah

Dalam sebuah opini, tertulis bahwa bagi ahlus sunah wal jama’ah, khilafah
merupakan persoalan furu’. Konsep ini berbeda dengan syiah yang memasukan
khilafah sebagai persoalan ushul (pokok). Maka, penulis opini itu kemudian
mempertanyakan ‘anda bagaimana sih, soal aqidah syiah mau diganyang, tapi soal
khilafah kok seperti melebihi syiah’ (Kemenag, 2022). Logikanya, bila anda
meyakini khilafah sebagai ajaran Islam berarti seharusnya beragidah seperti agidah
syiah.

Padahal, tidak dimasukannya khilafah dalam pembahasan agidah bukan
berarti bahwa khilafah tidak penting. Ibadah yang dianjurkan oleh Islam seperti
sholat, zakat, puasa, haji, berkata jujur, tawadhu dan tidak sombong, semua tidak
dibahas dalam bab agidah tetapi masuk dalam bahasan akhlak, syariah atau figh.
Sekalipun demikian, tidak seorang muslim pun yang beranggapan bahwa sholat dan
seterusnya itu tidak penting.

Bahkan, sekalipun tidak masuk dalam persoalan agidah, sikap menolak dan
mengingkari kewajiban yang bersifat qath’i dapat menyebabkan aqidah menjadi
rusak dan ternoda bahkan murtad. Misalnya, anggapan dan keykainan seseorang
muslim bahwa sholat tidak wajib. Anggapan demikian dari seorang muslim yang
tumbuh dan berkembang dalam masyarakat muslim dan mengetahui kewajiban
sholat secara menyeluruh, kemudian mengingkari hukum kewajibannya dan
menolak kewajiban tersebut, pengadilan Islam berhak menetapkan kekufuran dan
kemurtadannya dari Islam (Jed, 2021). Kutipan ini tentu bukan menetapkan bahwa
muslim yang menolak khilafah menjadi murtad karena menghukumi kemurtadan
seorang muslim bukan perkara yang mudah dan remeh.

Kutipan ini hanya ingin menunjukan bahwa perkara syariah pun tidak kalah
171|Politik Islam Vol.2 No.2 (2023)



Politik Islam Vol.2 No.2 ; Hal 161 - 180
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

pentingnya dengan agidah. Tidak bisa difahami bahwa hukum syariat bisa
diremehkan hanya karena bukan persoalan agidah. Kenyataannya, menolak atau
mengingkari hukum syariah yang qath’i dapat menyebabkan kemurtadan seorang
muslim.

Memang terdapat perbedaan paradigma antara golongan ahlus sunah dan
syiah teruatama pada aspek legalitas seorang khalifah. Dalam pandangan syiah,
khilafah atau imamah termasuk rukun agama dan pondasi Islam (Shihab, 2017).
Karena dianggap persoalan akidah, menurut mereka, maka Nabi tidak mungkin lalai
dalam menentukan siapa yang menjadi khalifah dan tidak mungkin
menyerahkannya pada umat.

Sang imam inilah yang terjaga dari dosa besar dan dosa kecil. Mereka
menetapkan Ali bin Abi Thalib sebagai khalifah yang ditunjuk Nabi berdasarkan
nash-nash yang mereka nukil dan tafsirkan sesuai pendapat mereka. Akan tetapi,
menurut Ibnu Khaldun, nash-nash yang mereka gunakan tidak dikenal para ahli
hadits dan penukil syariat karena kebanyakan diantaranya palsu dan atau sanadnya
rusak (Lathif, 2016). Karena itu, dalil-dalil tersebut tidak kuat untuk dijadikan
sebagai argumentasi.

Syiah membedakan antara imamah dan khalifah. Seorang khalifah belum
tentu menjadi imam sebab imam memiliki kriteria bebas dari dosa (ma’shum)
sebagaimana Nabi. Oleh sebab itu, kelompok syiah sepakat bahwa Ali bin Abi
Thalib adalah khalifah sekaligus imam. Sementara sebelum Ali bin Abi Thalib yaitu
Abu Bakar, Umar dan Utsman semuanya merupakan khalifah tetapi bukan imam
(Amini, 2005). Imamah memiliki kedudukan lebih sakral dari pada khilafah sebab
khilafah hanya melingkupi jabatan politik saja sedangkan imamah melingkupi
seluruh ranah kehidupan, agama dan politik.

Pendapat syiah ini dibantah oleh para ulama termasuk Syekh Abu Zahra,
ulama sunni. Menurutnya, imamah disebut juga khilafah. sebab yang menjadi
khalifah adalah penguasa tertinggi bagi umat Islam yang menggantikan rasul SAW.
Khalifah disebut juga imam (pemimpin) yang wajib ditaati. Manusia berjalan
dibelakangnya, sebagaimana manusia sholat dibelakang imam (as Salus, 1997).

Sementara menurut ahlu sunah, khilafah merupakan kewajiban syar’i yang
172|Politik Islam Vol.2 No.2 (2023)



Politik Islam Vol.2 No.2 ; Hal 161 - 180
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

sangat penting. Umat Islam wajib membai’at seorang khalifah untuk menegakan
hukum-hukum syariah, membela yang lemah dan tertindas. Akan tetapi, syariah
tidak menetapkan sosok yang akan diangkat menjadi khalifah. Dengan kata lain,
ikhwal hukum khilafah atau imamah, mayoritas ulama ahlus sunah telah bersepakat
bahwa kekhalifahan merupakan perkara umum yang urusannya diserahkan kepada
umat atau kepada ahlu halli wal agd (dewan permusyawaratan). Mereka diberikan
hak untuk menetapkan atau memilih siapa saja yang patut menjadi khalifah dan
memenuhi syarat-syaratnya. Kekhalifahan termasuk fardhu kifayah, sama seperti
jihad dan menuntut ilmu (Mawardi, 2016).

Sekalipun demikian, sebagian kelompok yang mengklaim diri sebagai ahlus
sunah justru mengingkari kewajiban khilafah. Menurut pendapat yang tersebar,
khilafah yang dimaksudkan dalam al-Qur’an bukanlah khilafah dengan pengertian
politik melainkan pengelola bumi. Sementara menurut para ulama, khususnya
pengkaji siyasah syariyah, mereka mengidentikan persoalan khilafah sebagai
persoalan yang tidak dapat dipisahkan dari politik. Lebih dari itu, khilafah bahkan
didefinisikan secara politik. Imam Mawardi, misalnya, menjelaskan khilafah secara
fungsional bahwa tanpa ada seorang khalifah tentu kehidupan mereka akan diliputi
dengan anarkis dan amoral yang tidak bermartabat (Mawardi, 2016). Hal ini
dikarenakan khilafah adalah sistem kepemimpinan umum bagi umat Islam
diseluruh dunia yang mengatur manusia dengan hukum-hukum Islam.

Gamblangnya penjelasan tentang wajibnya khilafah tidak mungkin tidak
diketahui oleh orang-orang yang dikenal sebagai ustadz atau cendekiawan muslim.
Maka menolak kewajiban tersebut disinyalir bukan berdasarkan pada kebodohan
tapi kepentingan politik sesaat. Mereka akan merubah pandangannya seiring
dengan perubahan sosial dan politik yang ada.

Dengan demikian, memahami sebuah ucapan, fatwa dan pemikiran
keagamaan haruslah hati-hati. Diperlukan kejernihan pikiran dan hati. Tidak
terkontaminasi oleh prasangka dan gempuran narasi sebagian media yang tidak
bertanggung jawab akan kebenaran sebuah ilmu.

Kedua, Diskurus Terminologi Khilafah dalam Al-Qur’an

Khilafah sebagai ajaran Islam, menurut sebagian pendapat, tidak terdapat
173|Politik Islam Vol.2 No.2 (2023)



Politik Islam Vol.2 No.2 ; Hal 161 - 180
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

dalam Al-Qur’an. Karena itu, khilafah tidak layak difahami sebagai kewajiban yang
penting dalam Islam. Menurut pendapat ini, tidak ada istilah khilafah dalam al-
Qur’an. Tidak ada istilah khilafatullah fil ardh. Dan hanya dua kali al-Qur’an
menggunakan istilah khalifah yaitu yang ditunjukan pada Nabi Dawud dan Nabi
Sulaiman. Untuk menguatkan pendapat ini kemudian dikutip ayat al-Qur’an
berikut:

‘Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada Para Malaikat: "Sesungguhnya aku
hendak menjadikan seorang khalifah di muka bumi. (QS Al Bagarah, 30)

Konteks ayat ini, menurut pendapat diatas, berkenaan dengan penciptaan
Nabi Adam. Ini artinya Nabi Adam dan keturunannya telah Allah pilih sebagai
pengelola bumi. Penggunaan istilah khalifah disini berlaku untuk setiap anak cucu
Adam (Hosen, 2020). Dengan demikian, pendapat ini seakan ingin menegaskan
bahwa khilafah merupakan prediket yang diberikan Allah kepada anak cucu Adam
sebagai pemakmur bumi.

Sebagian penolak ajaran khilafah banyak menggunakan ayat ini sebagai
argumen (Abdurozieq, 1998).1 Menurut pendapat golongan ini pula, produk
pemikiran dan praktik khilafah tidaklah baku. Bukti ketidakbakuannya adalah tidak
ada sistem khilafah yang diikuti secara konsisten oleh mujtahid manapun (Mahfud,
2020).

Untuk memenuhi amanah akademik tentu wajib bagi siapapun untuk
melihat atau membaca keseluruhan makna dari ayat tersebut terutama dari para ahli
tafsir yang representatif. Setidaknya diperlukan sebagai pembanding atau perluasan
wawasan terhadap ayat tersebut. Benar, tanpa bantuan seorang mujtahid, Al-Qur’an
akan sulit atau rentan disalahfahami untuk diterjemahkan dalam kehidupan nyata
sehari-hari. Hal ini disebabkan tidak adanya penjelasan tentang bagaimana syariah
tersebut diamalkan. Untuk itu, kiranya perlu dikemukakan disini bagaimana
pendapat para ulama mujtahid, baik salaf maupun khalaf tentang khilafah.

Setelah membahas berbagai pandangan ulama, ulama kontemporer, Prof.

17 Ali Abdurrozieq memiliki pendapat yang kemudian banyak dikutip oleh para penentang khilafah
dari dahulu hingga saat ini. menurutnya meskipun ada kata khilafah dalam al-Qur’an namun ia tidak
digunakan dalam pengertian politik (Abdurozieq, 1998).

174|Politik Islam Vol.2 No.2 (2023)



Politik Islam Vol.2 No.2 ; Hal 161 - 180
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

Dr. Wahbah Az Zuhaili, menyimpulkan bahwa ada dua pendapat mengenai maksud
khalifah pada ayat 30 surat al-Bagarah diatas. Pertama khalifah adalah Adam as.
Sementara yang dimaksud firman-Nya : ‘mengapa engkau akan menjadikan
(khalifah) di bumi orang yang akan membuat kerusakan padanya’ adalah anak cucu
Adam, bukan Adam sendiri. Kedua, ayat ini menjadi dasar dalam masalah
pengangkatan seorang khalifah yang wajib ditaati, disetujui oleh seluruh rakyat dan
dilaksanakan keputusan-keputusan hukumnya.

Cara pengangkatan kepala negara/khalifah ada tiga yaitu : pertama,
penunjukan oleh kepala negara sebelumnya, sebagaimana Nabi menunjuk Abu
Bakar, secara isyarat dan Abu Bakar menunjuk Umar. Kedua, pemilihan yang
dilakukan oleh sekelompok orang, sebagaimana dilakukan Umar. Ketiga, ijma
ahlul halli wal aqdi (Az Zuhaili, 2021).

Imam Syaukani menegaskan bahwa mayoritas ulama berpendapat imamah
(khilafah) adalah wajib. Ini merupakan pendapat dari berbagai aliran yang ada di
dunia Islam seperti itrah (ahlul bait), mayoritas muktazilah dan asy’ariyah. Seluruh
golongan ini menyatakan bahwa khilafah merupakan kewajiban syar’l (As Syaukani,
1994)

Pendapat senada diungkapkan oleh ulama mutaakhirin seperti Syaikh Abu
Zahrah dalam kitabnya Tarikh Mdzahib al Ismlamiyah, h. 88. Dr. Dhiauddin Rais
dalam Islam wal Khilafah, syekh Tagiyudin an Nabhani dalam kitab syakhsiyah al
Islamiyah, Dr. Muhamad al Khalidi dalam kitabnya Qawaid Nizam fi al Islam dan
banyak para ulama lainnya. Lebih dari itu, beberapa ulama nusantara pun menulis
dalam buku-bukunya yang sempat menjadi rujukan umat Islam Indonesia tentang
wajibnya khilafah.

Ketiga, Konsep Khilafah dan Kerukunan Umat Beragama

Dalam bidang sosial, khilafah dituduh akan memecah belah kehidupan
bangsa dan toleransi antar umat beragama. Menurut mereka, konsep khilafah bila
diterapkan akan menimbulkan benturan antar kelompok di Indonesia dan
mengancam kelangsungan NKRI (Mudzhar, 2022).

Secara teologis, anggapan semacam ini merupakan bentuk tuduhan terhadap

ajaran Islam yang cukup serius. Bahwa seakan-akan ajaran Islam bila

175|Politik Islam Vol.2 No.2 (2023)



Politik Islam Vol.2 No.2 ; Hal 161 - 180
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

diimplemetasikan akan menghasilkan kekacauan dalam kehidupan masyarakat.
Padahal sebagaimana penelitian yang dilakukan oleh Zabinullah, seorang Magister
dari Universitas Iqra Islamabad, dalam laporan yang dipublikasikan Eurasia
Review menjelaskan alasan menguatnya umat Islam ingin mendirikan negara
Islam/khilafah masa kini disebabkan muslim memiliki masa lalu yang mulia dengan
kemajuan pemerintahan, teknologi, sosial dan budaya (Republika, 2022). Artinya,
disamping didasarkan pada keyakinan teologis, dakwah khilafah juga didasarkan
pada pemahaman fakta historis masa lalu ketika dunia ada dalam naungan Islam.

Narasi penolakan khilafah dengan berbagai tuduhan tersebar diberbagai
media. Termasuk tuduhan akan memecah belah bangsa dan masyarakat. Narasi-
narasi tidak bertanggung jawab semacam ini justru yang berpotensi memunculkan
kegaduhan baru di tengah masyarakat. Bila komunikasi antara pihak yang pro dan
kontra disumbat dengan narasi yang sifatnya menuduh maka kedamaian akan sulit
terbangun. Sekalipun demikian, dalam konteks akademis, sebenarnya tidak seluruh
benturan bermakna negatif, ada juga yang positif. Karena itu perlu dilihat konteks
benturan yang terjadi terkait gagasan khilafah ini. Masalahnya, narasi tentang
radikalisme dan khilafah kerap disuarakan secara sepihak. Mereka menuding
gerakan radikal tidak toleran dan sulit diajak dialog. Walaupun pada faktanya,
pihak-pihak yang yang melontarkan narasi inilah justru yang bersifat ekslusif dan
enggan menyelesaikan berbagai persoalan tersebut diruang akademik.

Secara sosilogis, bila benturan yang dimaksud adalah benturan fisik maka
selayaknya hal tersebut tidak terjadi. Diperlukan klairifikasi terhadap realitas sosial
yang ada tentang bentuk benturan tersebut. Bila dakwah menyebarkan gagasan
khilafah dilakukan dengan cara memaksa melalui kekuatan senjata, misalnya, maka
bisa saja memunculkan benturan yang bersifat fisik. Kenyataannya, di Indonesia ini
tidak ada satu pun umat Islam yang menggunakan cara-cara kekerasan untuk
memaksakan gagasan khilafahnya. Dengan demikian, tuduhan bahwa gagasan
khilafah akan mengundang terjadinya perpecahan dan ancaman justru merupakan
narasi yang mengundang perpecahan.

Bila yang dimaksud adalah benturan pemikiran maka hal tersebut
merupakan sebuah keniscayaan. Beda kepala, beda pemikiran. Dan ini terjadi pada
176 |Politik Islam Vol.2 No.2 (2023)



Politik Islam Vol.2 No.2 ; Hal 161 - 180
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

semua bidang, baik bidang pendidikan, sosial, budaya maupun politik. Disinilah
pentingnya mengimplementasikan musyawarah dan diskusi sebagai jalan untuk
menyelesaikan diskursus pemikiran dan perbedaan. Seluruh perbedaan dapat
dibawa keranah diskusi dan perdebatan. Itulah bentuk komunikasi yang harusnya
ditumbuhkan di tengah kehidupan masyarakat.

Dalam teori komunikasi politik, bentuk kegiatan diskusi atau perdebatan
adalah menyediakan dan saling tukar pendapat yang didasarkan pada fakta dalam
tatanan kehidupan masyarakat. Diskusi dilakukan untuk persetujuan atau
menyelesaikan perbedaan pendapat mengenai masalah publik. Dengan diskusi
mampu memunculkan bukti-bukti yang relevan yang diperlukan untuk kepentingan
umum (Muslimin, 2018). Sehingga, dengan demikian, tidak akan muncul
stigmatisasi terhadap pemikiran atau kelompok berbeda dengan sebutan-sebutan
yang terkesan menyudutkan. ltulah sebabnya penting untuk menghidupkan budaya
akademik yang mengedepankan tabayyun dan diskusi ilmiah.

Apalagi, narasi radikalisme bukanlah istilah Islam tapi merupakan istilah
yang datang dari barat kemudian dipropagandakan serta dipompakan dalam tubuh
umat Islam. Dan celakanya tidak sedikit umat Islam yang termakan propaganda
radikalisme untuk menyudutkan kelompok Islam yang lain (Al Adam, 2022). Bila
dikatakan bahwa narasi ini dibangun untuk membangun pemikiran yang damai dan
toleran maka narasi radikalisme justru akan merusak keharmonisan antar sesama
warga negara khususnya umat Islam.

Dalam sejarah yang ditulis oleh ulama Islam maupun sebagian orientalis,
jelas menunjukan bahwa hubungan baik antar agama, yang dalam istilah modern
disebut toleransi, justru terjadi pada era kekhilafahan. Hal ini berdasarkan pada dua
hal :

Pertama, doktrin teologis Islam yang melarang ada pemaksaan dalam
agama. sekalipun Islam merupakan agama dakwah namun prinsip-prinsip dakwah
dalam al-Qur’an mengajarkan untuk berdakwah secara hikmah, keteladanan yang
baik dan berdebat secara ahsan. Islam memberikan hak kepada non muslim untuk
beragama dan menjalankan keyakinannya yang berbeda dengan Islam. bahkan pada
masa khalifah ar rasyidin, orang-orang nasrani mengerjakan ibadah dan
177|Politik Islam Vol.2 No.2 (2023)



Politik Islam Vol.2 No.2 ; Hal 161 - 180
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

menjalankan simbol keagamaan mereka dengan aman (Basya, 2008).

Kedua, fakta historis menunjukan bahwa sejarah khilafah yang dituduh
berdarah-darah oleh para pembencinya justru diakui sebagai masa yang sangat
bersahabat dengan umat agama lain. Pengakuan seorang sejarawan dan filsuf
modern dari barat yaitu Will Durent mengatakan dalam bukunya, sebagaimana
dikutip Toha bahwa ‘ahlu dzimmah yang terdiri dari umat Kristen, Zoroaster,
Yahudi dan Sabean sangat menikmati kebebasan beragama mereka yaitu masa
Umayah. Suatu keadaan yang tidak didapati di negara-negara Kristen waktu itu.
Mereka mendapatkan jaminan keamanan rumah-rumah ibadah mereka dan
mendapatkan kebebasan menjalankan syariat agama mereka (Toha, 2005).

SIMPULAN

Dakwah politik artinya menyampaikan pesan-pesan politik Islam untuk
mengatur seluruh aspek kehidupan. Untuk itu, dakwah semacam ini hendaknya
dipandang sebagaimana dakwah Islam pada umumnya yang menyampaikan ajaran
tentang agidah, sholat, puasa dan sebagainya. Justru yang terpenting dalam aktivitas
dakwah adalah : Pertama, memiliki argumen teologis yang kuat. Artinya dakwah
yang disampaikan tidak bertentangan dengan ajaran Islam. Kedua, dakwah
hendaknya dilakukan dengan metode yang sudah digariskan oleh al-Qur’an dan
Nabi Muhamad saw sebagai role model, yaitu : dengan hikmah, keteladanan dan
perdebatan yang baik.

Pemikiran sekuler yang mendominasi dunia Islam membuat dakwah politik
menemukan tantangannya sendiri. Karena itu, materi politik dalam dakwah
bukanlah hal yang mudah untuk disampaikan. Akan banyak tantangan dan
hambatan yang menyertainya. Untuk itu, diperlukan hati yang lapang, jiwa yang
ikhlas dan kecerdasan pikiran yang memadai. Dengan demikian, setiap tantangan

yang menghadang dapat dihadapi dengan argumentasi yang baik.

DAFTAR PUSTAKA

Abas, Dr., M.PA, Birokrasi dan Dinamika Politik Lokal, Yogyakarta, Lontar
Mediatama, 269

178 |Politik Islam Vol.2 No.2 (2023)



Politik Islam Vol.2 No.2 ; Hal 161 - 180
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

Abdurozieq, Ali Al Islam wa Ushl Hukm, Mesir, Shirkah Musakamah, tt

Al-Bahy, Muhamad, Dr. Masa Depan Islam, Jakarta, Yayasan al Mukmin, 1999

Al Hamdi, Ridho, Kuasa Padat Modal, Yogyakarta, Penerbit Basabasi, 2022

Al Qardhawi, Yusuf, Figih Jihad, Jakarta, Cakrawala Publisihing, 2010

Al Qardhawi, Yusuf, Figih Jihad Jilid 3, Jakarta, Cakrawala Publisihing, 2010

Amini, Ibrahim, Para Pemimpin Teladan, Jakarta, Al Huda, 2005

An Nabhani, Tagiyudin, Peraturan Hidup dalam Islam, Bogor, Pustaka Thoriqul
Izzah, 2011

Anwar, Syamsul, Prof. Dr. Studi Hukum Islam Kontemporer, Yogyakarta, UAD
Press, 2001

Al Qarni, Aidh, Dr., Laa Tahzan, Jakarta, Qisthi Press, 2016

As Salus, Ali Dr, Imamah dan Khalifah dalam Tinjauan syar’i, Jakarta, Gema
Insani Press, 1997

As Shalabi, Muhammad, Bangkit dan Runtuhnya Kekhilafahan Utsamaiyah,
Jakarta, Pustaka Al Kautsar, 2011

Ashalabi, Muhammad, Prof. Dr. Ali Bangkit dan Runtuhnya Khilafah Utsmaniyah,
Jakarta, Pustaka al Kautsar, 2011

As Syaukani, Nailul Al Awthor, jilid V111, Asyifa, 1994

Az Zuhaili, Wahbah, Prof. Dr., Tafsir Al Munir, Jilid 1,Jakarta, Gema Insani, 2021

Bachtiar, Tiar Anwar, Pertarungan Pemikiran Islam di Indonesia, Jakarta Pustaka
al-Kautsar, 2017

Basya, Hassan Syamsi, Dr. Kubisikan Pesan Cinta Padamu, Jakarta, Mirgat, 2008

Day, Syamsul Bahri, Hubungan Politik dan Dakwah, Mediator, VVol. 6, No. 1, 2005

Fauzan, Shaleh bin, Ringkasan Fikih Islam, Ibadah dan Muamalah, Penerbit Anak
Hebat Indonesia, tt

Hasbullah, Bakri, Pokok-Pokok Agama Islam, Solo, Siti Syamsiyah, 1961

Hosen, Ibrahim, Prof. KH. dan Nadirsyah Hosen, Ngaji Fikih, Pemahaman
Tekstual dengan Aplikasi Kontekstual, Yogyakarta, 2020

Husaini, Adian, Pendidikan Islam, Membentuk Manusia Berkarakter, Jakarta,
Cakrawala Publishing

Ibnu Nizar, Imam Ahmad, Membedah Pemikiran Agama Dan Filsafat,
Yogyakarta, Bintang Pustaka Madani, 2020

Igbal, Muhamad, Pemikiran Politik Islam, Jakarta, Kencana, 2005

Jed, Ahmad, Panduan Lengkap Sholat Wanita, Depok, Kaysa Media, 2021

Kementrian Agama 2016, Fikih Madrasah Aliyah Kelas 12, Jakarta, Direktorat
Pendidikan Madrasah, 2016

Khalaf, Abdul Wahab, Ijtihad Dalam Syariat Islam, Jakarta, Pustaka Al Kautsar,
2015,

Khalaf, Abdul Wahab, lImu Ushul Figh, Jakarta, Rineka Cipta, 2012

179|Politik Islam Vol.2 No.2 (2023)



Politik Islam Vol.2 No.2 ; Hal 161 - 180
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

Lathif, Abdussyafi’i Muhamad Abdul, Prof. Dr. Bangkit dan Runtuhnya Khilafah
Bani Umayah, Jakarta, Pustaka Al Kautsar, 2016

Mawardi, Imam, Ahkam As Sulthaniyah, Jakarta, Qisthi Press, 2016

May, Rollo, Manusia Mencari Dirinya, Yogyakarta, Basabasi, 2019

Muhamad, Reno , ISIS Kebiadaban Konspirasi Global, Naora Books, 2015

Muhtadi, Burhanuddin, Kuasa Uang, Jakarta, Kepustakaan Populer Gramedia,
2020, 1

Muslimin, Khoirul, Buku Ajar Komunikasi Politik, Jepara, UNISNU Press

Nasution, Harun, Islam dan Pembaharuan, Jakarta, Bulan Bintang, 1996

Nurhasyim, Moch. Seperti Membuka Kodak Pandora, Catatan Kritis Anomali
Politik di Era Perubahan, Guepedia, 2020

Syafrudin, Didin, Prof. Dr, Potret Guru Agama, Pandangan Tentang Toleransi dan
Isu-isu Keagamaan, Jakarta, Kencana, 2018

Shihab, Umar, Beda Madzab, Satu Islam, Jakarta, PT Elex Media Komputindo,
2017

Zulkifli, Pemikiran Politik Islam, Studi Pemikiran Abdullah Ahmed Tentang Relasi
dan Negara, Tangerang, Pustakapedia, 2020

180|Politik Islam Vol.2 No.2 (2023)



