Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

PERAN PESANTREN DALAM PEMBENTUKAN
KESADARAN POLITIK ISLAM DI INDONESIA

THE ROLE OF ISLAMIC BOARDING SCHOOL IN FORMING
ISLAMIC POLITICAL AWARENESS IN INDONESIA

Giofani Hutri Engzelli S!, Frans Tory Damara Pradipta?, Raihan Azaki®
Tharischa Zulkarnain*, Ameliaanam®

tUniversitas Bangka Belitung
giofanihutriengzelli@gmail.com

2Universitas Bangka Belitung
franstorydamara@gmail.com

3Universitas Bangka Belitung
raihanazaki@gmail.com

4Universitas Bangka Belitung
zulkarnain@gmail.com

SUniversitas Bangka Belitung
ameliaanam@gmail.com

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis fungsi pesantren sebagai institusi pendidikan Islam
dalam mengembangkan kesadaran politik Islam di Indonesia. Dalam masyarakat yang didominasi
oleh muslim, pesantren memiliki peran yang lebih luas daripada sekadar lembaga pendidikan agama.
Mereka juga berfungsi sebagai agen sosialisasi politik, dengan memberikan pengajaran tentang
nilai-nilai demokrasi, toleransi, dan kepemimpinan. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif
deskriptif dan analisis pustaka, artikel ini menyelidiki berbagai aktivitas yang meliputi diskusi kitab
kuning, forum khitabiyah, praktik demokrasi internal, serta kajian Bahts Al-Masail. Aktivitas-
aktivitas tersebut berkontribusi secara signifikan dalam pembentukan pemikiran politik di kalangan
santri secara alami. Peranan kiai sangat penting dalam memperkokoh keberadaan pesantren sebagai
tempat yang berfungsi untuk membentuk karakter politik yang moderat dan memiliki sikap kritis.
Walaupun demikian, pesantren kini menghadapi sejumlah tantangan sebagai dampak dari arus
modernisasi dan perkembangan era digital. Oleh karena itu, diperlukan reformasi dalam kurikulum
serta peningkatan literasi politik di kalangan santri. Penelitian terbaru mengungkapkan bahwa
pesantren memainkan peran penting dalam meningkatkan kesadaran politik di kalangan umat Islam
dengan cara yang demokratis dan inklusif. Hal ini dilakukan sambil tetap mengedepankan etika serta
nilai-nilai dalam ajaran Islam.

Kata kunci: Pesantren, Politik Islam, Kesadaran Politik, Pendidikan Politik, Santri.

Abstract

This research aims to analyze the role of pesantren as an Islamic educational institution in
developing Islamic political awareness in Indonesia. In a society dominated by Muslims, pesantren
play a broader role than merely being religious educational institutions. They also function as
agents of political socialization, providing teachings on the values of democracy, tolerance, and
leadership. Using a descriptive qualitative approach and literature analysis, this article investigates

90| Politik Islam Vol.4 No.1 (2025)


mailto:giofanihutriengzelli@gmail.com
mailto:franstorydamara@gmail.com
mailto:raihanazaki@gmail.com
mailto:zulkarnain@gmail.com
mailto:ameliaanam@gmail.com

Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

various activities including discussions of classical texts, khutbah forums, internal democratic
practices, and the study of Bahts Al-Masail. These activities significantly contribute to the natural
formation of political thought among students. The role of kiai is crucial in strengthening the
existence of pesantren as places that shape moderate political character and critical attitudes.
Nevertheless, pesantren currently face several challenges as a result of modernization and the
developments of the digital era. Therefore, reforms in the curriculum and an increase in political
literacy among students are necessary. Recent research reveals that pesantren play an important
role in enhancing political awareness among Muslims in a democratic and inclusive manner, while
still prioritizing ethics and values in Islamic teachings.

Keywords: pesantren, Islamic politics, political awareness, political education, santri.

PENDAHULUAN

Politik Islam dapat dipahami sebagai perwujudan pelaksanaan seluruh syariat
Islam dan keyakinannya dalam upaya memimpin dan mengelola pemerintahan.
Politik Islam tidak akan dapat berjalan dengan baik apabila unsur-unsur pentingnya
tidak saling mendukung. Salah satu komponen yang memiliki peran krusial dalam
tercapainya politik Islam adalah ulama. Mereka memberikan kontribusi yang sangat
besar dalam menjaga akidah politik negeri ini agar selalu sesuai dengan syariat dan
aturan Islam . Tanpa keterlibatan aktif para ulama, tujuan politik Islam akan sulit
tercapai. Oleh karena itu, kerjasama dan sinergi antar ulama serta komponen politik
lainnya sangat diperlukan untuk mengarahkan negara ke arah prinsip-prinsip Islam
yang benar.

Indonesia sebagai negara yang mayoritas penduduknya beragama Islam,
diharapkan selalu memiliki pemimpin yang berlandaskan pada nilai-nilai Islam.
Pemimpin diharapkan mampu menegakkan keimanan kepada Tuhan Yang Maha
Esa dan menempatkan kepentingan rakyat sebagai prioritas utama. Tentu saja,
capaian tersebut dapat diraih melalui keseimbangan peran para ulama dalam
senantiasa membimbing dan memberikan kritikan kepada pimpinan sesuai dengan
norma-norma syariat dan agidah. Hal ini ditujukan kepada para pemimpin
pemerintahan untuk menciptakan pemimpin yang berdasarkan pada nilai-nilai
Islam .

Dalam dunia politik, menjaga dan mengendalikan kebijakan para penguasa
sangatlah penting, terutama ketika berhadapan dengan pihak oposisi. Cendekiawan
memiliki dua peran. penting yang sangat signifikan. Pertama, berdasarkan tingkat

keilmuannya, ulama seharusnya berfungsi sebagai pencerah dalam pemikiran umat.

91| Politik Islam Vol.4 No.1 (2025)



Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

Kedua, sosok ini berperan sebagai panutan umat, khususnya dalam hal keteladanan
moral yang diajarkan dan dicontohkan oleh para ulama kepada masyarakat. Peran
ulama sering kali memiliki dampak signifikan terhadap kemajuan masyarakat.

Banyak orang berpendapat bahwa berbagai hal tidak memiliki dampak
terhadap keadaan masyarakat. Keberlangsungan suatu negara dapat terancam jika
salah satu elemen kunci, yaitu warganya, mengalami dampak kerusakan yang
signifikan. Al-Ghazali menjelaskan bahwa kerusakan yang dialami oleh
masyarakat, atau raiyyah, diakibatkan oleh kebobrokan para pemimpin, yang
dikenal sebagai umara. Selanjutnya, kerusakan para pemimpin itu sendiri berakar
dari kehampaan yang terjadi di kalangan ulama atau ilmuwan. Kondisi buruk yang
menimpa para ulama sering kali disebabkan oleh penghimpunan kekayaan dan
posisi sosial. Dengan demikian, keadaan umat Islam sangat tergantung pada peran
dan integritas ulama dalam masyarakat.

Apabila di tengah-tengah masyarakat terdapat banyak ulama, maka umat akan
menerima hidayah dan petunjuk, yang pada gilirannya akan membawa perbaikan
dalam kehidupan umat tersebut. Di sisi lain, apabila jumlah ulama terus menurun,
maka umat akan semakin terasing dari petunjuk dan cahaya hidayah. Hal ini akan
berdampak negatif pada kualitas kehidupan, menyebabkan berbagai masalah dan
kerusakan dalam masyarakat. Pesantren merupakan sebuah institusi yang
menyimpan banyak fenomena menarik untuk dianalisis dan diteliti.

Berbagai dinamika kehidupan dan pembelajaran dapat ditemukan pada
pesantren, menjadikannya objek kajian yang sangat menarik. Terdapat berbagai
aspek dalam perilaku masyarakat yang mencakup psikologi, pendidikan, serta tidak
mengabaikan sudut pandang politik. Tidak mengherankan jika saat ini banyak
penelitian yang mengeksplorasi keterlibatan pesantren dalam dunia politik. Politik
Indonesia saat ini menunjukkan keberagaman yang signifikan, terutama terlihat dari
banyaknya anggota legislatif dan pemimpin pemerintahan yang berasal dari latar
belakang pesantren. Keberadaan alumnus pesantren dalam dunia politik semakin
mengukuhkan peran penting lembaga pendidikan Islam ini dalam membentuk
pemimpin masa depan.

Di pondok pesantren, para santri tidak hanya sekadar menerima pendidikan
92| Politik Islam Vol.4 No.1 (2025)



Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

mengenai ilmu agama Islam. Mereka juga diajarkan berbagai keterampilan, seperti
menulis, manajemen diri, dan kemampuan hidup yang esensial. Selain itu,
penanaman akhlak, kepercayaan diri, kemandirian, penguasaan bahasa asing, serta
pemahaman tentang kitab-kitab agama dan nilai-nilai kesederhanaan juga menjadi
bagian integral dari proses belajar di sana. Bahkan, dasar-dasar politik pun turut
diperkenalkan, mempersiapkan santri untuk menghadapi tantangan kehidupan yang
lebih luas. Dalam pembahasan sebelumnya mengenai fenomena yang terdapat di
pesantren, perlu dicatat bahwa ukuran keberhasilan di lingkungan tersebut tidak
memiliki patokan atau standar yang seragam. Setiap pesantren memiliki
karakteristiknya sendiri, dan perbedaan ini sangat dipengaruhi oleh niat serta usaha
yang dilakukan oleh santri masing-masing.

Dalam lingkungan pesantren, terdapat suatu sistem yang menunjukkan
tingkatan terendah dalam penguasaan ilmu yang saling terkait, di mana Kiai
berperan sebagai pusat dari struktur pondok pesantren tersebut. Kiai adalah figur
yang menyediakan fondasi bagi suatu sistem. Kedua, para santri yang mendalami
ilmu pengetahuan agama Islam di bawah bimbingan kiai. Ketiga, lembaga
pendidikan yang berupa pondok atau asrama diorganisir oleh kiai untuk mendukung
kebutuhan santri dalam proses belajar mereka. Keempat, pembelajaran kitab
kuning, dan yang terakhir, masjid berfungsi sebagai pusat ibadah sekaligus tempat
untuk belajar dan mengajar.

Dapat disimpulkan bahwa pesantren merupakan sebuah komunitas
perumahan yang terdiri dari berbagai fasilitas seperti rumah, asrama, ruang belajar,
dan masjid. Dari perspektif kepemimpinan di pondok pesantren, struktur yang ada
cenderung bersifat sentralistik dan hierarkis. Dalam sistem ini, kekuasaan dan
pengambilan keputusan terpusat pada sosok kiai atau pemimpin pondok pesantren
sebagai figura utama. Seorang pemimpin pesantren memiliki peran penting dalam
mengelola kemajuan dan kehidupan sehari-hari pesantren tersebut. Tugas ini
memerlukan keahlian, kedalaman ilmu, kharisma, serta keterampilan yang
memadai. Namun, sering kali ditemukan bahwa sebuah pesantren tidak memiliki
sistem manajemen pendidikan yang teratur, disebabkan oleh kenyataan bahwa
segala keputusan dan kebijakan bergantung pada kebijaksanaan kiai.
93| Politik Islam Vol.4 No.1 (2025)



Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

Membicarakan tentang fenomena pengaruh pimpinan pesantren dalam arena
politik bukanlah hal yang asing. Saat ini, kita dapat menemukan banyak contoh
nyata yang menunjukkan keterlibatan pimpinan dan ustaz pesantren dalam dunia
politik, baik secara langsung maupun tidak langsung. Partisipasi aktif dapat
dilakukan melalui berbagai peran, seperti menjabat sebagai pengurus partai politik,
berperan sebagai juru kampanye, atau menjadi anggota legislatif, antara lain. Secara
tidak langsung, dukungan dapat diberikan kepada partai politik atau individu, baik
yang berstatus sebagai calon legislatif maupun eksekutif. Dalam perspektif
normatif, partisipasi pimpinan pesantren dalam arena politik telah didukung oleh
landasan hukum yang kokoh serta kuat sesuai dengan prinsip-prinsip syariat. Secara
empiris, keterlibatan pimpinan pesantren sebagai sosok politik telah ditunjukkan
oleh Nabi Muhammad SAW.

Sejarah politik di Indonesia menunjukkan bahwa pimpinan pesantren telah
berperan aktif sejak lama. Mereka telah terlibat dalam berbagai fase sejarah, mulai
dari masa pra-kemerdekaan, orde lama, hingga orde baru serta reformasi saat ini.
Meskipun terdapat perbedaan dalam kuantitas dan kualitas keterlibatan di setiap
era, pengaruh mereka tetap signifikan dalam perkembangan politik di tanah air.
Seorang pemimpin pesantren memainkan peran yang signifikan dalam dinamika
politik yang beragam di Indonesia. Fenomena ini telah menarik perhatian
masyarakat, termasuk kalangan bawah, karena sosok kiai selama ini di beberapa
daerah dikenal luas sebagai pendidik moral dan intelektual umat. Namun,
keterlibatan pesantren dalam politik juga menimbulkan tantangan. Keterlibatan kiai
terhadap politik melalui pesantren dapat mempengaruhi pandangan umat Islam, dan
memicu penilaian bahwa kedudukan Kiai yang dimiliki hanya sebagai affilasi
politik.

Dalam menganlisis masalah tersebut, tulisan ini menggunakan teori
sosialisasi politik dan pendidikan politik. Sosialisasi politik merupakan sebuah
proses penting yang bertujuan untuk meningkatkan pemahaman individu mengenai
politik. Proses ini mencakup berbagai aspek, seperti cara penyelenggaraan
pemerintahan oleh negara, hak dan kewajiban yang dimiliki oleh setiap warga
negara, serta berbagai metode yang digunakan oleh masyarakat untuk berpartisipasi
94| Politik Islam Vol.4 No.1 (2025)



Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

dalam kegiatan politik. Sosialisasi politik membantu membentuk wawasan dan
pengetahuan masyarakat mengenai peran serta tanggung jawab mereka dalam
sistem pemerintahan. Proses ini memiliki peranan krusial dalam membentuk
individu yang menyadari pentingnya partisipasi dalam kehidupan politik.

Menurut Almond dan Verba (1963), proses sosialisasi politik dapat
dipengaruhi oleh berbagai agen sosial yang meliputi keluarga, lembaga pendidikan,
organisasi keagamaan, serta media massa. Pesantren memiliki peran krusial sebagai
agen sosialisasi politik yang efektif. Hubungan yang erat dengan masyarakat serta
keberadaan kiai sebagai pembimbing bagi para santri menjadi faktor pendukung
utama dalam proses ini. Berdasarkan pendapat Haryanto (2017), proses sosialisasi
politik di lingkungan pesantren dilakukan dengan cara mengajarkan nilai-nilai
Islam yang menekankan pentingnya keadilan, musyawarah, dan tanggung jawab
sosial. Santri, sebagai kelompok pelajar, tidak hanya mendalami pengetahuan
agama, tetapi juga menginternalisasi nilai-nilai yang mendorong mereka untuk
terlibat secara aktif dalam kehidupan sosial dan politik.

Kiai memegang peranan penting sebagai pusat kepemimpinan dan panutan
moral dalam masyarakat. Tugas mereka tidak hanya terbatas pada pengajaran ilmu
agama, melainkan juga berfungsi sebagai referensi dalam menghadapi berbagai isu
sosial dan politik yang tengah berlangsung. Teladan yang diberikan oleh para kiai
dalam sikap dan tindakan mereka dapat berfungsi sebagai alat sosialisasi politik
yang sangat efektif bagi para santri. Dalam konteks teori sosialisasi politik,
pesantren berperan sebagai institusi yang sangat penting dalam proses penanaman
nilai-nilai moral.

Kesadaran politik yang dibentuk oleh pesantren dalam tradisi Islam akhirnya
berkontribusi pada peningkatan partisipasi politik umat dengan cara yang cerdas,
kritis, dan bermartabat dalam konteks demokrasi. Penelitian ini mengungkapkan
adanya hubungan yang signifikan antara teori sosialisasi politik, kesadaran politik,
dan pesantren. Ketiga elemen tersebut saling memengaruhi satu sama lain dalam
membangun masyarakat Islam yang memiliki kesadaran politik yang tinggi dan
berperan secara aktif dalam kehidupan publik.

Berkaitan dengan pendidikan politik merupakan sebuah proses yang
95| Politik Islam Vol.4 No.1 (2025)



Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

berlangsung dalam lingkungan sekolah, dengan tujuan utama untuk menumbuhkan
pemahaman, kesadaran, serta partisipasi individu dalam ranah politik. Pendidikan
dapat dilaksanakan dalam dua bentuk, yaitu formal dan nonformal. Dalam konteks
ini, pesantren menawarkan pendidikan politik nonformal yang berlandaskan pada
ajaran nilai-nilai Islam dan syariat. Berdasarkan penelitian yang dilakukan oleh
Nugroho (2019), pendidikan politik di lingkungan pesantren diperkuat oleh
pengembangan nilai-nilai kepemimpinan. Selain itu, keterlibatan santri dalam
organisasi-organisasi yang ada di dalam pesantren juga turut berkontribusi. Diskusi
mengenai isu-isu sosial dan politik yang relevan menjadi salah satu bagian penting
dari proses ini.

Pesantren berperan dalam menciptakan lingkungan yang mendukung dialog
positif antara berbagai agama dan aspek politik. Para kiai kerap menyampaikan
ceramah atau tausiyah yang memuat pesan-pesan politik yang diambil dari ajaran
Islam (Al-Qur'an). Pesan-pesan tersebut mencakup nilai-nilai keadilan (‘adl),
prinsip amar ma'ruf nahi munkar, serta tanggung jawab sosial yang harus diemban
oleh setiap individu. Pendidikan yang ditawarkan di pesantren kepada para santri
mencakup pengajaran nilai-nilai Islam. Namun, nilai-nilai tersebut dapat
dihubungkan melalui pemahaman akan sejarah perjuangan umat Islam, baik selama
masa Nabi Muhammad maupun selama upaya para ulama dalam meraih
kemerdekaan Indonesia. Dengan demikian, para santri mampu memperoleh
pemahaman yang lebih mendalam mengenai proses politik, serta dapat
mengevaluasi dengan bijak makna sesungguhnya dari politik itu sendiri. Politik
seharusnya tidak dipandang sebagai hal yang negatif atau kotor.

Sebaliknya, dengan pendekatan yang tepat, politik dapat berfungsi sebagai
sarana untuk beribadah dan berkontribusi bagi kebaikan masyarakat. Dengan
mengembangkan kesadaran politik berbasis Islam yang dihasilkan dari pendidikan
di pesantren, maka pelaksanaan politik seharusnya berlandaskan pada nilai-nilai
moral dan ajaran agama. Keterlibatan dalam kehidupan berbangsa, seperti
partisipasi dalam pemilu, mempunyai peranan yang sangat penting. Selain itu,
kemampuan untuk bersikap kritis terhadap kebijakan atau tindakan pemerintah
yang dianggap tidak adil juga menjadi hal yang krusial. Oleh karena itu, pesantren
96| Politik Islam Vol.4 No.1 (2025)



Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

memiliki peran penting dalam membentuk generasi muda yang tidak hanya
memiliki pemahaman mendalam tentang agama, tetapi juga berkomitmen untuk

terlibat dan berperan aktif dalam dinamika sosial-politik di Indonesia.

METODE

Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif deskriptif dan mengandalkan
metode studi kepustakaan atau literatur. Pemilihan metode ini berlandaskan pada
tujuan penelitian yang ingin mencapai pemahaman mendalam mengenai peran
pesantren dalam pembentukan kesadaran politik Islam di Indonesia. Penelitian ini
akan dilakukan dengan menganalisis berbagai sumber data sekunder yang relevan
dan dapat dipercaya. Pendekatan ini menawarkan fleksibilitas bagi para peneliti
untuk mengeksplorasi berbagai ide, teori, dan temuan dari penelitian sebelumnya
yang telah dipublikasikan dalam beragam sumber literatur. Ini mencakup jurnal
akademis, buku, makalah ilmiah, dokumen resmi, serta referensi daring dari
institusi keagamaan dan pemerintah.

Artikel ini mengkaji secara mendalam fungsi pesantren sebagai institusi
pendidikan Islam dalam menanamkan dan mengembangkan nilai-nilai politik yang
berbasis pada ajaran Islam. Observasi ini dapat dilihat melalui dua aspek, yaitu
aktivitas pendidikan yang dilakukan secara langsung dan pengaruh sosial-budaya
yang ditunjukkan oleh para tokoh pesantren, terutama Kkiai, dalam kehidupan
masyarakat. Dalam proses pelaksanaannya, penelitian ini tidak melibatkan
pengumpulan data primer melalui wawancara atau observasi langsung. Sebaliknya,
studi ini sepenuhnya memanfaatkan data sekunder sebagai sumber utama untuk

analisis yang dilakukan.

PEMBAHASAN

Peran Pesantren Dalam Membentuk Kesadaran Politik Islam di Indonesia
Pendidikan politik di pesantren sejatinya telah dilakukan secara tidak resmi

dan tanpa struktur yang jelas. Proses ini berlangsung tanpa adanya kurikulum yang

secara khusus dirancang untuk mengajarkan isu-isu politik. Meskipun demikian,

melalui beragam aktivitas harian yang memiliki nuansa kultural dan religius,

97| Politik Islam Vol.4 No.1 (2025)



Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

pesantren secara berkelanjutan membangun kesadaran politik di antara para
santrinya. Menurut Mukodi (2016), terdapat lima jenis aktivitas utama yang
berkontribusi signifikan dalam proses internalisasi nilai-nilai politik Islam, yaitu:

Pertama, forum musyawarah kitab kuning berfungsi sebagai wadah
partisipatif yang memungkinkan santri untuk mengekspresikan pandangan
mereka serta berdiskusi mengenai berbagai isu terkait agama dan
pemerintahan. Dalam forum ini, para santri tidak hanya mendapatkan
pemahaman tentang ajaran Islam tradisional, tetapi juga dilatih untuk
menyampaikan pendapat, menerima perbedaan, serta berdiskusi mengenai hak
dan kewajiban sebagai warga negara. Forum ini juga mengeksplorasi hubungan
antara agama dan negara, serta aspek kepemimpinan yang penting.

Kedua, studi mengenai Al-Figh dan Alaal-Madhahib, khususnya Al-
Arba’ah, menawarkan wawasan yang mendalam kepada para santri senior
mengenai berbagai isu politik dan hukum. Pendekatan ini mengupas perspektif
dari empat mazhab besar dalam Islam, yaitu Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan
Hanbali. Diskusi mengenai tema bughat (pemberontakan) menjadi semakin
penting ketika dihubungkan dengan peristiva pemecatan Presiden
Abdurrahman Wahid. Hal ini mendorong para santri untuk menggali
pemahaman tentang dinamika politik dari perspektif hukum Islam Kklasik.

Ketiga, forum khitabiyah atau orasi ilmiah berperan sebagai alat untuk
melatih keterampilan retorika serta menyampaikan ide-ide kritis. Forum ini
sering kali mengeksplorasi berbagai isu yang berkaitan dengan kebijakan
publik serta tantangan politik di tingkat nasional. Dalam forum ini, para santri
sering kali menyampaikan pandangan mereka dengan penuh keterbukaan. Hal
ini berkontribusi pada pengembangan keberanian dalam berpikir kritis serta
meningkatkan sikap partisipatif mereka dalam ranah sosial-politik. Banyak
individu yang nantinya akan berperan sebagai aktor politik dalam masyarakat,
baik melalui jalur partai Islam maupun partai non-Islam.

Keempat, tradisi budaya demokrasi telah menjadi bagian yang kuat dalam
kehidupan pesantren, khususnya terlihat dalam cara pemilihan guru dan kitab
yang akan diajarkan. Mekanisme ini menggambarkan penerapan prinsip-

98| Politik Islam Vol.4 No.1 (2025)



Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

prinsip demokrasi di tingkat internal, yang pada gilirannya memperkuat
pengalaman santri dalam proses pengambilan keputusan yang santun dan
kolektif.

Kelima, penelitian Bahts Al-Masail berfungsi sebagai platform diskusi
ilmiah yang mengeksplorasi isu-isu sosial dan keagamaan melalui lensa figh
klasik. Dalam forum ini, peserta didik dilatih untuk melakukan analisis
terhadap berbagai isu kebangsaan, pertahanan negara, dan politik nasional
dengan pendekatan yang kontekstual dan ilmiah. Tujuan utama dari program
ini adalah untuk memberikan santri kemampuan berpikir Kritis serta responsif
terhadap isu-isu sosial yang ada di masyarakat.

Kelima aktivitas tersebut mengindikasikan bahwa pesantren, meskipun tidak
secara resmi mengatur kurikulum pendidikan politik, secara nyata telah berfungsi
sebagai media sosialisasi nilai-nilai politik Islam yang bersifat moderat, toleran, dan
relevan dengan konteks saat ini. Proses pendidikan politik yang berlangsung dengan
pendekatan kultural dan transformatif ini menghasilkan generasi santri yang tidak
hanya memahami agama secara mendalam, tetapi juga memiliki kesadaran politik
yang kritis. Mereka menjadi individu yang berorientasi pada nilai-nilai etika Islam

dalam konteks kehidupan bermasyarakat dan bernegara.

Pendekatan atau Metode Yang Digunakan Pesantren Dalam
Mentransformasikan Nilai-Nilai Politik Kepada Santri

Pendidikan multikultural merupakan saran yang efektif dalam menanamkan
semangat multikulturalisme positif kepada peserta didik muslim. Mengingat bahwa
sebagian besar masyarakat Indonesia beragama islam, maka muatan nilai — nilai
mutikutural dapat diberikan kepada peserta didik muslim di seluruh Indonesia
melalui lembaga pendidikan, secara berjenjang sesuai dengan jenjang pendidikan
yang di tempuh oleh peserta didik. Dengan demikian terdapat kesamaan pandangan
peserta didik muslim di seluruh pelosok nusantara dalam menyikapi perbedaan
etnis, budaya, dan agama.

Prinsip I’tidal (keadilan) merupakan sikap tengah atau moderat yang tidak

cenderung ke kanan atau kiri. Dalam konteks interaksi sosial pada komunitas yang

99| Politik Islam Vol.4 No.1 (2025)



Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

majemuk, pemikiran moderat ini sangat urgen dalam mengakomodir Beragam
kepentingan dan perselisihan, lalu berikhtiar mencari solusi yang paling ashlah
(terbaik). Konsep moderat tersebut sejalan dengan konsep ummatan wasatan.
Dalam konsep pendidikan multikultural fokus dari pendidikan multikultural tidak
lagi diarahkan semata-mata pada kelompok rasial, agama, dan cultural domain atau
mainstream. Fokus demikian ini pernah menjadi tekanan pada pendidikan
intercultural yang menekankan peningkatan pemahaman dan toleransi individu-
individu yang berasal dari kelompok minoritas terintegrasi ke dalam masyarakat
mainstream.

Pendidikan multikultural sebenarnya merupakan sikap “peduli” dan mau
mengerti (difference) atau “politic of recognition” politik pengakuan terhadap
orang-orang dari kelompok minoritas. Dalam konteks tersebut, pendidikan
multikuktural melihat masyarakat secara lebih luas. Berdasarkan pandangan dasar
bahwa sikap “indifference” dan ‘“non-recognition” tidak hanya berakar dari
ketimpangan struktur rasial, tetapi paradigma pendidikan multikultural mencakup
subyek-subyek mengenai  ketidakadilan, kemiskinan, penindasan, dan
keterbelakangan kelompok-kelompok minoritas dalam berbagai bidang sosial,
budaya, ekonomi, pendidikan dan lain lain.

Tidak mengherankan kemudian pesantren diklaim sebagai institusi yang
signifikan dalam pendidikan multikultural dan perdamaian Indonesia. Paling tidak
dapat terlihat beberapa faktor seperti :

Pertama, dalam proses pendidikan mengakomodir (akulturasi) budaya
sekitar, bukan menegasikan. Pesantren juga tidak bisa dilepaskan juga dari
sejarah masuknya islam di Indonesia. Pesantren dengan tokoh utamanya yakni
para ulama dari negeri-negeri muslim menggunakan jalan kooperatif,
pendekatan tradisi dan berdasarkan moralitas akhlak ketimbang jalan
kekerasan. Hal tersebut dapat dibaca dari tradisi wali songo yang menggunakan
cara-cara perdamaian dalam dakwahnya.

Kedua, proses pendidikan yang mengakomodir perbedaan atau heterogen.
Berkembangnya pesantren menjadi sebuah lembaga pendidikan modern
merupakan penegasan bahwa pesantren merupakan sebuah implementasi

100|Politik Islam Vol.4 No.1 (2025)



Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

pendidikan multikultural. Pesantren berkembang dari zaman ke zaman serta
menjunjung semangat pluralism dalam pendidikan, bukan hanya kesetaraan
pendidikan. Bentuk nyata pesantren dalam menanamkan pendidikan
multikultural dapat dibuktikan dengan santri-santrinya yang berasal dari
berbagai pelosok tanah air dan bahkan mancanegara.

Ketiga, umumnya kurikulum pesantren, baik pesantren modern maupun
tradisional, mengusung konsep moderat yang dibuktikan dengan dominannya
kitab-kitab kelompok ulama pendukung budaya damai seperti Al-Ghazali, Al-
Syafi’l dan lain sebagainya.

Keempat, ilmu yang diajarkan dilingkungan pesantren tidak hanya ilmu
agama, melainkan santri dibekali berbagai macam ilmu, bahkan ada terdapat
santri yang tidak menuntut ilmu, hanya mengabdikan diri. Konsep semacam ini
akan memberikan pemahaman santri akan pentingnya melihat sebuah situasi
dari berbagai sudut pandang, tidak hanya melalui kaca mata keagamaan

semata, melainkan menggunakan kacamata yang beragam.

Tantangan yang dihadapi Pesantren dalam Mengembangkan Kesadaran
Politik Islam di Tengah Masyarakat yang Majemuk
Dalam realitas masyarakat Indonesia yang plural, baik dari segi etnis, agama,
budaya, maupun ekspresi politik, pesantren menghadapi tantangan besar dalam
memainkan peran strategisnya sebagai institusi pendidikan Islam. Peran ini bukan
hanya terbatas pada pengajaran ilmu-ilmu keislaman klasik, melainkan juga sebagai
pusat pembentukan kesadaran kritis dan kesadaran politik Islam yang mampu
berdialog secara konstruktif dengan kompleksitas masyarakat majemuk. Namun,
tantangan tersebut tidak sederhana. la mengandung kontradiksi-kontradiksi
inheren, baik dari dalam tubuh pesantren itu sendiri maupun dari tekanan
lingkungan eksternal yang terus berubah, terutama dalam konteks kemajuan
teknologi informasi dan transformasi sosial yang cepat.
Secara historis, pesantren telah memainkan peran penting dalam proses
penyebaran Islam di Indonesia serta dalam perjuangan kemerdekaan bangsa. Di

masa kolonial, pesantren berdiri sebagai simbol perlawanan terhadap sistem

101 |Politik Islam Vol.4 No.1 (2025)



Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

pendidikan kolonial yang sekuler dan eksklusif. Namun dalam perkembangan
kontemporer, pesantren berada di persimpangan jalan. Di satu sisi, ia dituntut untuk
tetap menjaga otentisitas nilai-nilai tradisional dan otoritas keilmuan berbasis kitab
kuning. Di sisi lain, pesantren tidak dapat menutup diri dari tuntutan modernitas,
yang mencakup transformasi dalam pendekatan pembelajaran, integrasi teknologi
informasi, hingga partisipasi dalam membangun kesadaran politik Islam yang
progresif. Menurut Lailiyah dan Wahid (2024), transformasi sosial dan budaya
yang mengitari pesantren pada era kontemporer menuntut pesantren agar mampu
menyeimbangkan antara pelestarian tradisi dan kebutuhan akan inovasi yang
adaptif terhadap zaman.

Salah satu tantangan mendasar yang dihadapi oleh pesantren adalah
bagaimana mengembangkan kesadaran politik Islam yang tidak hanya berbasis
pada teks dan hukum, tetapi juga pada kesadaran struktural tentang realitas sosial
yang kompleks. Dalam banyak pesantren, proses pembelajaran masih didominasi
oleh metode pengajaran tradisional yang bersifat monologis, mengandalkan hafalan
teks dan pembacaan literal terhadap kitab-kitab klasik. Akibatnya, kemampuan
analitis santri terhadap dinamika sosial-politik yang terjadi di sekitarnya menjadi
sangat terbatas. Pendidikan yang tidak diarahkan pada pengembangan kesadaran
kritis cenderung menghasilkan lulusan yang pasif, tidak memiliki kepekaan
terhadap struktur ketidakadilan sosial, serta mudah terjebak pada wacana-wacana
populis yang eksklusif.

Ahmad Taufig (2019) menjelaskan bahwa dalam konteks era disrupsi dan
revolusi industri 4.0, pengembangan kesadaran kritis merupakan prasyarat penting
untuk melahirkan manusia-manusia yang memiliki kemampuan berpikir tingkat
tinggi, kreatif, dan inovatif. Kesadaran kritis ini tidak muncul secara tiba-tiba,
melainkan merupakan hasil dari proses pendidikan yang mendorong peserta didik
untuk bertanya, menganalisis, dan mentransformasikan realitas. Dalam kerangka
ini, pesantren seharusnya tidak hanya mengajarkan figh siyasah dalam bentuk
doktrinal, tetapi juga memberikan ruang dialog untuk memahami fenomena politik
kontemporer secara reflektif dan kontekstual.

Di sisi lain, arus globalisasi dan kemajuan teknologi digital membawa
102 | Politik Islam Vol.4 No.1 (2025)



Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

dampak yang ambivalen bagi pesantren. Di satu sisi, ia membuka akses yang lebih
luas terhadap informasi dan memperluas jejaring komunikasi. Namun di sisi lain,
teknologi digital juga membawa ancaman berupa penyebaran informasi yang tidak
valid, propaganda politik berbasis identitas, serta polarisasi masyarakat melalui
media sosial. Dalam situasi seperti ini, santri yang seringkali tidak memiliki literasi
media yang memadai berisiko menjadi korban narasi politik yang manipulatif.
Suryani (2022) menyatakan bahwa disrupsi digital telah menggeser ketergantungan
pada ruang fisik menuju ruang virtual, dan hal ini mempengaruhi cara santri
memaknai realitas sosial-politik. Ketika pesantren tidak membekali santri dengan
kemampuan literasi digital dan politik yang kuat, maka akan sulit bagi mereka
untuk mengambil posisi kritis dan konstruktif dalam masyarakat.

Tantangan lain yang signifikan datang dari aspek kurikulum dan
kelembagaan. Banyak pesantren yang belum memiliki kurikulum politik Islam
yang holistik dan aplikatif. Pendidikan politik di pesantren umumnya hanya
mencakup pemahaman teoritis tentang sistem pemerintahan Islam klasik seperti
khilafah atau imamah, yang kemudian dikaitkan secara normatif dengan teks-teks
figh. Pendekatan ini penting, namun tidak cukup untuk menjawab kompleksitas
politik modern dalam sistem demokrasi Indonesia yang pluralistik. Menurut
Samsudin (2019), tantangan bagi pesantren di era disrupsi adalah bagaimana
menyiapkan santri yang tidak hanya paham ilmu agama, tetapi juga memiliki
keterampilan sosial dan politik untuk beradaptasi serta berkontribusi dalam
perubahan sosial.

Hal yang tidak kalah penting adalah soal identitas dan relasi antar
kelompok. Dalam masyarakat yang sangat plural seperti Indonesia, kesadaran
politik Islam yang dikembangkan di pesantren harus bersifat inklusif, bukan
eksklusif. la harus mampu mengajarkan nilai-nilai keislaman yang sejalan dengan
prinsip-prinsip demokrasi, hak asasi manusia, dan penghormatan terhadap
perbedaan. Sayangnya, tidak sedikit pesantren yang masih terjebak dalam pola pikir
eksklusif dan puritan, yang cenderung memandang kelompok di luar dirinya
sebagai ‘lain’ yang harus dijauhi atau bahkan dilawan. Dalam konteks ini,
Manshuruddin (2019) menekankan pentingnya modernisasi pendidikan Islam yang
103 | Politik Islam Vol.4 No.1 (2025)



Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

tidak hanya berorientasi pada aspek kognitif, tetapi juga pembentukan sikap
keberagamaan yang moderat dan terbuka.

Pesantren harus mampu menjadi lokus pengembangan Islam rahmatan lil
‘alamin yang tidak hanya berkutat pada isu-isu ritual dan hukum, tetapi juga pada
komitmen terhadap keadilan sosial, pemerataan ekonomi, dan perlindungan
terhadap kelompok marginal. Untuk itu, dibutuhkan reformasi kelembagaan di
dalam pesantren, baik dalam aspek manajemen, metode pembelajaran, hingga
struktur kurikulum. Pesantren harus membuka diri terhadap kolaborasi dengan
berbagai pihak, baik pemerintah, organisasi masyarakat sipil, maupun lembaga
pendidikan tinggi, untuk memperkaya wawasan dan kapasitas institusionalnya
dalam mengembangkan pendidikan politik Islam yang relevan dan berdaya
transformasi.

Dalam kondisi seperti ini, pesantren sebaiknya tidak lagi ditempatkan semata
sebagai benteng pertahanan moral atau simbol kejayaan masa lalu, tetapi harus
menjadi pusat produksi pengetahuan sosial-politik Islam yang adaptif, kritis, dan
progresif. Pembentukan kesadaran politik Islam yang mampu hidup berdampingan
dalam masyarakat majemuk hanya mungkin terjadi apabila pesantren berani
melakukan transformasi epistemologis dan pedagogis, tanpa kehilangan akar
tradisinya. Upaya ini bukan sekadar proyek akademik, tetapi bagian dari jihad
kultural untuk memperkuat posisi umat Islam sebagai pelaku aktif dalam

membangun masyarakat yang adil, beradab, dan demokratis.

Dampak Pembentukan Kesadaran Politik Islam Melalui Pesantren terhadap
Partisipasi Politik Umat Islam

Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia memiliki
peran signifikan dalam membentuk kesadaran politik umat Islam. Selain fungsi
pendidikannya, pesantren juga berfungsi sebagai agen sosial-politik yang
menginternalisasikan nilai-nilai demokrasi dan tanggung jawab politik melalui jalur
informal. Peran ini semakin penting dalam era demokrasi, di mana partisipasi
politik umat Islam menjadi salah satu pilar penguatan sistem pemerintahan yang

inklusif. Menurut Wahyuddin G., peran politik umat Islam dalam sejarah bangsa

104|Politik Islam Vol.4 No.1 (2025)



Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

Indonesia sangat menonjol, bahkan sejak masa perjuangan kemerdekaan. Peran ini
tak bisa dilepaskan dari kontribusi pesantren dan para tokohnya dalam membangun
kesadaran politik masyarakat muslim melalui pendekatan keagamaan (Wahyuddin,
2016).

Di lingkungan pesantren, kiai menjadi sosok sentral yang tidak hanya
mengajar agama tetapi juga membimbing umat dalam kehidupan sosial-politik.
Kiai merupakan figur patron dalam sistem patron-klien di pesantren. Hubungan
emosional dan spiritual antara santri dan kiai membentuk pola kepatuhan yang
tinggi, termasuk dalam hal orientasi politik (Nasikin, 2014). Dalam konteks ini,
pembentukan kesadaran politik tidak bersifat instruktif, tetapi transformasional, di
mana nilai-nilai Islam dijadikan dasar berpikir dan bertindak dalam kehidupan
kenegaraan.

Fenomena tersebut dibuktikan dalam penelitian Ari Alfiatul Rochmah di
Pondok Pesantren Al-Muayyad, Solo. la menunjukkan bahwa kesadaran politik
santri terbentuk melalui dimensi Islamisme, terutama ketika Islam diposisikan
sebagai ideologi politik. Kesadaran input (minat terhadap isu politik), kesadaran
output (dampak kebijakan), hingga orientasi pilihan politik semuanya sangat
dipengaruhi oleh ajaran kiai dan nilai-nilai keislaman yang ditanamkan di pesantren
(Rochmah, 2016). Pesantren juga memiliki kekuatan simbolik di ruang publik.
Dalam dinamika politik praktis, keterlibatan pesantren dalam mendukung tokoh
atau partai tertentu dapat menjadi penentu suara umat Islam. Namun, keterlibatan
ini bukan tanpa risiko.

Menurut Saidin Ernas dan Ferry Siregar, keterlibatan pesantren dalam politik
praktis sering kali mengundang resistensi dari masyarakat, khususnya bila dianggap
melenceng dari nilai-nilai ideal keislaman atau terlalu partisan (Ernas & Siregar,
2010). Dalam beberapa kasus, seperti yang terjadi di Yogyakarta, keterlibatan
pesantren secara langsung dalam politik justru menurunkan legitimasi pesantren di
mata sebagian masyarakat. Hal ini dikarenakan adanya pergeseran peran pesantren
dari lembaga moral ke lembaga politik praktis, yang bisa menimbulkan konflik
kepentingan dan penurunan kepercayaan publik (Ernas & Siregar, 2010).

Sementara itu, dalam konteks struktural, pesantren sering kali
105|Politik Islam Vol.4 No.1 (2025)



Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

dimanfaatkan sebagai basis kekuatan oleh partai-partai berbasis Islam. Menurut
Hairul Rizal, keterlibatan pesantren dalam politik sering didasarkan pada ajaran
agama yang memerintahkan partisipasi umat dalam urusan kenegaraan. Faktor
agama terbukti menjadi motivasi utama masyarakat dalam memilih calon
pemimpin, sebagaimana terjadi dalam Pilpres 2014 di Ngaglik, Sleman, di mana
75% responden menyatakan bahwa partisipasi mereka didorong oleh kesadaran
sebagai warga negara muslim (Rizal, 2014).

Di samping itu, dalam perspektif politik internasional, pesantren memainkan
peran penting dalam membangun solidaritas umat Islam global. Pesantren dapat
menjadi medium konsolidasi kesadaran umat terhadap isu-isu dunia Islam seperti
Palestina atau kebijakan internasional yang menyentuh umat. Muhammad Husen
Haikal menegaskan bahwa politik Islam tidak hanya berpengaruh dalam skala
domestik, tetapi juga internasional, dan pesantren adalah salah satu elemen penting
dalam diplomasi keumatan (Haikal, 2024).

Namun, pesantren juga dihadapkan pada tantangan modernisasi. Dalam era
digital dan keterbukaan informasi, pesantren perlu memperbarui sistem
pengajarannya agar dapat mengajarkan nilai-nilai politik yang sesuai dengan
perkembangan zaman tanpa kehilangan akar keislaman. Manshuruddin
menekankan pentingnya pendidikan pesantren modern yang adaptif terhadap
perubahan global tanpa kehilangan jati diri Islamnya (Manshuruddin, 2019).
Dengan demikian, dampak pembentukan kesadaran politik Islam melalui pesantren
terhadap partisipasi politik umat Islam sangat signifikan. Pesantren tidak hanya
mencetak generasi yang taat secara spiritual, tetapi juga sadar akan tanggung jawab
sosial dan politiknya sebagai warga negara. Namun, agar dampak tersebut tetap
positif, keterlibatan pesantren dalam politik harus dijaga agar tetap berada dalam

koridor nilai-nilai etis Islam dan menjauh dari pragmatisme kekuasaan.

SIMPULAN

Pesantren memainkan peranan penting dalam memperkuat pemahaman
politik Islam yang bersifat terbuka, moderat, dan menghormati eksistensi negara.
Melalui berbagai kegiatan seperti diskusi kitab kuning, forum khitabiyah, praktik
106 |Politik Islam Vol.4 No.1 (2025)



Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

demokrasi dalam institusi, serta pembahasan Bahts al-Masail, pesantren secara
implisit menyampaikan nilai-nilai politik kepada para santri. Metode ini didukung
oleh pendidikan multikultural yang menekankan nilai-nilai penting seperti
toleransi, keadilan, dan penghormatan terhadap perbedaan antarbudaya. Namun,
pesantren tidak lepas dari berbagai tantangan signifikan. Di antaranya adalah
rendahnya tingkat literasi politik digital, pengaruh globalisasi yang kian meluas,
serta kebutuhan untuk memperbarui kurikulum agar lebih relevan dan praktis
dengan kondisi zaman sekarang.

Dalam konteks pesatnya perkembangan digital dan keragaman masyarakat
saat ini, pesantren diharapkan mampu beradaptasi dengan melakukan transformasi
sambil tetap mempertahankan tradisi yang ada. Dengan cara ini, pesantren dapat
terus berperan sebagai penggerak kesadaran politik Islam yang kritis dan progresif.
Sebagai sebuah institusi keagamaan dan pendidikan, pesantren memainkan peran
yang signifikan dalam memengaruhi partisipasi politik di kalangan masyarakat
Islam. Keterlibatan kiai serta struktur pesantren dalam arena politik mencerminkan
adanya pengaruh simbolis dan kekuatan moral yang cukup signifikan. Namun,
partisipasi ini harus dilandasi oleh etika dan prinsip netralitas yang sejalan dengan
nilai-nilai Islam.

Perlu dilakukan reformasi pada struktur kurikulum dan metode pembelajaran.
Pesantren harus fokus pada pengembangan kurikulum politik Islam yang
komprehensif dan relevan dengan tantangan zaman modern. Selain itu, penting
untuk merancang metode pengajaran yang mendorong interaksi dan analisis,
sehingga santri dapat lebih mendalami dan memahami konteks sosial-politik yang
ada. Peningkatan keterampilan digital dan wawasan politik di kalangan santri. Di
tengah perkembangan informasi yang begitu cepat, penting bagi pesantren untuk
membekali santri dengan kemampuan dalam menyaring informasi, memahami
dinamika politik, serta memanfaatkan media secara cerdas dan beretika.

Kesadaran politik yang diberikan di pesantren seharusnya berlandaskan pada
nilai-nilai keadilan sosial, demokrasi, dan pengakuan akan keragaman. Penting bagi
santri untuk menghindari sikap eksklusif dalam beragama, agar mereka tidak
terjebak dalam pandangan yang sempit. Kolaborasi antara pesantren dan institusi
107 |Politik Islam Vol.4 No.1 (2025)



Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

eksternal. Pesantren diharapkan dapat mengadopsi sikap yang lebih terbuka dalam
menjalin kolaborasi dengan universitas, lembaga masyarakat sipil, dan pemerintah.
Kerja sama ini bertujuan untuk meningkatkan kapasitas institusi pesantren serta
memperluas wawasan politik bagi semua pihak yang terlibat. Menjaga keutuhan
pesantren dari pengaruh praktik politik yang bersifat pragmatis. Partisipasi dalam
arena politik hendaknya senantiasa berlandaskan nilai-nilai ideal yang diajarkan
dalam Islam, tanpa terjebak dalam kepentingan sesaat atau partisan. Dengan
demikian, pesantren memiliki peran penting dalam memelihara moralitas

masyarakat.

DAFTAR PUSTAKA

Adib, A. 2021. Metode pembelajaran kitab kuning di Pondok Pesantren. Jurnal
Mubtadiin, 7(01), 232-246

Asror, M. 2022. Implementasi Pendidikan Multikultural Dalam Upaya
Mengembangkan Sikap Toleransi Santri Di Pondok Pesantren. MindSet:
Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 42-53.

Almond, G. A., & Verba, S. 1963. The Civic Culture: Political Attitudes and
Democracy in Five Nations. Princeton University Press.

Bakti, S., Salminawati., & Usiono 2023. Pondok Pesantren Modern: Politik
Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim. Edukatif: Jurnal Iimu
Pendidikan, 5(6), 2902—2915.

Dhofier, Zamakhsari. 2011Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup
Kyai. Jakarta: LP3ES,.

Ernas, S., & Siregar, F. M. 2010. Dampak Keterlibatan Pesantren dalam Politik:
Studi Kasus Pesantren di Indonesia. Kontekstualita, 25(2), 198-199.

Fadjar, M. 1999. Madrasah dan Tantangan Modernitas. Bandung: Mizan.

Hadi, M. S, & Zamroni. 2023. Pendidikan Politik dan Partisipasi Pemilu di
Pesantren: Perspektif Nilai-nilai Pendidikan Islam. Maktabah Borneo, 1(1),
1-15.

Haedari, A. I. 2004. Peta Dunia Pesantren di Indonesia. Jakarta: Ciputat Press.

Haikal, M. H. 2024. Peran Politik Islam Dalam Dinamika Pemerintahan: Perspektif
Dalam Negeri dan Luar Negeri. Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara, 4(2).

Haryanto, A. 2017. Peran Pesantren dalam Sosialisasi Politik Umat Islam. Jurnal
Politik Islam, 9(2), 150-165.

Hayah, M. A., & Zahro, N. F. 2022. Kiprah Kiai & Pesantren dalam Pergultan
Politik Nasional di Indonesia. Jurnal Pikir: Jurnal Studi Pendidikan Dan
Hukum Islam, 8(2), 121-140.

Hermawan, R., & Ngindana, R. 2020. Pendidikan Politik Kebangsaan Berbasis

108 | Politik Islam Vol.4 No.1 (2025)



Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

Pesantren. Jurnal Inovasi Hasil Pengabdian Masyarakat (JIPEMAS), 3(2),
154-165.

Lailiyah, F., & Wahid, A. 2024. Tantangan Pesantren dalam Menyeimbangkan
Tradisi dan Modernitas di Era Kontemporer. Oasis: Jurnal llmiah Kajian
Islam, 9(1), , him. 79-83.

Manshuruddin. 2019. Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan
Tantangan Identitas Muslim. Al-Hadi, 5(1), 1034-1038.

Mastuhu. 1994. Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren. Jakarta: INIS.

Malik, S. 2020. Implementasi Manajemen Pendidikan Multikultural di Pondok
Pesantren Al Mugoddas Tukmudal Sumber Kabupaten Cirebon. Eduprof:
Islamic Education Journal, 2(1), 128-148.

Mukodi, M. 2016. Pesantren Dan Pendidikan Politik Di Indonesia: Sebuah
Reformulasi Kepemimpinan Islam Futuristik. Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran
Islam, 16(2), 461-484.

Mukodi, M. 2020. Kurikulum dan Pendidikan Nasionalisme di Pondok Pesantren
Tremas. Al-lzzah: Jurnal Hasil-Hasil Penelitian, 15(1), 14-27.

Nasikin, A., & Yani. M. T. 2014. Kepemimpinan Kiai dan Partisipasi Politik Santri
di PP Al-Ishlah Prambon, Tuban. Jurnal Kajian Moral dan
Kewarganegaraan, 1(2), 91-107.

Nugroho, T. 2019. Ideologi Pendidikan Pondok Pesantren Al-Islam Tenggulun
Solokuro Lamongan. Ulumuddin: Jurnal limu-ilmu Keislaman, 9(2), 97-
112.

Padli, E. 2023. Pendidikan Multikultural Pesantren di Indonesia. Fikroh:(Jurnal
Studi Islam, 7(2), 146-155.

Rabani, A. 2024. Analisis Peran Pondok Pesantren dalam Pembentukan

Kesadaran Politik Islam di Indonesia. Skripsi, UIN Mataram.

Rizal, H. 2014. Islam dan Tingkat Partisipasi Politik Masyarakat di Kecamatan
Ngaglik Kabupaten Sleman dalam Pilpres 2014. In Right: Jurnal Agama
dan Hak Azazi Manusia, 3(2), 332-346.

Rizqya. F., & Afdholy, N. 2024. Nderek Kiai: Santri dalam ldeologi Politik

Indonesia 2024. Madah: Jurnal Bahasa dan Sastra, 15(2), 230-241.

Rochmah, A. A. 2016. Budaya Politik dan Islamisme: Mengukur Tingkat Pengaruh
Islamisme terhadap Kesadaran Politik Santri di Kota Solo. Skripsi,
Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta.

Samsudin. 2019. “Tantangan Lembaga Pendidikan Pesantren di Era Disrupsi.’
Conference on Islamic Studies (ColS), Universitas Islam Sultan Agung,

Suryani, K. 2022. Tantangan dan Peluang Pendidikan Islam di Pesantren pada Era
Disrupsi. Multicultural: Jurnal Pendidikan Islam, 6(1), 23-27.

Taufig, A. 2019. “Pengembangan Kesadaran Kritis di Pesantren dalam
Menghadapi Tantangan Revolusi Industri 4.0.” Prosiding Seminar Nasional
LP2M UIN Sunan Ampel Surabaya, vol. 2, him. 75-82.

Wahid, A. 2001. Pesantren Sebagai Subkultur. Yogyakarta: LKiS,.

Wahyuddin. 2016. Partisipasi Umat Islam dalam Pembangunan Politik: Perjuangan
Kemerdekaan dan Mengisi Kemerdekaan. Jurnal Rihlah, 4(1).

109 | Politik Islam Vol.4 No.1 (2025)

)



Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110
Website https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis

ISSN : 3021-758X

Wiryosukarto, S. 1996. Pendidikan di Indonesia dari Zaman ke Zaman. Jakarta:
Badan Litbang Pendidikan dan Kebudayaan,
Yahya, |. 2014. Demokrasi Pesantren: Menebar Format Politik yang Damai. At-

Tagaddum, 6(2), 187-200.

Zahro, F., & Saputri, F. I. 2024. Polarisasi Politik di Lingkungan Pondok Pesantren
dalam Pemilihan Umum 2024. Al-Manabia: Journal of Constitutional Law,
4(1), 21-36.

110 | Politik Islam Vol.4 No.1 (2025)



