
 

90 | P o l i t i k  I s l a m  V o l . 4  N o . 1  ( 2 0 2 5 )  

Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

PERAN PESANTREN DALAM PEMBENTUKAN 

KESADARAN POLITIK ISLAM DI INDONESIA 

 

THE ROLE OF ISLAMIC BOARDING SCHOOL IN FORMING 

ISLAMIC POLITICAL AWARENESS IN INDONESIA 

 
Giofani Hutri Engzelli S1,  Frans Tory Damara Pradipta2, Raihan Azaki3, 

Tharischa Zulkarnain4, Ameliaanam5 

 
1Universitas Bangka Belitung 

giofanihutriengzelli@gmail.com 

 

2Universitas Bangka Belitung 

franstorydamara@gmail.com 

 
3Universitas Bangka Belitung 

raihanazaki@gmail.com 

 
4Universitas Bangka Belitung 

zulkarnain@gmail.com  

 
5Universitas Bangka Belitung 

ameliaanam@gmail.com  

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis fungsi pesantren sebagai institusi pendidikan Islam 

dalam mengembangkan kesadaran politik Islam di Indonesia. Dalam masyarakat yang didominasi 

oleh muslim, pesantren memiliki peran yang lebih luas daripada sekadar lembaga pendidikan agama. 

Mereka juga berfungsi sebagai agen sosialisasi politik, dengan memberikan pengajaran tentang 

nilai-nilai demokrasi, toleransi, dan kepemimpinan. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif 

deskriptif dan analisis pustaka, artikel ini menyelidiki berbagai aktivitas yang meliputi diskusi kitab 

kuning, forum khitabiyah, praktik demokrasi internal, serta kajian Bahts Al-Masail. Aktivitas-

aktivitas tersebut berkontribusi secara signifikan dalam pembentukan pemikiran politik di kalangan 

santri secara alami. Peranan kiai sangat penting dalam memperkokoh keberadaan pesantren sebagai 

tempat yang berfungsi untuk membentuk karakter politik yang moderat dan memiliki sikap kritis. 

Walaupun demikian, pesantren kini menghadapi sejumlah tantangan sebagai dampak dari arus 

modernisasi dan perkembangan era digital. Oleh karena itu, diperlukan reformasi dalam kurikulum 

serta peningkatan literasi politik di kalangan santri. Penelitian terbaru mengungkapkan bahwa 

pesantren memainkan peran penting dalam meningkatkan kesadaran politik di kalangan umat Islam 

dengan cara yang demokratis dan inklusif. Hal ini dilakukan sambil tetap mengedepankan etika serta 

nilai-nilai dalam ajaran Islam. 

Kata kunci: Pesantren, Politik Islam, Kesadaran Politik, Pendidikan Politik, Santri. 

Abstract 

This research aims to analyze the role of pesantren as an Islamic educational institution in 

developing Islamic political awareness in Indonesia. In a society dominated by Muslims, pesantren 

play a broader role than merely being religious educational institutions. They also function as 

agents of political socialization, providing teachings on the values of democracy, tolerance, and 

leadership. Using a descriptive qualitative approach and literature analysis, this article investigates 

mailto:giofanihutriengzelli@gmail.com
mailto:franstorydamara@gmail.com
mailto:raihanazaki@gmail.com
mailto:zulkarnain@gmail.com
mailto:ameliaanam@gmail.com


 

91 | P o l i t i k  I s l a m  V o l . 4  N o . 1  ( 2 0 2 5 )  

Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

various activities including discussions of classical texts, khutbah forums, internal democratic 

practices, and the study of Bahts Al-Masail. These activities significantly contribute to the natural 

formation of political thought among students. The role of kiai is crucial in strengthening the 

existence of pesantren as places that shape moderate political character and critical attitudes. 

Nevertheless, pesantren currently face several challenges as a result of modernization and the 

developments of the digital era. Therefore, reforms in the curriculum and an increase in political 

literacy among students are necessary. Recent research reveals that pesantren play an important 

role in enhancing political awareness among Muslims in a democratic and inclusive manner, while 

still prioritizing ethics and values in Islamic teachings. 

Keywords: pesantren, Islamic politics, political awareness, political education, santri. 

 

PENDAHULUAN 

Politik Islam dapat dipahami sebagai perwujudan pelaksanaan seluruh syariat 

Islam dan keyakinannya dalam upaya memimpin dan mengelola pemerintahan. 

Politik Islam tidak akan dapat berjalan dengan baik apabila unsur-unsur pentingnya 

tidak saling mendukung. Salah satu komponen yang memiliki peran krusial dalam 

tercapainya politik Islam adalah ulama. Mereka memberikan kontribusi yang sangat 

besar dalam menjaga akidah politik negeri ini agar selalu sesuai dengan syariat dan 

aturan Islam . Tanpa keterlibatan aktif para ulama, tujuan politik Islam akan sulit 

tercapai. Oleh karena itu, kerjasama dan sinergi antar ulama serta komponen politik 

lainnya sangat diperlukan untuk mengarahkan negara ke arah prinsip-prinsip Islam 

yang benar. 

 Indonesia sebagai negara yang mayoritas penduduknya beragama Islam, 

diharapkan selalu memiliki pemimpin yang berlandaskan pada nilai-nilai Islam. 

Pemimpin diharapkan mampu menegakkan keimanan kepada Tuhan Yang Maha 

Esa dan menempatkan kepentingan rakyat sebagai prioritas utama. Tentu saja, 

capaian tersebut dapat diraih melalui keseimbangan peran para ulama dalam 

senantiasa membimbing dan memberikan kritikan kepada pimpinan sesuai dengan 

norma-norma syariat dan aqidah. Hal ini ditujukan kepada para pemimpin 

pemerintahan untuk menciptakan pemimpin yang berdasarkan pada nilai-nilai 

Islam .  

Dalam dunia politik, menjaga dan mengendalikan kebijakan para penguasa 

sangatlah penting, terutama ketika berhadapan dengan pihak oposisi. Cendekiawan 

memiliki dua peran. penting yang sangat signifikan. Pertama, berdasarkan tingkat 

keilmuannya, ulama seharusnya berfungsi sebagai pencerah dalam pemikiran umat. 



 

92 | P o l i t i k  I s l a m  V o l . 4  N o . 1  ( 2 0 2 5 )  

Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

Kedua, sosok ini berperan sebagai panutan umat, khususnya dalam hal keteladanan 

moral yang diajarkan dan dicontohkan oleh para ulama kepada masyarakat. Peran 

ulama sering kali memiliki dampak signifikan terhadap kemajuan masyarakat.  

Banyak orang berpendapat bahwa berbagai hal tidak memiliki dampak 

terhadap keadaan masyarakat. Keberlangsungan suatu negara dapat terancam jika 

salah satu elemen kunci, yaitu warganya, mengalami dampak kerusakan yang 

signifikan. Al-Ghazali menjelaskan bahwa kerusakan yang dialami oleh 

masyarakat, atau raiyyah, diakibatkan oleh kebobrokan para pemimpin, yang 

dikenal sebagai umara. Selanjutnya, kerusakan para pemimpin itu sendiri berakar 

dari kehampaan yang terjadi di kalangan ulama atau ilmuwan. Kondisi buruk yang 

menimpa para ulama sering kali disebabkan oleh penghimpunan kekayaan dan 

posisi sosial. Dengan demikian, keadaan umat Islam sangat tergantung pada peran 

dan integritas ulama dalam masyarakat.  

Apabila di tengah-tengah masyarakat terdapat banyak ulama, maka umat akan 

menerima hidayah dan petunjuk, yang pada gilirannya akan membawa perbaikan 

dalam kehidupan umat tersebut. Di sisi lain, apabila jumlah ulama terus menurun, 

maka umat akan semakin terasing dari petunjuk dan cahaya hidayah. Hal ini akan 

berdampak negatif pada kualitas kehidupan, menyebabkan berbagai masalah dan 

kerusakan dalam masyarakat. Pesantren merupakan sebuah institusi yang 

menyimpan banyak fenomena menarik untuk dianalisis dan diteliti.  

Berbagai dinamika kehidupan dan pembelajaran dapat ditemukan pada 

pesantren, menjadikannya objek kajian yang sangat menarik. Terdapat berbagai 

aspek dalam perilaku masyarakat yang mencakup psikologi, pendidikan, serta tidak 

mengabaikan sudut pandang politik. Tidak mengherankan jika saat ini banyak 

penelitian yang mengeksplorasi keterlibatan pesantren dalam dunia politik. Politik 

Indonesia saat ini menunjukkan keberagaman yang signifikan, terutama terlihat dari 

banyaknya anggota legislatif dan pemimpin pemerintahan yang berasal dari latar 

belakang pesantren. Keberadaan alumnus pesantren dalam dunia politik semakin 

mengukuhkan peran penting lembaga pendidikan Islam ini dalam membentuk 

pemimpin masa depan. 

 Di pondok pesantren, para santri tidak hanya sekadar menerima pendidikan 



 

93 | P o l i t i k  I s l a m  V o l . 4  N o . 1  ( 2 0 2 5 )  

Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

mengenai ilmu agama Islam. Mereka juga diajarkan berbagai keterampilan, seperti 

menulis, manajemen diri, dan kemampuan hidup yang esensial. Selain itu, 

penanaman akhlak, kepercayaan diri, kemandirian, penguasaan bahasa asing, serta 

pemahaman tentang kitab-kitab agama dan nilai-nilai kesederhanaan juga menjadi 

bagian integral dari proses belajar di sana. Bahkan, dasar-dasar politik pun turut 

diperkenalkan, mempersiapkan santri untuk menghadapi tantangan kehidupan yang 

lebih luas. Dalam pembahasan sebelumnya mengenai fenomena yang terdapat di 

pesantren, perlu dicatat bahwa ukuran keberhasilan di lingkungan tersebut tidak 

memiliki patokan atau standar yang seragam. Setiap pesantren memiliki 

karakteristiknya sendiri, dan perbedaan ini sangat dipengaruhi oleh niat serta usaha 

yang dilakukan oleh santri masing-masing. 

 Dalam lingkungan pesantren, terdapat suatu sistem yang menunjukkan 

tingkatan terendah dalam penguasaan ilmu yang saling terkait, di mana kiai 

berperan sebagai pusat dari struktur pondok pesantren tersebut. Kiai adalah figur 

yang menyediakan fondasi bagi suatu sistem. Kedua, para santri yang mendalami 

ilmu pengetahuan agama Islam di bawah bimbingan kiai. Ketiga, lembaga 

pendidikan yang berupa pondok atau asrama diorganisir oleh kiai untuk mendukung 

kebutuhan santri dalam proses belajar mereka. Keempat, pembelajaran kitab 

kuning, dan yang terakhir, masjid berfungsi sebagai pusat ibadah sekaligus tempat 

untuk belajar dan mengajar.  

Dapat disimpulkan bahwa pesantren merupakan sebuah komunitas 

perumahan yang terdiri dari berbagai fasilitas seperti rumah, asrama, ruang belajar, 

dan masjid. Dari perspektif kepemimpinan di pondok pesantren, struktur yang ada 

cenderung bersifat sentralistik dan hierarkis. Dalam sistem ini, kekuasaan dan 

pengambilan keputusan terpusat pada sosok kiai atau pemimpin pondok pesantren 

sebagai figura utama. Seorang pemimpin pesantren memiliki peran penting dalam 

mengelola kemajuan dan kehidupan sehari-hari pesantren tersebut. Tugas ini 

memerlukan keahlian, kedalaman ilmu, kharisma, serta keterampilan yang 

memadai. Namun, sering kali ditemukan bahwa sebuah pesantren tidak memiliki 

sistem manajemen pendidikan yang teratur, disebabkan oleh kenyataan bahwa 

segala keputusan dan kebijakan bergantung pada kebijaksanaan kiai.  



 

94 | P o l i t i k  I s l a m  V o l . 4  N o . 1  ( 2 0 2 5 )  

Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

Membicarakan tentang fenomena pengaruh pimpinan pesantren dalam arena 

politik bukanlah hal yang asing. Saat ini, kita dapat menemukan banyak contoh 

nyata yang menunjukkan keterlibatan pimpinan dan ustaz pesantren dalam dunia 

politik, baik secara langsung maupun tidak langsung. Partisipasi aktif dapat 

dilakukan melalui berbagai peran, seperti menjabat sebagai pengurus partai politik, 

berperan sebagai juru kampanye, atau menjadi anggota legislatif, antara lain. Secara 

tidak langsung, dukungan dapat diberikan kepada partai politik atau individu, baik 

yang berstatus sebagai calon legislatif maupun eksekutif. Dalam perspektif 

normatif, partisipasi pimpinan pesantren dalam arena politik telah didukung oleh 

landasan hukum yang kokoh serta kuat sesuai dengan prinsip-prinsip syariat. Secara 

empiris, keterlibatan pimpinan pesantren sebagai sosok politik telah ditunjukkan 

oleh Nabi Muhammad SAW.  

Sejarah politik di Indonesia menunjukkan bahwa pimpinan pesantren telah 

berperan aktif sejak lama. Mereka telah terlibat dalam berbagai fase sejarah, mulai 

dari masa pra-kemerdekaan, orde lama, hingga orde baru serta reformasi saat ini. 

Meskipun terdapat perbedaan dalam kuantitas dan kualitas keterlibatan di setiap 

era, pengaruh mereka tetap signifikan dalam perkembangan politik di tanah air. 

Seorang pemimpin pesantren memainkan peran yang signifikan dalam dinamika 

politik yang beragam di Indonesia. Fenomena ini telah menarik perhatian 

masyarakat, termasuk kalangan bawah, karena sosok kiai selama ini di beberapa 

daerah dikenal luas sebagai pendidik moral dan intelektual umat. Namun, 

keterlibatan pesantren dalam politik juga menimbulkan tantangan. Keterlibatan kiai 

terhadap politik melalui pesantren dapat mempengaruhi pandangan umat Islam, dan 

memicu penilaian bahwa kedudukan Kiai yang  dimiliki hanya sebagai affilasi 

politik. 

Dalam menganlisis masalah tersebut, tulisan ini menggunakan teori 

sosialisasi politik dan pendidikan politik. Sosialisasi politik merupakan sebuah 

proses penting yang bertujuan untuk meningkatkan pemahaman individu mengenai 

politik. Proses ini mencakup berbagai aspek, seperti cara penyelenggaraan 

pemerintahan oleh negara, hak dan kewajiban yang dimiliki oleh setiap warga 

negara, serta berbagai metode yang digunakan oleh masyarakat untuk berpartisipasi 



 

95 | P o l i t i k  I s l a m  V o l . 4  N o . 1  ( 2 0 2 5 )  

Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

dalam kegiatan politik. Sosialisasi politik membantu membentuk wawasan dan 

pengetahuan masyarakat mengenai peran serta tanggung jawab mereka dalam 

sistem pemerintahan. Proses ini memiliki peranan krusial dalam membentuk 

individu yang menyadari pentingnya partisipasi dalam kehidupan politik.  

Menurut Almond dan Verba (1963), proses sosialisasi politik dapat 

dipengaruhi oleh berbagai agen sosial yang meliputi keluarga, lembaga pendidikan, 

organisasi keagamaan, serta media massa. Pesantren memiliki peran krusial sebagai 

agen sosialisasi politik yang efektif. Hubungan yang erat dengan masyarakat serta 

keberadaan kiai sebagai pembimbing bagi para santri menjadi faktor pendukung 

utama dalam proses ini. Berdasarkan pendapat Haryanto (2017), proses sosialisasi 

politik di lingkungan pesantren dilakukan dengan cara mengajarkan nilai-nilai 

Islam yang menekankan pentingnya keadilan, musyawarah, dan tanggung jawab 

sosial. Santri, sebagai kelompok pelajar, tidak hanya mendalami pengetahuan 

agama, tetapi juga menginternalisasi nilai-nilai yang mendorong mereka untuk 

terlibat secara aktif dalam kehidupan sosial dan politik.  

Kiai memegang peranan penting sebagai pusat kepemimpinan dan panutan 

moral dalam masyarakat. Tugas mereka tidak hanya terbatas pada pengajaran ilmu 

agama, melainkan juga berfungsi sebagai referensi dalam menghadapi berbagai isu 

sosial dan politik yang tengah berlangsung. Teladan yang diberikan oleh para kiai 

dalam sikap dan tindakan mereka dapat berfungsi sebagai alat sosialisasi politik 

yang sangat efektif bagi para santri. Dalam konteks teori sosialisasi politik, 

pesantren berperan sebagai institusi yang sangat penting dalam proses penanaman 

nilai-nilai moral. 

 Kesadaran politik yang dibentuk oleh pesantren dalam tradisi Islam akhirnya 

berkontribusi pada peningkatan partisipasi politik umat dengan cara yang cerdas, 

kritis, dan bermartabat dalam konteks demokrasi. Penelitian ini mengungkapkan 

adanya hubungan yang signifikan antara teori sosialisasi politik, kesadaran politik, 

dan pesantren. Ketiga elemen tersebut saling memengaruhi satu sama lain dalam 

membangun masyarakat Islam yang memiliki kesadaran politik yang tinggi dan 

berperan secara aktif dalam kehidupan publik. 

Berkaitan dengan pendidikan politik merupakan sebuah proses yang 



 

96 | P o l i t i k  I s l a m  V o l . 4  N o . 1  ( 2 0 2 5 )  

Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

berlangsung dalam lingkungan sekolah, dengan tujuan utama untuk menumbuhkan 

pemahaman, kesadaran, serta partisipasi individu dalam ranah politik. Pendidikan 

dapat dilaksanakan dalam dua bentuk, yaitu formal dan nonformal. Dalam konteks 

ini, pesantren menawarkan pendidikan politik nonformal yang berlandaskan pada 

ajaran nilai-nilai Islam dan syariat. Berdasarkan penelitian yang dilakukan oleh 

Nugroho (2019), pendidikan politik di lingkungan pesantren diperkuat oleh 

pengembangan nilai-nilai kepemimpinan. Selain itu, keterlibatan santri dalam 

organisasi-organisasi yang ada di dalam pesantren juga turut berkontribusi. Diskusi 

mengenai isu-isu sosial dan politik yang relevan menjadi salah satu bagian penting 

dari proses ini.  

Pesantren berperan dalam menciptakan lingkungan yang mendukung dialog 

positif antara berbagai agama dan aspek politik. Para kiai kerap menyampaikan 

ceramah atau tausiyah yang memuat pesan-pesan politik yang diambil dari ajaran 

Islam (Al-Qur'an). Pesan-pesan tersebut mencakup nilai-nilai keadilan (‘adl), 

prinsip amar ma'ruf nahi munkar, serta tanggung jawab sosial yang harus diemban 

oleh setiap individu. Pendidikan yang ditawarkan di pesantren kepada para santri 

mencakup pengajaran nilai-nilai Islam. Namun, nilai-nilai tersebut dapat 

dihubungkan melalui pemahaman akan sejarah perjuangan umat Islam, baik selama 

masa Nabi Muhammad maupun selama upaya para ulama dalam meraih 

kemerdekaan Indonesia. Dengan demikian, para santri mampu memperoleh 

pemahaman yang lebih mendalam mengenai proses politik, serta dapat 

mengevaluasi dengan bijak makna sesungguhnya dari politik itu sendiri. Politik 

seharusnya tidak dipandang sebagai hal yang negatif atau kotor.  

Sebaliknya, dengan pendekatan yang tepat, politik dapat berfungsi sebagai 

sarana untuk beribadah dan berkontribusi bagi kebaikan masyarakat. Dengan 

mengembangkan kesadaran politik berbasis Islam yang dihasilkan dari pendidikan 

di pesantren, maka pelaksanaan politik seharusnya berlandaskan pada nilai-nilai 

moral dan ajaran agama. Keterlibatan dalam kehidupan berbangsa, seperti 

partisipasi dalam pemilu, mempunyai peranan yang sangat penting. Selain itu, 

kemampuan untuk bersikap kritis terhadap kebijakan atau tindakan pemerintah 

yang dianggap tidak adil juga menjadi hal yang krusial. Oleh karena itu, pesantren 



 

97 | P o l i t i k  I s l a m  V o l . 4  N o . 1  ( 2 0 2 5 )  

Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

memiliki peran penting dalam membentuk generasi muda yang tidak hanya 

memiliki pemahaman mendalam tentang agama, tetapi juga berkomitmen untuk 

terlibat dan berperan aktif dalam dinamika sosial-politik di Indonesia. 

METODE 

Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif deskriptif dan mengandalkan 

metode studi kepustakaan atau literatur. Pemilihan metode ini berlandaskan pada 

tujuan penelitian yang ingin mencapai pemahaman mendalam mengenai peran 

pesantren dalam pembentukan kesadaran politik Islam di Indonesia. Penelitian ini 

akan dilakukan dengan menganalisis berbagai sumber data sekunder yang relevan 

dan dapat dipercaya. Pendekatan ini menawarkan fleksibilitas bagi para peneliti 

untuk mengeksplorasi berbagai ide, teori, dan temuan dari penelitian sebelumnya 

yang telah dipublikasikan dalam beragam sumber literatur. Ini mencakup jurnal 

akademis, buku, makalah ilmiah, dokumen resmi, serta referensi daring dari 

institusi keagamaan dan pemerintah.  

Artikel ini mengkaji secara mendalam fungsi pesantren sebagai institusi 

pendidikan Islam dalam menanamkan dan mengembangkan nilai-nilai politik yang 

berbasis pada ajaran Islam. Observasi ini dapat dilihat melalui dua aspek, yaitu 

aktivitas pendidikan yang dilakukan secara langsung dan pengaruh sosial-budaya 

yang ditunjukkan oleh para tokoh pesantren, terutama kiai, dalam kehidupan 

masyarakat. Dalam proses pelaksanaannya, penelitian ini tidak melibatkan 

pengumpulan data primer melalui wawancara atau observasi langsung. Sebaliknya, 

studi ini sepenuhnya memanfaatkan data sekunder sebagai sumber utama untuk 

analisis yang dilakukan. 

 

PEMBAHASAN 

Peran Pesantren Dalam Membentuk Kesadaran Politik Islam di Indonesia 

Pendidikan politik di pesantren sejatinya telah dilakukan secara tidak resmi 

dan tanpa struktur yang jelas. Proses ini berlangsung tanpa adanya kurikulum yang 

secara khusus dirancang untuk mengajarkan isu-isu politik. Meskipun demikian, 

melalui beragam aktivitas harian yang memiliki nuansa kultural dan religius, 



 

98 | P o l i t i k  I s l a m  V o l . 4  N o . 1  ( 2 0 2 5 )  

Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

pesantren secara berkelanjutan membangun kesadaran politik di antara para 

santrinya. Menurut Mukodi (2016), terdapat lima jenis aktivitas utama yang 

berkontribusi signifikan dalam proses internalisasi nilai-nilai politik Islam, yaitu:  

Pertama, forum musyawarah kitab kuning berfungsi sebagai wadah 

partisipatif yang memungkinkan santri untuk mengekspresikan pandangan 

mereka serta berdiskusi mengenai berbagai isu terkait agama dan 

pemerintahan. Dalam forum ini, para santri tidak hanya mendapatkan 

pemahaman tentang ajaran Islam tradisional, tetapi juga dilatih untuk 

menyampaikan pendapat, menerima perbedaan, serta berdiskusi mengenai hak 

dan kewajiban sebagai warga negara. Forum ini juga mengeksplorasi hubungan 

antara agama dan negara, serta aspek kepemimpinan yang penting.  

Kedua, studi mengenai Al-Fiqh dan Alaal-Madhahib, khususnya Al-

Arba’ah, menawarkan wawasan yang mendalam kepada para santri senior 

mengenai berbagai isu politik dan hukum. Pendekatan ini mengupas perspektif 

dari empat mazhab besar dalam Islam, yaitu Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan 

Hanbali. Diskusi mengenai tema bughat (pemberontakan) menjadi semakin 

penting ketika dihubungkan dengan peristiwa pemecatan Presiden 

Abdurrahman Wahid. Hal ini mendorong para santri untuk menggali 

pemahaman tentang dinamika politik dari perspektif hukum Islam klasik.  

Ketiga, forum khitabiyah atau orasi ilmiah berperan sebagai alat untuk 

melatih keterampilan retorika serta menyampaikan ide-ide kritis. Forum ini 

sering kali mengeksplorasi berbagai isu yang berkaitan dengan kebijakan 

publik serta tantangan politik di tingkat nasional. Dalam forum ini, para santri 

sering kali menyampaikan pandangan mereka dengan penuh keterbukaan. Hal 

ini berkontribusi pada pengembangan keberanian dalam berpikir kritis serta 

meningkatkan sikap partisipatif mereka dalam ranah sosial-politik. Banyak 

individu yang nantinya akan berperan sebagai aktor politik dalam masyarakat, 

baik melalui jalur partai Islam maupun partai non-Islam.  

Keempat, tradisi budaya demokrasi telah menjadi bagian yang kuat dalam 

kehidupan pesantren, khususnya terlihat dalam cara pemilihan guru dan kitab 

yang akan diajarkan. Mekanisme ini menggambarkan penerapan prinsip-



 

99 | P o l i t i k  I s l a m  V o l . 4  N o . 1  ( 2 0 2 5 )  

Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

prinsip demokrasi di tingkat internal, yang pada gilirannya memperkuat 

pengalaman santri dalam proses pengambilan keputusan yang santun dan 

kolektif.  

Kelima, penelitian Bahts Al-Masail berfungsi sebagai platform diskusi 

ilmiah yang mengeksplorasi isu-isu sosial dan keagamaan melalui lensa fiqh 

klasik. Dalam forum ini, peserta didik dilatih untuk melakukan analisis 

terhadap berbagai isu kebangsaan, pertahanan negara, dan politik nasional 

dengan pendekatan yang kontekstual dan ilmiah. Tujuan utama dari program 

ini adalah untuk memberikan santri kemampuan berpikir kritis serta responsif 

terhadap isu-isu sosial yang ada di masyarakat.  

Kelima aktivitas tersebut mengindikasikan bahwa pesantren, meskipun tidak 

secara resmi mengatur kurikulum pendidikan politik, secara nyata telah berfungsi 

sebagai media sosialisasi nilai-nilai politik Islam yang bersifat moderat, toleran, dan 

relevan dengan konteks saat ini. Proses pendidikan politik yang berlangsung dengan 

pendekatan kultural dan transformatif ini menghasilkan generasi santri yang tidak 

hanya memahami agama secara mendalam, tetapi juga memiliki kesadaran politik 

yang kritis. Mereka menjadi individu yang berorientasi pada nilai-nilai etika Islam 

dalam konteks kehidupan bermasyarakat dan bernegara. 

Pendekatan atau Metode Yang Digunakan Pesantren Dalam 

Mentransformasikan Nilai-Nilai Politik Kepada Santri  

Pendidikan multikultural merupakan saran yang efektif dalam menanamkan 

semangat multikulturalisme positif kepada peserta didik muslim. Mengingat bahwa 

sebagian besar masyarakat Indonesia beragama islam, maka muatan nilai – nilai 

mutikutural dapat diberikan kepada peserta didik muslim di seluruh Indonesia 

melalui lembaga pendidikan, secara berjenjang sesuai dengan jenjang pendidikan 

yang di tempuh oleh peserta didik. Dengan demikian terdapat kesamaan pandangan 

peserta didik muslim di seluruh pelosok nusantara dalam menyikapi perbedaan 

etnis, budaya, dan agama.  

Prinsip I’tidal (keadilan) merupakan sikap tengah atau moderat yang tidak 

cenderung ke kanan atau kiri. Dalam konteks interaksi sosial pada komunitas yang 



 

100 | P o l i t i k  I s l a m  V o l . 4  N o . 1  ( 2 0 2 5 )  

Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

majemuk, pemikiran moderat ini sangat urgen dalam mengakomodir Beragam 

kepentingan dan perselisihan, lalu berikhtiar mencari solusi yang paling ashlah 

(terbaik). Konsep moderat tersebut sejalan dengan konsep ummatan wasatan. 

Dalam konsep pendidikan multikultural fokus dari pendidikan multikultural tidak 

lagi diarahkan semata-mata pada kelompok rasial, agama, dan cultural domain atau 

mainstream. Fokus demikian ini pernah menjadi tekanan pada pendidikan 

intercultural yang menekankan peningkatan pemahaman dan toleransi individu-

individu yang berasal dari kelompok minoritas terintegrasi ke dalam masyarakat 

mainstream.  

Pendidikan multikultural sebenarnya merupakan sikap “peduli” dan mau 

mengerti (difference) atau “politic of recognition” politik pengakuan terhadap 

orang-orang dari kelompok minoritas. Dalam konteks tersebut, pendidikan 

multikuktural melihat masyarakat secara lebih luas. Berdasarkan pandangan dasar 

bahwa sikap “indifference” dan “non-recognition” tidak hanya berakar dari 

ketimpangan struktur rasial, tetapi paradigma pendidikan multikultural mencakup 

subyek-subyek mengenai ketidakadilan, kemiskinan, penindasan, dan 

keterbelakangan kelompok-kelompok minoritas dalam berbagai bidang sosial, 

budaya, ekonomi, pendidikan dan lain lain.  

Tidak mengherankan kemudian pesantren diklaim sebagai institusi yang 

signifikan dalam pendidikan multikultural dan perdamaian Indonesia. Paling tidak 

dapat terlihat beberapa faktor seperti : 

Pertama, dalam proses pendidikan mengakomodir (akulturasi) budaya 

sekitar, bukan menegasikan. Pesantren juga tidak bisa dilepaskan juga dari 

sejarah masuknya islam di Indonesia. Pesantren dengan tokoh utamanya yakni 

para ulama dari negeri-negeri muslim menggunakan jalan kooperatif, 

pendekatan tradisi dan berdasarkan moralitas akhlak ketimbang jalan 

kekerasan. Hal tersebut dapat dibaca dari tradisi wali songo yang menggunakan 

cara-cara perdamaian dalam dakwahnya.  

Kedua, proses pendidikan yang mengakomodir perbedaan atau heterogen. 

Berkembangnya pesantren menjadi sebuah lembaga pendidikan modern 

merupakan penegasan bahwa pesantren merupakan sebuah implementasi 



 

101 | P o l i t i k  I s l a m  V o l . 4  N o . 1  ( 2 0 2 5 )  

Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

pendidikan multikultural. Pesantren berkembang dari zaman ke zaman serta 

menjunjung semangat pluralism dalam pendidikan, bukan hanya kesetaraan 

pendidikan. Bentuk nyata pesantren dalam menanamkan pendidikan 

multikultural dapat dibuktikan dengan santri-santrinya yang berasal dari 

berbagai pelosok tanah air dan bahkan mancanegara.  

Ketiga, umumnya kurikulum pesantren, baik pesantren modern maupun 

tradisional, mengusung konsep moderat yang dibuktikan dengan dominannya 

kitab-kitab kelompok ulama pendukung budaya damai seperti Al-Ghazali, Al-

Syafi’I dan lain sebagainya.  

Keempat, ilmu yang diajarkan dilingkungan pesantren tidak hanya ilmu 

agama, melainkan santri dibekali berbagai macam ilmu, bahkan ada terdapat 

santri yang tidak menuntut ilmu, hanya mengabdikan diri. Konsep semacam ini 

akan memberikan pemahaman santri akan pentingnya melihat sebuah situasi 

dari berbagai sudut pandang, tidak hanya melalui kaca mata keagamaan 

semata, melainkan menggunakan kacamata yang beragam.  

Tantangan yang dihadapi Pesantren dalam Mengembangkan Kesadaran 

Politik Islam di Tengah Masyarakat yang Majemuk 

Dalam realitas masyarakat Indonesia yang plural, baik dari segi etnis, agama, 

budaya, maupun ekspresi politik, pesantren menghadapi tantangan besar dalam 

memainkan peran strategisnya sebagai institusi pendidikan Islam. Peran ini bukan 

hanya terbatas pada pengajaran ilmu-ilmu keislaman klasik, melainkan juga sebagai 

pusat pembentukan kesadaran kritis dan kesadaran politik Islam yang mampu 

berdialog secara konstruktif dengan kompleksitas masyarakat majemuk. Namun, 

tantangan tersebut tidak sederhana. Ia mengandung kontradiksi-kontradiksi 

inheren, baik dari dalam tubuh pesantren itu sendiri maupun dari tekanan 

lingkungan eksternal yang terus berubah, terutama dalam konteks kemajuan 

teknologi informasi dan transformasi sosial yang cepat. 

     Secara historis, pesantren telah memainkan peran penting dalam proses 

penyebaran Islam di Indonesia serta dalam perjuangan kemerdekaan bangsa. Di 

masa kolonial, pesantren berdiri sebagai simbol perlawanan terhadap sistem 



 

102 | P o l i t i k  I s l a m  V o l . 4  N o . 1  ( 2 0 2 5 )  

Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

pendidikan kolonial yang sekuler dan eksklusif. Namun dalam perkembangan 

kontemporer, pesantren berada di persimpangan jalan. Di satu sisi, ia dituntut untuk 

tetap menjaga otentisitas nilai-nilai tradisional dan otoritas keilmuan berbasis kitab 

kuning. Di sisi lain, pesantren tidak dapat menutup diri dari tuntutan modernitas, 

yang mencakup transformasi dalam pendekatan pembelajaran, integrasi teknologi 

informasi, hingga partisipasi dalam membangun kesadaran politik Islam yang 

progresif. Menurut Lailiyah dan Wahid (2024), transformasi sosial dan budaya 

yang mengitari pesantren pada era kontemporer menuntut pesantren agar mampu 

menyeimbangkan antara pelestarian tradisi dan kebutuhan akan inovasi yang 

adaptif terhadap zaman. 

Salah satu tantangan mendasar yang dihadapi oleh pesantren adalah 

bagaimana mengembangkan kesadaran politik Islam yang tidak hanya berbasis 

pada teks dan hukum, tetapi juga pada kesadaran struktural tentang realitas sosial 

yang kompleks. Dalam banyak pesantren, proses pembelajaran masih didominasi 

oleh metode pengajaran tradisional yang bersifat monologis, mengandalkan hafalan 

teks dan pembacaan literal terhadap kitab-kitab klasik. Akibatnya, kemampuan 

analitis santri terhadap dinamika sosial-politik yang terjadi di sekitarnya menjadi 

sangat terbatas. Pendidikan yang tidak diarahkan pada pengembangan kesadaran 

kritis cenderung menghasilkan lulusan yang pasif, tidak memiliki kepekaan 

terhadap struktur ketidakadilan sosial, serta mudah terjebak pada wacana-wacana 

populis yang eksklusif. 

Ahmad Taufiq (2019) menjelaskan bahwa dalam konteks era disrupsi dan 

revolusi industri 4.0, pengembangan kesadaran kritis merupakan prasyarat penting 

untuk melahirkan manusia-manusia yang memiliki kemampuan berpikir tingkat 

tinggi, kreatif, dan inovatif. Kesadaran kritis ini tidak muncul secara tiba-tiba, 

melainkan merupakan hasil dari proses pendidikan yang mendorong peserta didik 

untuk bertanya, menganalisis, dan mentransformasikan realitas. Dalam kerangka 

ini, pesantren seharusnya tidak hanya mengajarkan fiqh siyasah dalam bentuk 

doktrinal, tetapi juga memberikan ruang dialog untuk memahami fenomena politik 

kontemporer secara reflektif dan kontekstual. 

     Di sisi lain, arus globalisasi dan kemajuan teknologi digital membawa 



 

103 | P o l i t i k  I s l a m  V o l . 4  N o . 1  ( 2 0 2 5 )  

Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

dampak yang ambivalen bagi pesantren. Di satu sisi, ia membuka akses yang lebih 

luas terhadap informasi dan memperluas jejaring komunikasi. Namun di sisi lain, 

teknologi digital juga membawa ancaman berupa penyebaran informasi yang tidak 

valid, propaganda politik berbasis identitas, serta polarisasi masyarakat melalui 

media sosial. Dalam situasi seperti ini, santri yang seringkali tidak memiliki literasi 

media yang memadai berisiko menjadi korban narasi politik yang manipulatif. 

Suryani (2022) menyatakan bahwa disrupsi digital telah menggeser ketergantungan 

pada ruang fisik menuju ruang virtual, dan hal ini mempengaruhi cara santri 

memaknai realitas sosial-politik. Ketika pesantren tidak membekali santri dengan 

kemampuan literasi digital dan politik yang kuat, maka akan sulit bagi mereka 

untuk mengambil posisi kritis dan konstruktif dalam masyarakat. 

     Tantangan lain yang signifikan datang dari aspek kurikulum dan 

kelembagaan. Banyak pesantren yang belum memiliki kurikulum politik Islam 

yang holistik dan aplikatif. Pendidikan politik di pesantren umumnya hanya 

mencakup pemahaman teoritis tentang sistem pemerintahan Islam klasik seperti 

khilafah atau imamah, yang kemudian dikaitkan secara normatif dengan teks-teks 

fiqh. Pendekatan ini penting, namun tidak cukup untuk menjawab kompleksitas 

politik modern dalam sistem demokrasi Indonesia yang pluralistik. Menurut 

Samsudin (2019), tantangan bagi pesantren di era disrupsi adalah bagaimana 

menyiapkan santri yang tidak hanya paham ilmu agama, tetapi juga memiliki 

keterampilan sosial dan politik untuk beradaptasi serta berkontribusi dalam 

perubahan sosial. 

     Hal yang tidak kalah penting adalah soal identitas dan relasi antar 

kelompok. Dalam masyarakat yang sangat plural seperti Indonesia, kesadaran 

politik Islam yang dikembangkan di pesantren harus bersifat inklusif, bukan 

eksklusif. Ia harus mampu mengajarkan nilai-nilai keislaman yang sejalan dengan 

prinsip-prinsip demokrasi, hak asasi manusia, dan penghormatan terhadap 

perbedaan. Sayangnya, tidak sedikit pesantren yang masih terjebak dalam pola pikir 

eksklusif dan puritan, yang cenderung memandang kelompok di luar dirinya 

sebagai ‘lain’ yang harus dijauhi atau bahkan dilawan. Dalam konteks ini, 

Manshuruddin (2019) menekankan pentingnya modernisasi pendidikan Islam yang 



 

104 | P o l i t i k  I s l a m  V o l . 4  N o . 1  ( 2 0 2 5 )  

Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

tidak hanya berorientasi pada aspek kognitif, tetapi juga pembentukan sikap 

keberagamaan yang moderat dan terbuka. 

Pesantren harus mampu menjadi lokus pengembangan Islam rahmatan lil 

‘alamin yang tidak hanya berkutat pada isu-isu ritual dan hukum, tetapi juga pada 

komitmen terhadap keadilan sosial, pemerataan ekonomi, dan perlindungan 

terhadap kelompok marginal. Untuk itu, dibutuhkan reformasi kelembagaan di 

dalam pesantren, baik dalam aspek manajemen, metode pembelajaran, hingga 

struktur kurikulum. Pesantren harus membuka diri terhadap kolaborasi dengan 

berbagai pihak, baik pemerintah, organisasi masyarakat sipil, maupun lembaga 

pendidikan tinggi, untuk memperkaya wawasan dan kapasitas institusionalnya 

dalam mengembangkan pendidikan politik Islam yang relevan dan berdaya 

transformasi. 

Dalam kondisi seperti ini, pesantren sebaiknya tidak lagi ditempatkan semata 

sebagai benteng pertahanan moral atau simbol kejayaan masa lalu, tetapi harus 

menjadi pusat produksi pengetahuan sosial-politik Islam yang adaptif, kritis, dan 

progresif. Pembentukan kesadaran politik Islam yang mampu hidup berdampingan 

dalam masyarakat majemuk hanya mungkin terjadi apabila pesantren berani 

melakukan transformasi epistemologis dan pedagogis, tanpa kehilangan akar 

tradisinya. Upaya ini bukan sekadar proyek akademik, tetapi bagian dari jihad 

kultural untuk memperkuat posisi umat Islam sebagai pelaku aktif dalam 

membangun masyarakat yang adil, beradab, dan demokratis. 

Dampak Pembentukan Kesadaran Politik Islam Melalui Pesantren terhadap 

Partisipasi Politik Umat Islam 

Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia memiliki 

peran signifikan dalam membentuk kesadaran politik umat Islam. Selain fungsi 

pendidikannya, pesantren juga berfungsi sebagai agen sosial-politik yang 

menginternalisasikan nilai-nilai demokrasi dan tanggung jawab politik melalui jalur 

informal. Peran ini semakin penting dalam era demokrasi, di mana partisipasi 

politik umat Islam menjadi salah satu pilar penguatan sistem pemerintahan yang 

inklusif. Menurut Wahyuddin G., peran politik umat Islam dalam sejarah bangsa 



 

105 | P o l i t i k  I s l a m  V o l . 4  N o . 1  ( 2 0 2 5 )  

Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

Indonesia sangat menonjol, bahkan sejak masa perjuangan kemerdekaan. Peran ini 

tak bisa dilepaskan dari kontribusi pesantren dan para tokohnya dalam membangun 

kesadaran politik masyarakat muslim melalui pendekatan keagamaan (Wahyuddin, 

2016). 

     Di lingkungan pesantren, kiai menjadi sosok sentral yang tidak hanya 

mengajar agama tetapi juga membimbing umat dalam kehidupan sosial-politik. 

Kiai merupakan figur patron dalam sistem patron-klien di pesantren. Hubungan 

emosional dan spiritual antara santri dan kiai membentuk pola kepatuhan yang 

tinggi, termasuk dalam hal orientasi politik (Nasikin, 2014). Dalam konteks ini, 

pembentukan kesadaran politik tidak bersifat instruktif, tetapi transformasional, di 

mana nilai-nilai Islam dijadikan dasar berpikir dan bertindak dalam kehidupan 

kenegaraan.  

Fenomena tersebut dibuktikan dalam penelitian Ari Alfiatul Rochmah di 

Pondok Pesantren Al-Muayyad, Solo. Ia menunjukkan bahwa kesadaran politik 

santri terbentuk melalui dimensi Islamisme, terutama ketika Islam diposisikan 

sebagai ideologi politik. Kesadaran input (minat terhadap isu politik), kesadaran 

output (dampak kebijakan), hingga orientasi pilihan politik semuanya sangat 

dipengaruhi oleh ajaran kiai dan nilai-nilai keislaman yang ditanamkan di pesantren 

(Rochmah, 2016). Pesantren juga memiliki kekuatan simbolik di ruang publik. 

Dalam dinamika politik praktis, keterlibatan pesantren dalam mendukung tokoh 

atau partai tertentu dapat menjadi penentu suara umat Islam. Namun, keterlibatan 

ini bukan tanpa risiko.  

Menurut Saidin Ernas dan Ferry Siregar, keterlibatan pesantren dalam politik 

praktis sering kali mengundang resistensi dari masyarakat, khususnya bila dianggap 

melenceng dari nilai-nilai ideal keislaman atau terlalu partisan (Ernas & Siregar, 

2010). Dalam beberapa kasus, seperti yang terjadi di Yogyakarta, keterlibatan 

pesantren secara langsung dalam politik justru menurunkan legitimasi pesantren di 

mata sebagian masyarakat. Hal ini dikarenakan adanya pergeseran peran pesantren 

dari lembaga moral ke lembaga politik praktis, yang bisa menimbulkan konflik 

kepentingan dan penurunan kepercayaan publik (Ernas & Siregar, 2010). 

     Sementara itu, dalam konteks struktural, pesantren sering kali 



 

106 | P o l i t i k  I s l a m  V o l . 4  N o . 1  ( 2 0 2 5 )  

Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

dimanfaatkan sebagai basis kekuatan oleh partai-partai berbasis Islam. Menurut 

Hairul Rizal, keterlibatan pesantren dalam politik sering didasarkan pada ajaran 

agama yang memerintahkan partisipasi umat dalam urusan kenegaraan. Faktor 

agama terbukti menjadi motivasi utama masyarakat dalam memilih calon 

pemimpin, sebagaimana terjadi dalam Pilpres 2014 di Ngaglik, Sleman, di mana 

75% responden menyatakan bahwa partisipasi mereka didorong oleh kesadaran 

sebagai warga negara muslim (Rizal, 2014). 

 Di samping itu, dalam perspektif politik internasional, pesantren memainkan 

peran penting dalam membangun solidaritas umat Islam global. Pesantren dapat 

menjadi medium konsolidasi kesadaran umat terhadap isu-isu dunia Islam seperti 

Palestina atau kebijakan internasional yang menyentuh umat. Muhammad Husen 

Haikal menegaskan bahwa politik Islam tidak hanya berpengaruh dalam skala 

domestik, tetapi juga internasional, dan pesantren adalah salah satu elemen penting 

dalam diplomasi keumatan (Haikal, 2024). 

 Namun, pesantren juga dihadapkan pada tantangan modernisasi. Dalam era 

digital dan keterbukaan informasi, pesantren perlu memperbarui sistem 

pengajarannya agar dapat mengajarkan nilai-nilai politik yang sesuai dengan 

perkembangan zaman tanpa kehilangan akar keislaman. Manshuruddin 

menekankan pentingnya pendidikan pesantren modern yang adaptif terhadap 

perubahan global tanpa kehilangan jati diri Islamnya (Manshuruddin, 2019). 

Dengan demikian, dampak pembentukan kesadaran politik Islam melalui pesantren 

terhadap partisipasi politik umat Islam sangat signifikan. Pesantren tidak hanya 

mencetak generasi yang taat secara spiritual, tetapi juga sadar akan tanggung jawab 

sosial dan politiknya sebagai warga negara. Namun, agar dampak tersebut tetap 

positif, keterlibatan pesantren dalam politik harus dijaga agar tetap berada dalam 

koridor nilai-nilai etis Islam dan menjauh dari pragmatisme kekuasaan. 

 

SIMPULAN   

Pesantren memainkan peranan penting dalam memperkuat pemahaman 

politik Islam yang bersifat terbuka, moderat, dan menghormati eksistensi negara. 

Melalui berbagai kegiatan seperti diskusi kitab kuning, forum khitabiyah, praktik 



 

107 | P o l i t i k  I s l a m  V o l . 4  N o . 1  ( 2 0 2 5 )  

Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

demokrasi dalam institusi, serta pembahasan Bahts al-Masail, pesantren secara 

implisit menyampaikan nilai-nilai politik kepada para santri. Metode ini didukung 

oleh pendidikan multikultural yang menekankan nilai-nilai penting seperti 

toleransi, keadilan, dan penghormatan terhadap perbedaan antarbudaya. Namun, 

pesantren tidak lepas dari berbagai tantangan signifikan. Di antaranya adalah 

rendahnya tingkat literasi politik digital, pengaruh globalisasi yang kian meluas, 

serta kebutuhan untuk memperbarui kurikulum agar lebih relevan dan praktis 

dengan kondisi zaman sekarang.  

Dalam konteks pesatnya perkembangan digital dan keragaman masyarakat 

saat ini, pesantren diharapkan mampu beradaptasi dengan melakukan transformasi 

sambil tetap mempertahankan tradisi yang ada. Dengan cara ini, pesantren dapat 

terus berperan sebagai penggerak kesadaran politik Islam yang kritis dan progresif. 

Sebagai sebuah institusi keagamaan dan pendidikan, pesantren memainkan peran 

yang signifikan dalam memengaruhi partisipasi politik di kalangan masyarakat 

Islam. Keterlibatan kiai serta struktur pesantren dalam arena politik mencerminkan 

adanya pengaruh simbolis dan kekuatan moral yang cukup signifikan. Namun, 

partisipasi ini harus dilandasi oleh etika dan prinsip netralitas yang sejalan dengan 

nilai-nilai Islam.  

Perlu dilakukan reformasi pada struktur kurikulum dan metode pembelajaran. 

Pesantren harus fokus pada pengembangan kurikulum politik Islam yang 

komprehensif dan relevan dengan tantangan zaman modern. Selain itu, penting 

untuk merancang metode pengajaran yang mendorong interaksi dan analisis, 

sehingga santri dapat lebih mendalami dan memahami konteks sosial-politik yang 

ada. Peningkatan keterampilan digital dan wawasan politik di kalangan santri. Di 

tengah perkembangan informasi yang begitu cepat, penting bagi pesantren untuk 

membekali santri dengan kemampuan dalam menyaring informasi, memahami 

dinamika politik, serta memanfaatkan media secara cerdas dan beretika.  

Kesadaran politik yang diberikan di pesantren seharusnya berlandaskan pada 

nilai-nilai keadilan sosial, demokrasi, dan pengakuan akan keragaman. Penting bagi 

santri untuk menghindari sikap eksklusif dalam beragama, agar mereka tidak 

terjebak dalam pandangan yang sempit. Kolaborasi antara pesantren dan institusi 



 

108 | P o l i t i k  I s l a m  V o l . 4  N o . 1  ( 2 0 2 5 )  

Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

eksternal. Pesantren diharapkan dapat mengadopsi sikap yang lebih terbuka dalam 

menjalin kolaborasi dengan universitas, lembaga masyarakat sipil, dan pemerintah. 

Kerja sama ini bertujuan untuk meningkatkan kapasitas institusi pesantren serta 

memperluas wawasan politik bagi semua pihak yang terlibat. Menjaga keutuhan 

pesantren dari pengaruh praktik politik yang bersifat pragmatis. Partisipasi dalam 

arena politik hendaknya senantiasa berlandaskan nilai-nilai ideal yang diajarkan 

dalam Islam, tanpa terjebak dalam kepentingan sesaat atau partisan. Dengan 

demikian, pesantren memiliki peran penting dalam memelihara moralitas 

masyarakat. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Adib, A. 2021. Metode pembelajaran kitab kuning di Pondok Pesantren. Jurnal 

Mubtadiin, 7(01), 232-246 

Asror, M. 2022. Implementasi Pendidikan Multikultural Dalam Upaya 

Mengembangkan Sikap Toleransi Santri Di Pondok Pesantren. MindSet: 

Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 42-53. 

Almond, G. A., & Verba, S. 1963. The Civic Culture: Political Attitudes and 

Democracy in Five Nations. Princeton University Press. 

Bakti, S., Salminawati., & Usiono 2023. Pondok Pesantren Modern: Politik 

Pendidikan Islam dan Problematika Identitas Muslim. Edukatif: Jurnal Ilmu 

Pendidikan, 5(6), 2902–2915. 

Dhofier, Zamakhsari. 2011Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup 

Kyai. Jakarta: LP3ES,. 

Ernas, S., & Siregar, F. M. 2010. Dampak Keterlibatan Pesantren dalam Politik: 

Studi Kasus Pesantren di Indonesia. Kontekstualita, 25(2), 198–199. 

Fadjar, M. 1999. Madrasah dan Tantangan Modernitas. Bandung: Mizan. 

Hadi, M. S, & Zamroni. 2023. Pendidikan Politik dan Partisipasi Pemilu di 

Pesantren: Perspektif Nilai-nilai Pendidikan Islam. Maktabah Borneo, 1(1), 

1–15. 

Haedari, A. I. 2004. Peta Dunia Pesantren di Indonesia. Jakarta: Ciputat Press. 

Haikal, M. H. 2024. Peran Politik Islam Dalam Dinamika Pemerintahan: Perspektif 

Dalam Negeri dan Luar Negeri. Siyasah: Jurnal Hukum Tata Negara, 4(2). 

Haryanto, A. 2017. Peran Pesantren dalam Sosialisasi Politik Umat Islam. Jurnal 

Politik Islam, 9(2), 150–165. 

Hayah, M. A., & Zahro, N. F. 2022. Kiprah Kiai & Pesantren dalam Pergultan 

Politik Nasional di Indonesia. Jurnal Pikir: Jurnal Studi Pendidikan Dan 

Hukum Islam, 8(2), 121-140. 

Hermawan, R., & Ngindana, R. 2020. Pendidikan Politik Kebangsaan Berbasis 



 

109 | P o l i t i k  I s l a m  V o l . 4  N o . 1  ( 2 0 2 5 )  

Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

Pesantren. Jurnal Inovasi Hasil Pengabdian Masyarakat (JIPEMAS), 3(2), 

154-165. 

Lailiyah, F., & Wahid, A. 2024. Tantangan Pesantren dalam Menyeimbangkan 

Tradisi dan Modernitas di Era Kontemporer. Oasis: Jurnal Ilmiah Kajian 

Islam, 9(1), , hlm. 79–83. 

Manshuruddin. 2019. Pondok Pesantren Modern: Politik Pendidikan Islam dan 

Tantangan Identitas Muslim. Al-Hadi, 5(1), 1034–1038. 

Mastuhu. 1994. Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren. Jakarta: INIS. 

Malik, S. 2020. Implementasi Manajemen Pendidikan Multikultural di Pondok 

Pesantren Al Muqoddas Tukmudal Sumber Kabupaten Cirebon. Eduprof: 

Islamic Education Journal, 2(1), 128-148. 

Mukodi, M. 2016. Pesantren Dan Pendidikan Politik Di Indonesia: Sebuah 

Reformulasi Kepemimpinan Islam Futuristik. Al-Tahrir: Jurnal Pemikiran 

Islam, 16(2), 461-484. 

Mukodi, M. 2020. Kurikulum dan Pendidikan Nasionalisme di Pondok Pesantren 

Tremas. Al-Izzah: Jurnal Hasil-Hasil Penelitian, 15(1), 14-27. 

Nasikin, A., & Yani. M. T. 2014. Kepemimpinan Kiai dan Partisipasi Politik Santri 

di PP Al-Ishlah Prambon, Tuban. Jurnal Kajian Moral dan 

Kewarganegaraan, 1(2), 91-107. 

Nugroho, T. 2019. Ideologi Pendidikan Pondok Pesantren Al-Islam Tenggulun 

Solokuro Lamongan. Ulumuddin: Jurnal Ilmu-ilmu Keislaman, 9(2), 97-

112. 

Padli, E. 2023. Pendidikan Multikultural Pesantren di Indonesia. Fikroh:(Jurnal 

Studi Islam, 7(2), 146-155. 

Rabani, A. 2024. Analisis Peran Pondok Pesantren dalam Pembentukan 

Kesadaran Politik Islam di Indonesia. Skripsi, UIN Mataram. 

Rizal, H. 2014. Islam dan Tingkat Partisipasi Politik Masyarakat di Kecamatan 

Ngaglik Kabupaten Sleman dalam Pilpres 2014. In Right: Jurnal Agama 

dan Hak Azazi Manusia, 3(2), 332-346. 

Rizqya. F., & Afdholy, N. 2024. Nderek Kiai: Santri dalam Ideologi Politik 

Indonesia 2024. Madah: Jurnal Bahasa dan Sastra, 15(2), 230–241. 

Rochmah, A. A. 2016. Budaya Politik dan Islamisme: Mengukur Tingkat Pengaruh 

Islamisme terhadap Kesadaran Politik Santri di Kota Solo. Skripsi, 

Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta. 

Samsudin. 2019. “Tantangan Lembaga Pendidikan Pesantren di Era Disrupsi.” 

Conference on Islamic Studies (CoIS), Universitas Islam Sultan Agung,  

Suryani, K. 2022.  Tantangan dan Peluang Pendidikan Islam di Pesantren pada Era 

Disrupsi. Multicultural: Jurnal Pendidikan Islam, 6(1), 23–27. 

Taufiq, A. 2019. “Pengembangan Kesadaran Kritis di Pesantren dalam 

Menghadapi Tantangan Revolusi Industri 4.0.” Prosiding Seminar Nasional 

LP2M UIN Sunan Ampel Surabaya, vol. 2, hlm. 75–82. 

Wahid, A. 2001. Pesantren Sebagai Subkultur. Yogyakarta: LKiS,. 

Wahyuddin. 2016. Partisipasi Umat Islam dalam Pembangunan Politik: Perjuangan 

Kemerdekaan dan Mengisi Kemerdekaan. Jurnal Rihlah, 4(1). 



 

110 | P o l i t i k  I s l a m  V o l . 4  N o . 1  ( 2 0 2 5 )  

Politik Islam Vol.4 No.1 ; Hal 90-110 
Website  https://ejournal.uinmybatusangkar.ac.id/ojs/index.php/polis 

ISSN : 3021-758X  

 

Wiryosukarto, S. 1996. Pendidikan di Indonesia dari Zaman ke Zaman. Jakarta: 

Badan Litbang Pendidikan dan Kebudayaan,  

Yahya, I. 2014. Demokrasi Pesantren: Menebar Format Politik yang Damai. At-

Taqaddum, 6(2), 187–200. 

Zahro, F., & Saputri, F. I. 2024. Polarisasi Politik di Lingkungan Pondok Pesantren 

dalam Pemilihan Umum 2024. Al-Manabia: Journal of Constitutional Law, 

4(1), 21–36. 

 

 
 

 

 


